2

Il Vangelo secondo Luca:
introduzione e letture
Introduzione

1. Un unico volume (219)
2. Ambiente (223-224)
3. Data e luogo (225-226)
4. Destinatari o destinatario: Teofilo (226)
5. Struttura (227) e originalità

Saggi di lettura attraverso alcuni ‘colori’ propri del terzo evangelista

1. Il Vangelo della MISERICORDIA sovrabbondante di Dio (Lc 15,1-2;11-32)
L’introduzione: Lc 15,1-2
1Si avvicinavano a lui tutti i pubblicani e i peccatori per ascoltarlo. 2I farisei e gli scribi mormoravano dicendo: «Costui accoglie i peccatori e mangia con loro». 

Un racconto in quattro scene (Lc 15,11-32) [footnoteRef:1] [1:  La bibliografia è vastissima. Per cominciare, si veda M. CRIMELLA, Marta, Marta! Quattro esempi di «triangolo drammatico» nel «grande viaggio di Luca», Cittadella, Assisi 2009, 235-339. ] 

Inizio
11Disse ancora: «Un uomo aveva due figli. 12Il più giovane dei due disse al padre: “Padre, dammi la parte di patrimonio che mi spetta”. Ed egli divise tra loro le sue sostanze.
1. Paternità e fraternità
2. Il figlio chiede l’eredità
3. Il padre lascia libero il figlio (diversamente da Sir 33,20-24)

Sir 33, 20Al figlio e alla moglie, al fratello e all’amico non dare un potere su di te finché sei in vita. Non dare ad altri le tue ricchezze, perché poi non ti penta e debba richiederle. 21Finché vivi e in te c’è respiro, non abbandonarti al potere di nessuno. 22È meglio che i figli chiedano a te, piuttosto che tu debba volgere lo sguardo alle loro mani. 23In tutte le tue opere mantieni la tua autorità e non macchiare la tua dignità. 24Quando finiranno i giorni della tua vita, al momento della morte, assegna la tua eredità
PRIMA SCENA (13-20A): l’avventura del figlio minore
13Pochi giorni dopo, il figlio più giovane, raccolte tutte le sue cose, partì per un paese lontano e là sperperò il suo patrimonio vivendo in modo dissoluto. 
14Quando ebbe speso tutto, sopraggiunse in quel paese una grande carestia ed egli cominciò a trovarsi nel bisogno. 15Allora andò a mettersi al servizio di uno degli abitanti di quella regione, che lo mandò nei suoi campi a pascolare i porci. 16Avrebbe voluto saziarsi con le carrube di cui si nutrivano i porci; ma nessuno gli dava nulla. 
17Allora ritornò in sé e disse: “Quanti salariati di mio padre hanno pane in abbondanza e io qui muoio di fame! 18Mi alzerò, andrò da mio padre e gli dirò: Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; 19non sono più degno di essere chiamato tuo figlio. Trattami come uno dei tuoi salariati”. 20Si alzò e tornò da suo padre. 

1. Le tappe della degradazione (15,14-16). → carestia  → bisogno → attaccarsi (verbo kollào) a qualcuno (da figlio a servo) → pascolare i porci (animali impuri: Lv 11,7-8; Dt 14,8: compromissione dell’identità culturale e religiosa; con la nota ironica di chi – non avendo lui da mangiare – ha come compito quello di far sì che i maiali mangino!) → desiderio di condividere il cibo dei maiali (livello animalesco) → ma niente a lui (invece alle bestie!). «La fuga della libertà, la libertà come emancipazione, diventa fuga dalla libertà»[footnoteRef:2]. [2:  F.G. BRAMBILLA, Esercizi di cristianesimo, Vita e Pensiero, Milano 2000, 87.] 

2. L’ambiguità della conversione. Attaccamento al padre o interesse personale? «Nel ragionamento del figlio il padre è ridotto al ruolo di potenziale datore di lavoro, né più né meno come lo straniero padrone dei porci al cui servizio si trova adesso, con l’unica differenza che in grado di offrire condizioni migliori»[footnoteRef:3]. [3:  V. FUSCO, «Narrazione e dialogo nella parabola detta del figlio prodigo (Lc 15,11-32)», Da Paolo a Luca. Studi su Luca-Atti. Volume secondo, Paideia, Brescia 2003, 421-462; cit. 444.] 


SECONDA SCENA (20B-24): il Vangelo nel vangelo
Le azioni del padre (20b): 
Quando era ancora lontano, suo padre lo vide, ebbe compassione, gli corse incontro, gli si gettò al collo e lo baciò.
5 verbi straordinari
1. “Lo vide quando era lontano” perché non ha mai smesso di guardarlo.
2. “ebbe un fremito di compassione”. E’ atteggiamento viscerale che si lascia ferire da chi ha di fronte e lo accoglie come parte di sé. 
Uso del verbo nei vangeli. Nei vangeli questo verbo ha come soggetto Gesù: Mt 9,36; 14,14; 15,32; 20,34; Mc 1,41; 6,34; 8,2; 9,22; Lc 7,13)[footnoteRef:4]. [4:  Significative eccezioni (e tuttavia confermanti la regola) sono Mt 18,27; il nostro Lc 15,20 (applicate quel Dio che Gesù rivela) e Lc 10,33 (il samaritano).] 

Uso in Lc: «Se destinatari e lettori sono messi a parte di una notizia riservata che il figlio ignora, il lettore, a sua volta, ha un vantaggio sui destinatari in quanto ricorda che la stessa coppia di verbi (vedere e essere commosso) connotava sia la reazione del Signore di fronte alla vedova di Nain (7,13) sia quella del buon samaritano nell’omonima parabola (10,33)»[footnoteRef:5]. [5:  M. CRIMELLA, Marta, Marta!, 274. ] 

3. “gli corse incontro”: gesto ritenuto “non confacente” ad un adulto.
4. “gli si gettò al collo”: impedisce al figlio di curvarsi e di umiliarsi.
5. “lo baciò”: l’affetto manifestato nella linea del perdono.

Le parole del figlio (21)
21Il figlio gli disse: “Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono più degno di essere chiamato tuo figlio”.
Una festa esagerata: 22-24
22Ma il padre disse ai servi: “Presto, (1) portate qui il vestito più bello e  (2) fateglielo indossare, (3) mettetegli l’anello al dito e i sandali ai piedi.  23 (4) Prendete il vitello grasso, (5) ammazzatelo, (6) mangiamo e (7) facciamo festa, 24perché questo mio figlio era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato”. E cominciarono a far festa. 
Sette azioni che esprimono la pienezza e che sono segnate da un carattere di abbondanza e di eccesso: ad essere “prodigo”, cioè generoso in sommo grado, è il padre! 
Senza trascurare il cuore della storia: la relazione ritrovata (Morto/vivo, perduto/ritrovato)!
TERZA SCENA (25-28a): il figlio maggiore
25Il figlio maggiore si trovava nei campi. Al ritorno, quando fu vicino a casa, udì la musica e le danze; 26chiamò uno dei servi e gli domandò che cosa fosse tutto questo. 27Quello gli rispose: “Tuo fratello è qui e tuo padre ha fatto ammazzare il vitello grasso, perché lo ha riavuto sano e salvo”. 28Egli si indignò, e non voleva entrare. 
1. E’ “nel campo”: è il responsabile, emblema del dovere compiuto alla perfezione.
2. Sguardo parziale del servo. Non vede la ripresa della relazione.
3. “si arrabbiò”: la connotazione è quella di un radicato risentimento. Il risentimento: ‘un carnefice che si porta dentro ovunque; un avvoltoio che strappa le viscere’ (Giovanni Crisostomo).

QUARTA SCENA (28b-32): il padre e il figlio maggiore
Suo padre allora uscì a supplicarlo. 29Ma egli rispose a suo padre: “Ecco, io ti servo da tanti anni e non ho mai disobbedito a un tuo comando, e tu non mi hai mai dato un capretto per far festa con i miei amici. 30Ma ora che è tornato questo tuo figlio, il quale ha divorato le tue sostanze con le prostitute, per lui hai ammazzato il vitello grasso”. 31Gli rispose il padre: “Figlio, tu sei sempre con me e tutto ciò che è mio è tuo; 32ma bisognava far festa e rallegrarsi, perché questo tuo fratello era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato”». 

28b: iniziativa del padre. Il figlio non entra/ il padre esce a pregarlo. Per il padre i figli sono ‘unici’ e tutti amatissimi.
29-30: la posizione del maggiore: è distante dal padre (senza appellativo); le sue sono le tipiche parole di chi si sente a posto e non accetta un amore così largo (vedi anche Lc 18,11 e Mt 20,12). Ed è distante dal fratello (che non chiama così ma definisce “questo tuo figlio”).
31-32: il padre vuole che questo “figlio” (così lo chiama, con un termine affettuoso) riscopra, anch’egli, la propria identità (la mutua comunione tra padre e figlio) e si apra alla fraternità.

«A volte ci sembra di avvertire qualche perplessità nei confronti del modo divenuto abituale di parlare di Dio e della salvezza. Dio è amore, misericordia e perdono, e la salvezza è grazia. Ma non si corre il rischio di indebolire l’impegno che la vita cristiana richiede e di annullare quel «santo timore» di Dio che  rende il cristiano vigilante e più attento alle scelte morali? 
È probabilmente vero che oggi si debba con più energia - ma anche con più precisione teologica di un tempo - parlare di peccato, di giudizio, di penitenza e di riparazione.
Tuttavia, non ci si deve rammaricare se Dio viene oggi anzitutto presentato con il volto dell’amore: la bellezza - e la novità - della figura di Dio rivelata da Gesù è quella del Padre che non cessa di amare il figlio che si è allontanato e continua ad attenderlo...È questo il volto del vero Dio, che deve restare al centro di ogni discorso: il volto di un Padre e basta. Tacere, o anche solo sminuire questa figura di Dio, significa scolorire il centro del vangelo» (B. MAGGIONI, “Davanti a Dio”, Editoriale della Rivista del Clero Italiano, settembre 1998) 
2. Il Vangelo per i “POVERI” di tutti i tipi 
Premessa.  L’inizio del ministero pubblico, dichiarazione programmatica (cf. Mc 6, 1-6; Mt 13,53-58)
4, 16Venne a Nazaret, dove era cresciuto, e secondo il suo solito, di sabato, entrò nella sinagoga e si alzò a leggere. 17Gli fu dato il rotolo del profeta Isaia; aprì il rotolo e trovò il passo dove era scritto: 
18 Lo Spirito del Signore è sopra di me; per questo mi ha consacrato con l’unzione  
e mi ha mandato a portare ai poveri il lieto annuncio
→ si possono rinvenire tre categorie di poveri:
a) poveri di beni (vedi Lc 6,20 a confronto con Mt 5,3);
Lc 6, 20Ed egli, alzati gli occhi verso i suoi discepoli, diceva: 
«Beati voi, poveri, perché vostro è il regno di Dio. 
Mt 5, 3«Beati i poveri in spirito, 
perché di essi è il regno dei cieli. 

b) poveri come i samaritani[footnoteRef:6]   [6:  I Samaritani eressero un tempio sul monte Garizim, riconoscevano come Scrittura solo la Torah (Pentateuco Samaritano) e attendevano un messia (tahèv).] 

1. Lc 10,29-37: il samaritano compassionevole
[bookmark: VER_37]30Gesù riprese: «Un uomo scendeva da Gerusalemme a Gerico e cadde nelle mani dei briganti, che gli portarono via tutto, lo percossero a sangue e se ne andarono, lasciandolo mezzo morto. 31Per caso, un sacerdote scendeva per quella medesima strada e, quando lo vide, passò oltre. 32Anche un levita, giunto in quel luogo, vide e passò oltre. 33Invece un Samaritano, che era in viaggio, passandogli accanto, vide e ne ebbe compassione. 34Gli si fece vicino, gli fasciò le ferite, versandovi olio e vino; poi lo caricò sulla sua cavalcatura, lo portò in un albergo e si prese cura di lui. 35Il giorno seguente, tirò fuori due denari e li diede all’albergatore, dicendo: “Abbi cura di lui; ciò che spenderai in più, te lo pagherò al mio ritorno”. 36Chi di questi tre ti sembra sia stato prossimo di colui che è caduto nelle mani dei briganti?». 37Quello rispose: «Chi ha avuto compassione di lui». Gesù gli disse: «Va’ e anche tu fa’ così» 
 
2. Lc 17,11-19: il samaritano che dà gloria a Dio!
11Lungo il cammino verso Gerusalemme, Gesù attraversava la Samaria e la Galilea. 12Entrando in un villaggio, gli vennero incontro dieci lebbrosi, che si fermarono a distanza 13e dissero ad alta voce: «Gesù, maestro, abbi pietà di noi!». 14Appena li vide, Gesù disse loro: «Andate a presentarvi ai sacerdoti». E mentre essi andavano, furono purificati. 15Uno di loro, vedendosi guarito, tornò indietro lodando Dio a gran voce, 16e si prostrò davanti a Gesù, ai suoi piedi, per ringraziarlo. Era un Samaritano. 17Ma Gesù osservò: «Non ne sono stati purificati dieci? E gli altri nove dove sono? 18Non si è trovato nessuno che tornasse indietro a rendere gloria a Dio, all’infuori di questo straniero?». 19E gli disse: «Alzati e va’; la tua fede ti ha salvato!». 

c) poveri secondo la cultura dominante – le donne 
* la figura di Maria di Nazaret (cf Lc 1-2)
* il seguito femminile di Lc 8,1-3.
* le sorelle Marta e Maria (Lc 10,38-42)

3. Il Vangelo del discepolo sobrio e orante
3.1 L’uso dei beni[footnoteRef:7] [7:  D. MARGUERAT, Dio e il denaro, Edizioni Qiqajon, Magnano (BI) 2014; M. CRIMELLA, Le mani vuote. Ricchezza e povertà nel Vangelo di Luca, EDB, Bologna 2016; L. BRUNI – M. GRILLI, L’uso dei beni. Bibbia ed economia in dialogo, Gregorian & Biblical Press, Roma 2021.] 

Luca – tra gli evangelisti – è senza dubbio quello che con più abbondanza di testi mette a tema l’uso dei beni. 
Una richiesta (12,13-15)
12, 13Uno della folla gli disse: «Maestro, di’ a mio fratello che divida con me l’eredità». 14Ma egli rispose: «O uomo, chi mi ha costituito giudice o mediatore sopra di voi?». 15E disse loro: «Fate attenzione e tenetevi lontani da ogni cupidigia perché, anche se uno è nell’abbondanza, la sua vita non dipende da ciò che egli possiede».  

La parabola del ricco stolto (12,16-21)

16Poi disse loro una parabola: «La campagna di un uomo ricco aveva dato un raccolto abbondante. 17Egli ragionava tra sé: “Che farò, poiché non ho dove mettere i miei raccolti? 18Farò così – disse –: demolirò i miei magazzini e ne costruirò altri più grandi e vi raccoglierò tutto il grano e i miei beni. 19Poi dirò a me stesso: Anima mia, hai a disposizione molti beni, per molti anni; riposati, mangia, bevi e divèrtiti!”. 
20Ma Dio gli disse: “Stolto, questa notte stessa ti sarà richiesta la tua vita. E quello che hai preparato, di chi sarà?”. 
21Così è di chi accumula tesori per sé e non si arricchisce presso Dio.

1. Il ruolo di giudice. Gesù rifiuta il ruolo di giudice di solito riservato ai maestri ma – attraverso una risposta straniante rispetto alla richiesta – va dritto alla radice del problema: la ‘cupidigia’. L’affermazione generale (v. 15) è spiegata per mezzo della parabola.

2. La parabola del ricco stolto. Il narratore lascia largo spazio al ‘dialogo con se stesso’. Il progetto dell’uomo di costruire nuovi depositi (v. 18) appare una decisione prudente e intelligente in ordine alla conservazione delle ricchezze per il futuro. La seconda affermazione (v. 19), invece, utilizzando una nota formula edonista, anticipa la modalità mediante la quale l’uomo intenderà usare i suoi beni: l’attenzione è tutta concentrata su di sé, nell’esclusione programmatica degli altri. Il lettore non tarda a scorgere, per mezzo di una serie di allusione dell’AT, specie sapienziali (un testo su tutti: il Sal 48/49) che il progetto del ricco non è accorto né intelligente: l’inevitabilità della morte e la imprevedibilità sono patrimonio dell’umana esperienza. L’intervento di Dio non deve essere considerato come un castigo del ricco: esso semplicemente dà voce alla consapevolezza avvertita da ogni uomo dell’insufficienza del puro orizzonte materiale. In questo senso, molto forte – ancora sullo sfondo sapienziale – appare l’apostrofe di Dio: stolto (àfron)


3. Il v. 21. Insinua una nuova categoria alla luce della quale valutare il comportamento del ricco: arricchire verso Dio. Tale criterio rimane sospeso: saranno altre affermazioni di Gesù a chiarirlo → vedi sotto

Arricchirsi presso Dio: come? (Lc 12,22-34)

22Poi disse ai suoi discepoli: «Per questo io vi dico: non preoccupatevi per la vita, di quello che mangerete; né per il corpo, di quello che indosserete. 23La vita infatti vale più del cibo e il corpo più del vestito. 24Guardate i corvi: non séminano e non mietono, non hanno dispensa né granaio, eppure Dio li nutre. Quanto più degli uccelli valete voi! 25Chi di voi, per quanto si preoccupi, può allungare anche di poco la propria vita? 26Se non potete fare neppure così poco, perché vi preoccupate per il resto? 27Guardate come crescono i gigli: non faticano e non filano. Eppure io vi dico: neanche Salomone, con tutta la sua gloria, vestiva come uno di loro. 28Se dunque Dio veste così bene l’erba nel campo, che oggi c’è e domani si getta nel forno, quanto più farà per voi, gente di poca fede. 29E voi, non state a domandarvi che cosa mangerete e berrete, e non state in ansia: 30di tutte queste cose vanno in cerca i pagani di questo mondo; ma il Padre vostro sa che ne avete bisogno. 
31Cercate piuttosto il suo regno, e queste cose vi saranno date in aggiunta. 
32Non temere, piccolo gregge, perché al Padre vostro è piaciuto dare a voi il Regno. 
33Vendete ciò che possedete e datelo in elemosina; fatevi borse che non invecchiano, un tesoro sicuro nei cieli, dove ladro non arriva e tarlo non consuma. 34Perché, dov’è il vostro tesoro, là sarà anche il vostro cuore

‘Arricchirsi presso Dio’ significa usare i beni secondo la logica da Lui voluta. Il testo di cui sopra offre almeno tre suggerimenti: 
a) il primo è sottrarsi alla tentazione dell’affanno, dell’ansia, come se tutto dipendesse da noi (cfr. la pregnanza del verbo merimnáo); è il primato della fede ossia la lucida consapevolezza che riconosce Chi sostiene, davvero, la nostra vita: il Padre che conosce.
b) il secondo è di cercare anzitutto il regno di Dio (12,31). Se si pone al primo posto il Regno, resta spazio anche per le altre cose. Se invece si mettono al primo posto le altre cose, queste soffocano lo spazio del Regno; e il Regno è ancora la vita di Gesù, impastata, in primis, di gratuità…

c) il terzo suggerimento si trova in 12,33: Vendete ciò che possedete e datelo in elemosina. Il retto uso dei beni deve spazio alla solidarietà. Da questo punto di vista, utile è la ripresa dei cosiddetti ‘sommari’ degli Atti degli Apostoli (in particolare il primo e il secondo: 2,42-47; 4,32-35) riletti con il sintetico commento di Martini: «L’elemento che risalta dai vari passi relativi a questo argomento (2,42.44-46; 4,32;34-37; 5,1-4.8) è quello della disponibilità di ciascuno a mettere i propri beni a servizio degli altri. Non si descrive una rinuncia globale e universale a quanto si possiede, che sia posta come condizione di appartenenza alla comunità (At 5,4). Ma ciascun membro di essa è, come conseguenza della sua conversione (2,44) talmente distaccato da ciò che possiede che, vedendo altri nel bisogno, non esita anche a vendere ciò che ha perché il ricavato serva per l’aiuto dei fratelli (2,45; 4,32.34). Non si può quindi parlare qui di un esperimento di «comunismo» dei cristiani primitivi, che avrebbe richiesto un’organizzazione della produzione e della distribuzione di cui non sia ha traccia in queste pagine. Esse descrivono piuttosto l’afflato carismatico che spinge i nuovi convertiti a prendere sul serio le parole di Gesù sul distacco dai beni della terra (Lc 6,20-25; 12,15.21), sul disprezzo del denaro (Lc 12,33-34), sulla assenza di preoccupazioni per il domani (Lc 12,22-31) e sulla cura dei poveri (Lc 12,33; 14,13.21; 18,22; 19,8)»[footnoteRef:8]. [8:  C.M. MARTINI, Atti degli Apostoli, San Paolo, Cinisello B. (MI) 2019, 94.] 


3.2 La preghiera

Luca è spesso definito come «l’evangelista della preghiera». Almeno per due motivi:

1. Gesù orante. Menziona della preghiera di Gesù in alcuni episodi che possono essere confrontati con gli altri sinottici e dai quali si evince l’originalità. Ricordiamone solo alcuni:

   * 3,21: al battesimo
   * 6,12: per la scelta degli apostoli
   * 9,18: prima della confessione di fede di Pietro
   * 9,28-29: nel momento della trasfigurazione
   * 22,44: al  monte degli Ulivi, la menzione dell’agonia e del sudore di sangue







2. Catechesi sulla preghiera:

2.1 Sette passi attraverso la magna carta della preghiera (Lc 11,1-13)[footnoteRef:9] [9:  Circa la tematica della preghiera nell’intera lucana (Lc e At), si veda l’ottimo studio di A. BARBI, Insegnaci a pregare (Lc 11,1). La funzione edificante e storico-salvifica della preghiera nell’opera lucana, Cittadella, Assisi 2023] 

1. L’esemplarità
Luca 11, 1Gesù si trovava in un luogo a pregare; 
Gesù è in preghiera. Come sovente capita, secondo Luca (Lc 3,21; 5,16; 6,12; 9,18.29; 22,39-46). Gesù è l’orante “perfetto”. La vita di Gesù è frutto della sua preghiera grazie alla quale riconosce, nello Spirito, ciò che il Padre gli chiede. Gesù era anche ciò che pregava.
In un luogo: è la preghiera ‘ordinaria’[footnoteRef:10]. [10:  D. ATTINGER, Evangelo secondo Luca, Edizioni Qiqajon, Magnano (BI) 2015, 316.] 

2. Il fascino
quando ebbe finito, uno dei suoi discepoli gli disse: 
Colpisce il fatto che la richiesta di un insegnamento sulla preghiera scaturisca dopo che Gesù ha pregato. C’è un fascino che emana dal modo di pregare di Gesù. «È l’esempio di Gesù che fa nascere nei discepoli il desiderio di pregare. Facendo scaturire la preghiera del discepolo dall’esempio di Gesù, l’evangelista vuole ricordarci che la nostra preghiera deve assomigliare a quella di Cristo»[footnoteRef:11].   [11:  B. MAGGIONI, Il racconto di Luca, Cittadella, Assisi  2000,1 222.] 

3. L’invocazione

«Signore, insegnaci a pregare, come anche Giovanni ha insegnato ai suoi discepoli». 
→ A pregare si impara dal Maestro o – meglio – dal Figlio: solo il Figlio può vivere e insegnare la preghiera dei figli.
→ Il confronto con la preghiera del Battista (cfr. Lc 5,33-35). «La preghiera del Battista è caratterizzata dall’austerità di un clima ascetico – dove trova posto anche il digiuno – perché essa è finalizzata a quella conversione che è destinata ad assicurare la salvezza di fronte all’imminente giudizio di Dio. La preghiera di Gesù, invece, immerge in un orizzonte gioioso, segnato dall’invocazione di un Dio che è Padre e dall’avvento del suo Regno di grazia e di misericordia»[footnoteRef:12] [12:  A. BARBI, Insegnaci a pregare (Lc 11,1), 109.] 


4. Il modello della preghiera
2Ed egli disse loro: «Quando pregate, dite: Padre, 
sia santificato il tuo nome, venga il tuo regno; 3dacci ogni giorno il nostro pane quotidiano, 4e perdona a noi i nostri peccati, anche noi infatti perdoniamo a ogni nostro debitore, e non abbandonarci alla tentazione». 
→ Non si tratta tanto di rispettare una formula fissa e rigida quanto di accogliere una specie di  paradigma degli atteggiamenti e delle realtà che si possono chiedere nella preghiera. «Ogni preghiera del discepolo di Gesù ha bisogno di respirare l'atmosfera del Padre nostro»[footnoteRef:13]. [13:  B. MAGGIONI, Padre nostro, Vita e Pensiero, Milano 19951; J.L. GONZÁLEZ, Insegnaci a pregare, Edizioni Qiqajon, Magnano (BI) 2022.] 


→ Rispetto alla redazione di Mt 6,9-13, si rimane colpiti dalla ritmicità e soprattutto dalla concisione, che corrisponde all’esigenza di non verbosità della preghiera cristiana. 

a. Direzione: la preghiera è relazione con il Padre, attraverso il Figlio, nello Spirito Santo. Prestiamo attenzione all’inizio: Padre! ( a cui potrebbe sottostare l’aramaico Abbà). Alcune preghiere di Israele iniziavano con ‘ re, Signore, padrone’: termini relazionali che sottolineano la trascendenza e la dipendenza. Padre, invece, indica prossimità e familiarità. La preghiera inizia con una sorta di promessa: è la preghiera dei figli di Dio[footnoteRef:14]. [14:  M. CRIMELLA, Luca, San Paolo, Cinisello B. MI 2015, 206-207.] 


b. Rivelazione. Chi prega chiede che il Padre sveli il suo volto/nome e che fiorisca sempre più quel modo di vivere che è il Regno mostrato da Gesù
«La preghiera è un atteggiamento che fa spazio all’azione di Dio, una disponibilità…Il discepolo prega perché la comunità diventi un involucro trasparente che lascia scorgere la presenza di Dio».[footnoteRef:15] [15:  B. MAGGIONI, Il racconto di Luca, 223-224.] 


c. Essenzialità: l'essenzialità per la nostra vita (il pane: richiesto ogni giorno, rifuggendo la tentazione del possesso dell’accumulo) e per le nostre relazioni (il perdono dei peccati). Senza trascurare il fatto che «la graziosità e l’incondizionatezza del perdono divino devono manifestarsi poi nel comportamento perdonante del discepolo a riguardo di ogni uomo ingrato e malvagio, quasi come conseguenza della sua condizione di figlio chiamato a riflettere nella propria vita l’agire del Padre»[footnoteRef:16] [16:  A. BARBI, Insegnaci a pregare (Lc 11,1), 113.] 


d. Realismo: chi prega sa che c’è e ci sarà sempre una tentazione/prova (peirasmòs). Nell’opera li Luca, la tentazione si riferisce ad una situazione difficile (ad es. persecuzione) che rischia di far deflettere dalla fede e dalla fedeltà al disegno divino (cfr. Lc 8,13; 22,28.40.46; At 20,19; vedi anche Lc 4,1-13). Essa pertanto comporta il rischio di apostasia. La richiesta dell’orante non è che gli sia risparmiata la prova ma che in queste situazioni pericolose egli resti saldo e rimanga perseverante nella fede.

5. Il benevolo esaudimento e la perseveranza
5Poi disse loro: «Se uno di voi ha un amico e a mezzanotte va da lui a dirgli: “Amico, prestami tre pani, 6perché è giunto da me un amico da un viaggio e non ho nulla da offrirgli”, 7e se quello dall’interno gli risponde: “Non m’importunare, la porta è già chiusa, io e i miei bambini siamo a letto, non posso alzarmi per darti i pani”, 8vi dico che, anche se non si alzerà a darglieli perché è suo amico, almeno per la sua invadenza si alzerà a dargliene quanti gliene occorrono. 
La parabola è problematica già nella sua titolazione: amico importuno o amico importunato? Se si considera, infatti, la parabola in sé e si dà peso all’introduzione – chi di voi avrà un amico e andrà da lui a mezzanotte – allora allora l’attenzione sembra andare, già dall’inizio, sull’amico importunato che, alla fine, nonostante le difficoltà e resistenze, finirà per cedere. Di conseguenza il riferimento reale del racconto parabolico sarebbe alla benevola disposizione divina ad esaudire la supplica umana. Se, diversamente, l’attenzione e l’accento sono posti sulla “invadenza” (anáideia)[footnoteRef:17] dell’amico importuno che, alla fine, determina il cedimento alla richiesta, allora il riferimento si sposta sulla necessità di una preghiera insistente per ottenere l’esaudimento[footnoteRef:18].  [17:  Nel testo, può creare qualche problema l’invadenza. Il termine anáideia – che nell’uso profano ha un’accezione negativa: impudenza, sfacciataggine – come può essere introdotto quale motivo che ottiene, alla fine, l’esaudimento? Al riguardo, occorre tenere presente che nell’antichità era ritenuto possibile, all’interno del rapporto di amicizia, valicare i limiti della decenza quando si trattava di ottenere un favore per un altro amico (cfr. Cicerone, De amicitia, XVI, 57).]  [18:  Vedi A. BARBI, Insegnaci a pregare (Lc 11,1), 114-118.
] 

6. La dipendenza umile dal Signore

9Ebbene, io vi dico: chiedete e vi sarà dato, 
cercate e troverete, 
bussate e vi sarà aperto. 
10Perché chiunque chiede riceve e chi cerca trova e a chi bussa sarà aperto. 
Questi versetti mettono in rilievo una serie di imperativi che ne connotano il carattere esortativo. È abbastanza evidente che le tre immagini rimandano alla preghiera – con la precisazione che il bussare richiama la porta chiusa della parabola – anche se non viene messo in campo il vocabolario preciso della preghiera (forse, alluso solo dal verbo chiedere: aitéo). A questa accentuazione sulla necessità della preghiera fa da riscontro la certezza dell’esaudimento da parte di Dio: i due passivi – sarà dato e sarà aperto – sono passivi divini che rimandano alla sicura risposta di Dio. Così ritornano i motivi della parabola: l’insistenza audace della preghiera, sostenuta dalla prospettiva di un Padre che di certo accoglie le suppliche dei figli.

7. Il Dono per eccellenza
11Quale padre tra voi, se il figlio gli chiede un pesce, gli darà una serpe al posto del pesce? 12O se gli chiede un uovo, gli darà uno scorpione? 13Se voi dunque, che siete cattivi, sapete dare cose buone ai vostri figli, quanto più il Padre vostro del cielo darà lo Spirito Santo a quelli che glielo chiedono!». 

Luca utilizza ancora un linguaggio parabolico con un’argomentazione a fortiori. 
Può essere utile il confronto con il parallelo Mt 7,9-11. 
«Al posto di ‘cose buone’ di Mt, Lc segnala nello Spirito Santo la risposta adeguata alle richieste dell’orante. In precedenza (vv. 9-10) era stata rimarcata la certezza dell’esaudimento della preghiera da parte di Dio, senza però che fosse specificato qual era il contenuto delle richieste esaudite. Adesso Luca sembra operare una restrizione per quanto riguarda l’oggetto dell’esaudimento: se occorre pregare non è per domandare qualsiasi cosa, ma è soprattutto per ottenere lo Spirito Santo, il dono divino per eccellenza. 
Il fatto che Luca – così attento al tema della preghiera – abbia omesso i detti (Mc 11,24=Mt 21,22; Mt 18,19) sui discepoli che otterranno tutto quello che chiedono in una preghiera fatta con fede può essere significativo: egli sembra voler togliere l’illusione che è sufficiente chiedere a Dio qualsiasi cosa per essere infallibilmente esauditi. Solo la preghiera che chiede lo Spirito Santo e si dispone alla sua azione incontra la sicura risposta di Dio. è infatti soltanto l’azione dello Spirito donato che può aprire realmente l’orante ai desideri di Dio e all’avvento del suo Regno. Così la chiusura di questa istruzione lucana ritorna, quasi circolarmente, sul fondamento – il dono dello Spirito – che rende possibile al credente esprimere le richieste più importanti del Padre nostro».[footnoteRef:19]  [19:  A. BARBI, Insegnaci a pregare (Lc 11,1), 120.] 



2.2 Il fariseo e il pubblicano (18,9-14)[footnoteRef:20] [20:  R. LAVATORI – L. SOLE, Ritratti dal Vangelo di Luca. Persone e relazioni, EDB, Bologna 2001, 205-215 con bibliografia; inoltre, il recente saggio di M. CRIMELLA, Seguire Gesù, Edizioni Terra Santa, Milano 2024, 99-113.
] 


Introduzione (v. 9)
Lc 18, 9Disse ancora questa parabola per alcuni che avevano l’intima presunzione di essere giusti e disprezzavano gli altri: 

Introduzione: il motivo della parabola. I destinatari sono coloro che si ritengono ‘giusti’ (osservanza perfetta della Legge) – persuasi in se stessi (un elevatissimo concetto di sé; fieri e irreprensibili) – con uno sguardo di disprezzo sugli altri (una relazione con il prossimo giudicante).

I personaggi (v. 10)
10«Due uomini salirono al tempio a pregare: uno era fariseo e l’altro pubblicano. 

La situazione iniziale: cornice liturgica che enfatizza la preghiera (sono al tempio); vengono messi in scena i protagonisti, senza nessuna qualifica. Tuttavia il lettore ha già una sua pre-comprensione su farisei e pubblicani. Come si comporteranno?

Il fariseo: poche azioni/molte parole (vv. 11-12)
11Il fariseo, stando in piedi, pregava così tra sé: 
“O Dio, ti ringrazio perché non sono come gli altri uomini, ladri, ingiusti, adulteri, e neppure come questo pubblicano. 
12Digiuno due volte alla settimana e pago le decime di tutto quello che possiedo”. 
 
a) comportamento: in piedi (ritto ed elevato) e pregava tra sé (ripiegato su di sé, egocentrico); 
b) preghiera: è quella del credente soddisfatto. Non è una richiesta, come sarà quella del pubblicano. È un rendimento di grazie sui generis: “ti rendo grazie, non per quello che tu hai fatto per me, ma per quello che io faccio per te; ti rendo grazie, non per i tuoi benefici, ma per la mia virtù”. 
* Il primo movimento – il più sviluppato – è un  motivo di ‘giustizia comparata’ che giunge fino a questo pubblicano 
* il secondo motivo è l’osservanza religiosa che testimonia un fervore fuori del comune: dal digiuno una volta all’anno (nel giorno del Kippur) a quello di due volte la settimana e la decima versata non solo per i prodotti del suolo (grano, vino, olio) 
→ risalta la mentalità dell’autosufficienza e la concezione della salvezza come esibizione individuale.

Il pubblicano (v. 13)
13Il pubblicano invece, fermatosi a distanza, non osava nemmeno alzare gli occhi al cielo, ma si batteva il petto dicendo: “O Dio, abbi pietà di me peccatore”. 

a) comportamento:  a distanza (percepisce la lontananza che lo separa da Dio); sguardo abbassato in terra per la vergogna; si batte il petto, sede dei sentimenti del suo peccato, del quale si sente responsabile; 
b) preghiera: una invocazione ridotta all’essenziale: invoca l’intervento misericordioso di Dio (lett. Dio, sii favorevole perdonandomi[footnoteRef:21]) e si riconosce in verità cioè peccatore. [21:  Il verbo hilaskesthai ricorre nel NT qui (e ha come agente Dio) e in Eb 2,17 (dove il soggetto è Gesù sommo sacerdote). Mentre nel greco classico ed ellenistico il verbo evidenzia l’azione dell’uomo sulla divinità per placarla e renderla benevola, nei due passi neotestamentari sottolinea l’intervento misericordioso di Dio a favore dell’uomo: cfr R. LAVATORI – L. SOLE, Ritratti dal Vangelo di Luca, 213.] 






Verdetto finale (v. 14)
14Io vi dico: questi, a differenza dell’altro, tornò a casa sua giustificato, perché chiunque si esalta sarà umiliato, chi invece si umilia sarà esaltato».

La situazione finale o il verdetto di Dio (18,14a). La parabola fa conoscere alla fine il giudizio di Dio. E questo giudizio è il contrario di quello che ciascuno dei due personaggi aveva dato di se stesso nella preghiera. Il fariseo rendeva grazie per la sua giustizia e ritorna non giustificato. Il pubblicano si era giudicato peccatore e ritorna giustificato ossia ristabilito in una corretta situazione davanti a Dio.
Applicazione finale (18,14b). Chi pensa di stare in piedi con le sue forze – e in modo vanaglorioso – si troverà a terra. Chi si abbassa, chi ‘svuota’ se stesso, sarà esaltato. Come il Figlio di Dio (cfr. Fil 2,6-11). 




4. Il Vangelo  della gioia 

Basta rileggere queste citazioni: Lc 1,41.44;2,10;19,6;24,41.52.


Finale
1. Un personaggio ‘esemplare’: Zaccheo (Lc 19,1-10)

All’interno del grande viaggio verso Gerusalemme e ormai alle porte della città santa, Luca fa di Zaccheo una sorta di ‘vangelo nel vangelo’, un personaggio esemplare[footnoteRef:22] o – per usare un’espressione in voga nell’analisi narrativa – una mise en abîme[footnoteRef:23] [22:  D. MARGUERAT, «Luca, regista dei personaggi», in D. MARGUERAT – A. WÉNIN, Sapori del racconto biblico, EDB, Bologna 2013, 165-182; R. VIGNOLO, «Approccio narrativo ai personaggi biblici», in A. BARBI – S. ROMANELLO (cur.), La narrazione nella e della Bibbia, Edizioni Messaggero, Padova 2012, 143-183.]  [23:  Espressione usata da A. Gide per indicare una visione in profondità, indica una sorta di ‘racconto nel racconto’, in cui la storia raccontata (livello basso) può essere usata per riassumere o racchiudere alcuni aspetti della storia che la incornicia (livello alto): vedi L. ZAPPELLA, Manuale di analisi narrativa biblica, Claudiana, Torino 2014, 217.] 


1. Chi è Zaccheo e cosa fa (1-4)
19, 1Entrò nella città di Gerico e la stava attraversando, 2quand’ecco un uomo, di nome Zaccheo, capo dei pubblicani e ricco, 3cercava di vedere chi era Gesù, ma non gli riusciva a causa della folla, perché era piccolo di statura. 4Allora corse avanti e, per riuscire a vederlo, salì su un sicomoro, perché doveva passare di là. 
- Gesù entra e attraversa: questa è la premessa. “Ora Gesù è in Gerico. È entrato. E si intravede nel racconto una città, una strada, una casa, un albero. Perché Dio non è chissà dove. Una strada, un albero, una casa. E penso alle nostre strade. E non era una strada transennata quella di Gerico, transennata perché lui passava. Normale la strada. Normale l’albero di Gerico. E la casa di Zaccheo? Casa normale. Se ti avvicini sembra di sentire le voci e l’allegria di una festa. E ‘stava attraversando’ la città. Ancora questo verbo all’imperfetto, quindi verbo non concluso, un verbo che dice azione che continua. Gesù continua ad attraversare la nostra città, quella in cui abitiamo”[footnoteRef:24].  [24:  A. CASATI, Incontri con Gesù, Qiqajon, Magnano (BI) 2010, 58-59.] 

- nome: è la versione greca di zakkî, “puro” oppure una forma accorciata di Zaccaria.
- professione:  “capo dei pubblicani”: «aveva la responsabilità di controllare l’esercizio esattoriale dell’intera regione. La sua situazione morale era pesantemente compromessa. Luciano di Samosata li accomuna agli adulteri e alle prostitute. Invisi perché raccoglievano le tasse per conto dell’occupante romano e perché erano esosi, senza scrupoli, facili all’imbroglio»[footnoteRef:25]. [25:  Vedi U. TERRINONI, Il Vangelo dell’incontro. Riflessioni su Luca, EDB, Bologna 1997, 187-188; inoltre R. LAVATORI – L. SOLE, Ritratti dal Vangelo di Luca, 219-231; C. BROCCARDO, «E’ andato ad alloggiare da un peccatore (Lc 19,7). Zaccheo e la prassi problematica di Gesù», in C. CORSATO (cur.), Sul sentiero dei sacramenti, Edizioni Messaggero, Padova 2007, 153-170.] 

- stato sociale: ricco o arricchito a spese di altri?.. Senza dimenticare la ‘catechesi’ di Luca sulla ricchezza (vedi commenti precedenti – es. Lc 12,13s e Lc 16 – fino al cap. 18: “quanto è difficile, per quelli che possiedono ricchezze, entrare nel regno di Dio” (18,24)
- segni particolari: piccolo di statura. Nella fisiognomica dell’antichità è una modalità per ridicolizzare le persone. 
- cercava di vedere chi era Gesù. E’ mosso da un desiderio che non è sbocciato in quel momento (vedi il verbo all’imperfetto) e il suo desiderio sincero si staglia di fronte a un altro personaggio – il tetrarca Erode: vedi Lc 9,9 e 23,8-9.
- fa tutto quello che può: un’azione sconveniente per il suo rango[footnoteRef:26] che gli consente  di vedere senza essere visto.. [26:  D. ATTINGER, Evangelo secondo Luca, Qiqajon, Magnano (BI) 2015, 509-510: «dimentico del suo ruolo e del suo rango fa come i bambini».] 


2. L’incrocio di sguardi (5)
5Quando giunse sul luogo, Gesù alzò lo sguardo e gli disse: «Zaccheo, scendi subito, perché oggi devo fermarmi a casa tua». 
- L’iniziativa è di Gesù che precede ogni parola di Zaccheo. 
- Il primo ‘gesto’ di Gesù è uno sguardo (Luca è attento agli sguardi; tra tutti, vedi lo sguardo a Pietro dopo il rinnegamento: Lc 22, 61)
- Gesù chiama per nome: meraviglia di essere conosciuto! (cf Simone: Lc 7,40; Marta: Lc 10,39; Simone Pietro: Lc 22,31) mentre è nascosto
- ”scendi subito/in fretta”: degno di nota la forza dell’imperativo; «tuttavia non contiene neppure l’ombra della costrizione e tanto meno della violenza; è un chiaro segnale di un incontro sereno, amichevole, familiare»[footnoteRef:27]. [27:  U. TERRINONI, Il Vangelo dell’incontro, 191.] 

 - Gesù manifesta un preciso progetto (“devo”: cfr. Lc 2,49; vedi anche 4,43; 13,33) che segna in modo indelebile un «oggi» (avverbio strategico: vedi Lc 2,11; 4,21; 5,26; 23,43)[footnoteRef:28] [28:  M. GRILLI, «Il tema dell’«oggi» nell’opera lucana», PSV 36 (1997) 139-151.] 

contrassegnato da un’intenzione di comunione personale e prolungata (meinai: cf Lc 24,29) nella linea della intimità (“a casa tua” indica un dimorare amichevole e sereno, vissuto nella calma). 
«Si noti la delicatezza delle parole di Gesù: non dice: Scendi subito perché voglio convertiti. Bensì: voglio essere tuo ospite. Gesù sembra farsi bisognoso per avere, poi, la possibilità di perdonare e di donare. Gesù accoglie Zaccheo prima della conversione. Non è la conversione che determina la simpatia di Gesù ma è la previa simpatia di Gesù che suscita la conversione».[footnoteRef:29] [29:  B. MAGGIONI, Il racconto di Luca, Cittadella, Assisi 20001, 324.] 

«ci presenta una strana immagine di Dio: quella di un mendicante che bussa nostra alla porta e chiede ospitalità».[footnoteRef:30] [30:  D. ATTINGER, Evangelo secondo Luca, 510.] 


3. Una prontissima accoglienza (6)
6Scese in fretta e lo accolse pieno di gioia. 
- Notiamo la corrispondenza immediata (‘scendi’ → ‘scese in fretta’), il verbo dell’accoglienza (cf. Lc 10,38-42) e la nota della gioia, colore tipico di Lc (es. 2,10)

4. L’immancabile mormorazione (7)
7Vedendo ciò, tutti mormoravano: «È entrato in casa di un peccatore!».
- “mormoravano”: un lamento e un borbottìo espresso prima sottovoce (letteralmente nel “gozzo”) fino a diventare un grido indignato: vedi Lc 15,2 e anche 5,30.
- fotografa un altro punto di vista; dà a quest’uomo un ‘nome’ diverso rispetto a quello indicato da Gesù. Per Gesù è una persona, per ‘tutti’ è una situazione morale!

5. La parola a Zaccheo (8)

 8Ma Zaccheo, alzatosi, disse al Signore: «Ecco, Signore, io do la metà di ciò che possiedo ai poveri e, se ho rubato a qualcuno, restituisco quattro volte tanto». 
- Sono le sole parole di Zaccheo riportate. 
- In piedi: dice l’atto di chi pronuncia solennemente un discorso/giuramento.
- Annuncia la sua ‘conversione’, intrisa di generosità e restituzione. 
a) generosità: «secondo la casistica rabbinica, colui che voleva dar prova di vera conversione, doveva elargire ai poveri solo un quinto dei suoi beni».[footnoteRef:31] [31:  U. TERRINONI, Il Vangelo dell’incontro, 198.] 

b) restituzione: «questa percentuale era prevista solo nel caso di furto del bestiame venduto e ucciso: “Quando un uomo ruba un bue o un montone e poi lo sgozza o lo vende, darà come indennizzo cinque capi di grosso bestiame per il bue e quattro capi di bestiame minuto per il montone (Es 21,37). Negli altri casi di furto invece l’indennizzo era solo del doppio (Es 22,3.6)»[footnoteRef:32]. [32:  U. TERRINONI, Il Vangelo dell’incontro, 198.] 

→ si uniscono carità e giustizia. 

6. Il finale di Gesù (9-10)
9Gesù gli rispose: «Oggi per questa casa è venuta la salvezza, perché anch’egli è figlio di Abramo. 10Il Figlio dell’uomo infatti è venuto a cercare e a salvare ciò che era perduto». 
«Siamo all’apice narrativo e teologico dell’episodio: la parola conclusiva è di Gesù. Egli anzitutto si rivolge a Zaccheo (v. 9) e poi parla in terza persona. In questo modo l’affermazione assolve una duplice funzione: da una parte è una risposta alla ricerca di Zaccheo, dall’altra è un’obiezione alla mormorazione della folla. Colui che era definito ‘peccatore’ ora è ridefinito ‘figlio di Abramo (cfr. 3,8; 13,16) evocando la promessa di salvezza (cfr. 1,54-55.72-75): l’escluso si trova al centro dell’azione divina che, d’altro canto, non riguarda solo lui ma raggiunge ogni persona. Nella seconda affermazione (v.10) Gesù descrive la sua stessa missione, enfatizzando il fatto che essa consiste nel cercare e salvare ciò che è perso. Gli effetti di tale dichiarazione sono molteplici. Si realizza una nuova inversione di ruoli: colui che cercava si trova al centro di una ben più ampia ricerca, quella di Gesù; tale ricerca di fatto corrisponde alla missione di Gesù»[footnoteRef:33].  [33:  M. CRIMELLA, Luca, 294. ] 




