La verità del dogma tra immutabilità dei concetti e sviluppo dogmatico

Verità e concetti: la concettualità dogmatica (L. Billot)

(1) Il concetto di verità come "adaequatio"[footnoteRef:1]. Poiché ogni cosa è vera in quanto possiede la forma propria della sua natura, l'intelletto che conosce, è vero se possiede la similitudine della cosa conosciuta, che è la forma propria dell'intelletto in quanto conoscente. Per questo la verità è definita come conformità dell'intelletto e della realtà. Se la "notizia" è per definizione la rappresentazione dell'oggetto esistente nell'intelletto, ne segue che la verità, in quanto perfezione propria della notizia, consiste nella sua conformità con l'oggetto stesso. La conformità non va cercata nell'entità dell'atto cognitivo in confronto all'entità della cosa esistente fuori dal1'inte1letto, ma va cercata nel fatto che l'oggetto è realmente costituito, come l'intelletto l'apprende e dice che è costituito. Ma perché l'intelletto dica qualcosa della reale costituzione di un oggetto, è necessario che si riferisca ad esso con un atto suo, cosa che non fa nella semplice apprensione, ma nel giudizio, che si esprime nella proposizione. Ogni giudizio contiene due nozioni, delle quali l'una è assunta come soggetto (subiectum), che suppone in vece della cosa a cui la mente si riferisce, l'altra è la forma, che viene attribuita al soggetto e di esso predicata. Il soggetto, che suppone la cosa al di fuori dell'intelletto, enuncia sempre qualcosa di designato e distinto, benché ancora imperfettamente appreso, quasi una realtà potenziale, da determinare col predicato. Ciò non è sconveniente. Anche il matematico inizia a dire qualcosa del triangolo prima di conoscerne tutte le proprietà. Allo stesso modo si nomina Dio, ben sapendo di essere infinitamente lontano dal concepirne l'essenza: basta però parlare di primo ente, causa da cui tutto dipende, per distinguerlo da tutto ciò che non è Dio. Il soggetto del giudizio può presentarsi come qualcosa di singolarmente designato, benché ancora potenziale e da determinare più precisamente. Ora, se la forma significata dal predicato conviene alla realtà designata dal soggetto, così come afferma il giudizio, o se non conviene, come vuole il giudizio, si ha la verità. E ciò non in modo relativo, ma assolutamente e semplicemente. La convenienza, infatti, da parte della realtà o c'è o non c'è; e questa è la convenienza obiettiva a cui deve adeguarsi la convenienza affermata dall'intelletto. [1:  L. BILLOT, De immutabilitate traditionis, PUG, Roma 1919.] 


(2) Precisazione: i termini dell'adaequatio. Si notino però i termini del1'adeguazione. Non sono l'intelletto e la realtà, quasi che l'intelletto debba esaurire tutta l'intelligibilità della cosa posta davanti o quasi che non debba esserci nulla nell'oggetto che non sia nell'intelletto. Non sono la stessa cosa la notizia vera e la conoscenza comprensiva, in virtù della quale la realtà è conosciuta tanto quanto è conoscibile. I termini dell'adeguazione sono piuttosto da un lato ciò che l'intelletto afferma e dall'altra ciò che nell'oggetto corrisponde in modo conforme all'affermazione. Così, quando affermo che Dio è sapiente non pretendo che l'adeguazione sia tra la mia notizia e Dio o la sapienza di Dio, ma solo tra ciò che è la sapienza che conviene a Dio e ciò che di questa convenienza è affermato nel giudizio. Di nuovo, i termini dell'adeguazione non sono il modo dell'intelletto di conoscere/giudicare e il modo di essere della cosa in se stessa. Infatti una cosa è il modo di conoscere e un'altra è ciò che si afferma dell'oggetto, mediante questo modo di conoscere. Quando conosce le cose superiori, che sono semplici, le conosce a modo suo, ossia componendo (predicato e soggetto); ma ciò non significa che affermi di esse che sono composte». L'inte1letto allora non è falso perché afferma cose composte di Dio. Né è falso quando afferma perfezioni semplici di Dio, poiché non le afferma secondo il modo limitato e partecipato che hanno presso di noi. Nei nomi che attribuiamo a Dio, infatti, è possibile considerare o le stesse perfezioni significate o il loro modo di significare. Quanto alle perfezioni che questi nomi significano, esse competono a Dio in modo proprio, anzi, più propriamente che alle creature, e sono predicate di Lui non secondo il modo imperfetto che hanno presso di noi. Anche se non conosciamo positivamente il modo proprio della perfezione divina, tuttavia in quelle cose che nettamente la nostra mente dice di Dio c'è adeguazione tra intelletto e realtà, poiché è veramente in Dio ciò che l'intelletto afferma che gli compete e così come l'intelletto lo afferma.

(3) Risposta alle obiezioni. Non può essere accettata allora la critica agnostica e scettica di chi dice: come può essere assolutamente vero quel giudizio in cui il soggetto è appreso confusamente e il predicato ha un modo totalmente diverso da quello della cosa in sé? La nostra conoscenza può ricevere una maggiore perfezione sia grazie a migliori specie intelligibili, sia grazie a una diretta intuizione di ciò che ora ci è manifesto solo a partire dai suoi effetti, sia grazie a una nuova luce intellettiva. Ciò però non implica minimamente la falsità e quindi la necessità di cambiare i nostri giudizi. Non c'entra che il soggetto non sia manifesto per sé, conta che sia designato in modo tale che sappiamo di cosa parliamo; non importa che il significato sia inferiore alla forma significata, basta che il concetto sia posto in un tale grado di astrazione, per cui possa estendersi anche a realtà che altrimenti sarebbero eccedenti la nostra notizia. Se il concetto di vita, conoscenza, amore... includesse quel modo di vivere, conoscere e amare che ha presso di noi, certo sarebbe erroneamente attribuite a Dio. Ma se queste perfezioni vengono astratte dalle determinazioni che hanno presso di noi e esprimono per sé la pura attualità della perfezione, non mista a elementi restrittivi, allora possono e devono essere attribuite all'ente infinito. Non importa che il modo di essere di Dio sia infinitamente lontano da quello conosciuto presso di noi; non giudichiamo infatti che ci sia in Dio quel modo d'essere della perfezione che vediamo presso di noi, né la composizione che c'è nei nostri enunciati. C'è grande differenza tra la "verità relativa" e la "perfezione relativa della conoscenza della verità". Ci sono gradi infiniti di perfezione nella conoscenza del vero: c'è la conoscenza comprensiva, quella intuitiva e astrattiva, la conoscenza propria o quidditativa e quella impropria o analogica; ci sono le specie intelligibili che rappresentano le cose in modi diversi e il lume intellettuale che è più o meno forte nel penetrare ciò che è in queste contenuto; c'è la chiarezza dei principi maggiore o minore e la considerazione più o meno attenta delle diverse note degli oggetti, dei fatti dell'esperienza dei nessi tra cause ed effetti. Non se ne conclude comunque che la verità è relativa ai diversi intelletti, poiché la conformità in cui consiste la verità non ammette gradi.

(4) La verità divina nei dogmi. L'elemento divino della rivelazione non può essere contrapposto a quello umano, nel quale in verità si trova, essendo tutto contenuto nello stesso ordine umano. I dogmi sono fatti di diversi elementi: ci sono le parole, i concetti semplici o composti e i nessi, mediante i quali i concetti si compongono nei giudizi.
Le parole non cadono dal cielo. Con la rivelazione Dio non ci ha comunicato una nuova lingua. Ma neppure i concetti semplici ed elementari sono dal cielo. La rivelazione non ci fornisce di nuove specie intelligibili, né infonde in noi nuove visioni e neppure ci eleva a quel modo intuitivo di conoscere, che caratterizza i beati nel cielo. La rivelazione presuppone quindi i nostri concetti elementari. Quanto ai concetti composti, invece, la rivelazione apporta alcune nuove nozioni, che la ragione non avrebbe mai cercato: consustanzialità, transustanziazione... in cui gli elementi della complexio terminorum sono comunemente noti, ma la complexio in sé è nuova. Ma questo aspetto è di minor importanza. Ciò che conta osservare è che i concetti, considerati separatamente, stanno alle dottrine come le lettere dell'alfabeto alle parole e le parole ai discorsi. Possono allora provenire dalla terra le parole e i concetti elementari, anzi la stessa struttura e il modo di enunciazione, ma dal cielo le verità e i dogmi, che sono formati a partire da questi concetti, che le parole significano e che la struttura dei discorsi esprime. Dio, in quanto rivelatore, non era autore dei concetti umani. Tuttavia questi concetti stanno a Dio come le lettere allo scriba, le parole all'oratore, la lingua, già preformata, all'autore che la vuole utilizzare per manifestare ad altri le sue verità segrete. Cosa importa che le parole usate non siano piovute dal cielo? I dogmi rivelati non consistono in elementi alfabetici o fonetici o ideali nuovi, ma solo nella composizione secondo cui tali elementi sono associati, così da formare sentenze e enunciati. Tale composizione è dal cielo, ossia da Dio, che le ha rivelate per mezzo di Gesù Cristo o dettate per ispirazione. Certo, le verità divine hanno un diverso modo di esistere in sé e nella parola rivelata. L'oggetto della fede può essere considerato da due punti di vista: da quello della cosa creduta, e allora tale oggetto di fede è una realtà semplicissima, ossia il mistero divino in cui si crede; dal punto di vista del credente, invece, l'oggetto di fede è qualcosa di complesso per modum enuntiabilis, proporzionato a1 nostro modo di conoscere, componendo e dividendo discorsivamente (Summa Theologiae II—II, q.l a.2). Vale sempre il grande principio che cognita sunt in cognoscente ad modum cognoscentis. Certo, tale alfabeto di concetti umani non coglie il modo proprio di Dio. Ma non nel senso che dice di Dio che ha un modo di essere diverso da quello in cui esiste. In tal caso ci sarebbe falsità. Bensì nel senso che non riesce a dire quale sia il modo di essere trascendente di Dio in positivo, pur esprimendolo con la composizione di molteplici elementi. In questo non vi è differenza tra le verità della teologia naturale e quelle rivelate. Però, nelle prime la consociazione degli elementi è guidata dalla ragione, mossa da11'evidenza, nelle seconde invece è da Dio, che ci insegna la convenienza del predicato col soggetto, anche se tale convenienza sfugge alla valutazione de11'intelletto. Dio non inganna certo nel rivelare i suoi misteri, anche se deve adattarsi a esprimerli in una lingua imperfetta e deficiente.
La verità è nuova nella nuova composizione delle idee, anche se le idee sono note. Non vi sarebbe niente di intelligibile in materia religiosa, se non ci fossero concetti normali alla base delle verità di fede. Sarebbe inutile la dottrina trinitaria se non potessimo nominare Dio, formandocene un concetto, benché astrattivo e analogico, non intuitivo e proprio, tale però che convenga a Dio solo, rappresentandolo con note distintive che a Lui solo convengono, ma che sono pur sempre desunte dalla naturale esperienza del mondo. Così ci facciamo un'idea della causa prima, dell'ente perfettissimo e dell'essere sussistente. Allo stesso modo non ci sarebbe dottrina trinitaria senza la nozione umana di persona, quale individuo sussistente in una natura intellettuale. In tutto questo l'uso della filosofia non arreca danno, ma grande giovamento. Giova infatti a una miglior precisazione dei concetti elementari, come l'uso del vocabolario giova alla composizione di un discorso. 

L’affermazione umana del reale e la verità: giudizio, rivelazione, dogma 
(A. Gardeil)

La pretesa veritativa della teologia si radica nella pretesa di assolutezza delle affermazioni umane, che tendono a (e quindi postulano l'esistenza di) un Reale assoluto, che è la stessa nozione di essere, presente nell'uomo, ma non prodotta dall'uomo[footnoteRef:2]. La verità della rivelazione consiste nella pretesa veritativa della sua dottrina: la verità è colta nelle affermazioni umane. Da questo processo argomentativo deriva la divisione del procedimento, che parte dall’affermazione umana e dalla sua pretesa veritativa, connessa all'essere, passa all'analisi della rivelazione, intesa come ispirazione del profeta e radicata sulla stessa affermazione umana, divinamente garantita, e termina con l'analisi del dogma, verità rivelata definita dalla Chiesa, la cui vera interpretazione non esige il senso tecnico dei termini, ma il senso comune, che già termina all’essere e alle sue leggi fondamentali, non secondo una certa metafisica, ma secondo le regole generali dell’affermazione umana.  [2:  A. GARDEIL, Le donné révélé et la théologie, Paris 1932 (originale del 1909).] 


L'affermazione umana in generale suppone e attinge un Reale assoluto. L'uomo continua ad affermare qualcosa: fa partee della sua natura. Questo fatto, preso nella sua generalità, è spiegabile, ha un senso, se esiste una realtà assoluta, la realtà dell'essere, che l'uomo, giustamente, pretende di attingere (affermando si pretende di dire Si o No su ciò che è). Come va pensata questa realtà, ossia l'essere, regolatore dell'attività affermatrice, in rapporto al pensiero? Questo reale non è un al di là del pensiero (l'essere non è una cosa in sé, al di fuori del nostro pensiero: non è estraneo).
Non è un primo e libero decreto (l'essere non si identifica col pensiero, considerato come azione vitale: fa corpo col pensiero, poiché è presso di sé nel nostro pensiero, ma non si identifica con esso; non è identico). Non è una regola puramente ideale dell'affermazione,  ma una regola intrinseca, una legge immanente del pensiero. Si tratta della realtà concettuale assoluta dell’Essere in quanto essere, che si riflette in noi (l'affermazione umana è data: con essa è data la realtà obiettiva dell'essere, oggetto necessario e fondamentale dell’affermazione umana), pienezza di tutte le sue determinazioni possibili (infatti la determinazione di una cosa, che la oppone alle altre e al tutto, che non è quella cosa, fa parte ancora dell'essere), capace dunque di essere identificato con gli oggetti dell’intuizione.
Le nostre affermazioni ordinarie costituiscono uno sforzo legittimo per restituire, con cognizione di causa, i nostri oggetti di intuizione all'assoluto dell'essere, ossia al reale originario. Tale sforzo ha diversi gradi di riuscita (senso comune, scienza, metafisica). Ma solo se il nostro sforzo riesce possiamo parlare di assoluto nelle nostre affermazioni e nella verità che esse racchiudono. Le nostre affermazioni comuni non sono solo utilitariste, ma hanno una loro pretesa realista (l'uomo desidera sapere "ciò che è", ogni affermazione vuole congiungere con "ciò che è", e quindi presuppone l'intuizione del Reale). Le prove del realismo delle nostre affermazioni sono le seguenti: 1) esse procedono da un "istinto del reale" che non può essere frustrato — benché l'uomo immagini a suo piacimento, non percepisce solo ciò che vuole; 2) il consenso del "senso comune" (cioè un'affermazione spontanea e sensibilmente identica in tutti, riguardo agli oggetti dell'intuizione, alla loro definizione nominale, alla sua esistenza e alle proprietà principali) nel confermare la permanente identità degli oggetti che lo causano; 3) l’azione/pensiero dell'uomo (il convergere del senso e dell'intelligenza verso l'affermazione dell’'essere delle cose conosciute) postula l'assoluto nelle nostre affermazioni quotidiane. 
Nell'ordine della verità l'uomo non è creatore ma è un onesto artigiano, il cui compito è determinato in anticipo. L'idea della Realtà, dell'essere, s'impone al suo spirito dal momento in cui si mette a pensare: egli non può sottrarvisi, poiché questa chiude il suo orizzonte e determina i suoi atti, orientando la sua attività. II significato del suo lavoro consiste nell'attingere ciò che è, ridire mentalmente ciò che è ontologicamente e conformare il suo pensiero all'assoluto dell'essere. II pensiero umano reale prende corpo però nei dati d'intuizione. Il senso del lavoro dello spirito è dunque quello di ricongiungere l'assoluto dell'essere ai dati d'intuizione. Come avviene? (1) É possibile, a condizione che non sia falsato il dato primo della conoscenza intuitiva e che si accetti il dato ovvio della conoscenza, cioè quello di un reale in sé, che ha il suo esser-presso-di-sé in noi, per il fatto che lo conosciamo. (2) É dato e ce ne sono le prove: il fallimento di ogni affermazione umana in quanto tale, se ciò non fosse dato; il carattere ricettivo della percezione; le concordanze del senso comune; l'unità dinamica convergente dell'organismo conoscitivo. (3) L’assoluto è dunque dato nell'affermazione umana: allo stato di assoluto di fatto, praticamente indistruttibile; allo stato di assoluto di diritto, spontaneamente percepito nelle nozioni e nei principi del senso comune intellettuale; allo stato di assoluto di diritto, apoditticamente giustificato nelle affermazioni della metafisica dell'essere. Dunque l'affermazione umana e la verită accessibile al1'uomo che questa racchiude sono suscettibili d'assoluto. Occorre mostrare che la verità rivelata ha questo carattere.

La Rivelazione. Per rimanere identica sotto le forme variabili di affermazione, la rivelazione deve essere stata affermata come verità assoluta; la comprensione della rivelazione come esperienza religiosa (e non come conversazione o dettatura di verità divine) nega tale assolutezza e riduce ad antropomorfismo la dottrina rivelata. La rivelazione secondo la comprensione cattolica non è antropomorfica (Dio parla all'uomo, comunicando un insegnamento divino; Dio conversa con l'uomo, come con Adamo ed Eva, sui misteri). La rivelazione si realizza direttamente all'interno del soggetto come conoscenza profetica (è esclusa l'esteriorità della rivelazione, il cui elemento formale è proprio l'ispirazione divina interiore).
(1) La nozione mistica di rivelazione riposa su una confusione tra un carisma individuale e un carisma sociale di rivelazione. Secondo la nozione mistica, la rivelazione non mira a formule o parole, bensì alla presenza divina nel profeta, cioè un'esperienza fatta di percezioni e sentimenti, poi tradotta nelle categorie del tempo. In verità l Cor 14, 1-9.18.19 sottolinea il valore primario dell'utilità per la Chiesa, ossia il ruolo sociale dell'ispirazione e la secondarietà dell'esperienza religiosa. Occorre garantire la comunicabilità che fa della profezia una norma sociale; tale comunicabilità è garantita dal valore costante e fisso di affermazione intellettuale, il cui oggetto vale per tutti (l’elemento formale della conoscenza profetica di rivelazione è il suo valore di destinazione alia società religiosa, con una portata normativa garantita; pertanto essa necessita di una formulazione comunicabile; l'ispirazione profetica, allora, non cadrà sul sentimento religioso, ma sull'affermazione umana, la sola capace di assoluto).
(2) Condizioni e struttura della conoscenza di rivelazione: (a) l'orizzonte mentale del profeta non cambia con l'ispirazione (procedimento conoscitivo normale: acquisizione obiettiva e giudizio sul dato in rapporto alla realtà) ed è nelle immagini e nei concetti simili ai nostri che esprime ciò che Dio rivela. Per intervento divino il profeta trova i termini adatti a rappresentare ciò di cui si tratta e pronuncia un giudizio fermo, in piena cognizione di causa quanto alla realtà in gioco e al valore dei termini usati, che fissa l'affermazione ne1 suo valore definitivo. Tale intervento di Dio, intimamente presente a ogni cosa e quindi anche all'uomo, opera nel profeta sia sul versante oggettivo che soggettivo: sul versante obiettivo, Dio influisce mediante nuove immagini o idee (o nuove combinazioni di immagini e idee) per far esprimere misteri soprannaturali; sul versante soggettivo, garantisce la retta intelligenza di questi segni, immagini e idee e un giusto giudizio profetico, capace di pronunciarsi sulle realtà divine. La Rivelazione è un'azione divina di ordine sociale, che implica e dirige la potenza di affermare dei profeti riguardo al Reale divino, così che le sue affermazioni siano comunicabili a tutta la società cristiana. (b) L'autonomia del profeta nel giudizio umano e la mozione divina del1'ispirazione sono in armonia: la mozione non muove meccanicamente, poiché solo l'evidenza muove l'intelletto umano al giudizio; la mozione crea la luce intellettuale che fa vedere più profondamente, fa cogliere l'evidenza e attiva così il nostro lume intellettuale (quindi, come l'intelligenza naturale, sotto la luce dell'evidenza, vede sul fondo delle varie immagini l'idea o il legame necessario di idee, di cui afferma la realtà obiettiva, così alla luce del lume profetico, l'intelletto del profeta vede elevarsi dal fondo di immagini e idee, naturalmente o provvidenzialmente acquisite e combinate, una verità espressiva del reale divino). (c) L'ispirazione si esprime in un giudizio fermo, divinamente garantito sulle realtà di ordine divino, nella traduzione esteriore, divinamente autorizzata, di questo giudizio nelle asserzioni rivelate. La verità, rivelata fin nell'enunciazione esteriore, rinforza la fissità riconosciuta alle affermazioni umane, per l'assoluta garanzia della scienza divina.

Il Dogma. Asserzione rivelata definita dalla Chiesa, proposto dal suo infallibile Magistero alla fede dei credenti, il dogma è sostanzialmente identico al dato rivelato. 
In verità a essere definito è il "senso collettivo" dei termini, corrispondente a1 senso comune. Lo conferma la legge del "demarquage" dei termini (es. persona, generazione, processione). C'è una via media tra l'accezione tecnica e/o simbolica dei termini, la via del senso comune, collettivo, benché intellettualmente fisso (la Chiesa intende definire il significato comune a tutti, quel significato che si avvicina a ciò che vi è di fisso e permanente nell'intelligenza naturale dell'uomo, al di là delle culture diverse). Grazie al senso comune l'omogeneità sostanziale degli enunciati dogmatici e della verità rivelata è assicurata.
Ma alcune definizioni dogmatiche mirano al senso tecnico (transustanziazione, unione ipostatica), mentre il senso comune è vacillante, difficile da determinare, soggetto e contraddizioni interne e rudimentale nella spiegazione del senso di certe definizioni. Occorre allora fare una teoria a priori del diritto del senso comune a interpretare i dogmi con autorità: si tratta di mostrare che le interpretazioni secondo il senso comune sono normalmente in continuità col senso tecnico elaborato delle formule. Il senso comune sperimentale e intellettuale dei fedeli è sufficiente per interpretare il senso delle verità dogmatiche definite dalla Chiesa. Non è necessario arrivare al senso tecnico. Si presuppone una continuità tra il senso comune e il senso tecnico.
Le affermazioni dogmatiche, avendo forma umana, sono caratterizzate da una triplice serie di dati mentali. A seconda del modo in cui si obiettiva il divino nell'affermazione profetica, verranno utilizzati livelli di affermazione differenti: (a) se gli assenti del dato rivelato si presentano sotto la forma di affermazioni di fatto, le affermazioni definitorie della Chiesa su questi dati di fatto dovranno utilizzare quell’ordine di espressioni adatto ad affermare i fatti, ossia i dati del senso comune sperimentale; (b) se le affermazioni rivelate si presentano sotto la forma di affermazioni nozionali generali, la Chiesa o le ripropone tali e quali (ad es. l'immagine cosmica del reale diviso tra cielo/terra/inferi) o le traduce nelle varie culture, poiché le nozioni simboliche e le categorie scientifiche (cosmologie) sono originariamente dati del senso comune, trasposti nel campo nozionale: basta riandare al senso comune che ci sta dietro, all'intelligenza d'insieme umana del fatto attestato, accessibile a tutti, e affermata in termini simbolici (es. dal Simbolo: il senso di "scendere agli Inferi", a1 di là della cosmologia discutibile degli antichi, è trascrivibile in termini di senso comune: dice l'universalità salvifica di Cristo, estensibile agli antichi); (c) se le asserzioni rivelare affermano realtà divine con nozioni abbastanza universali per essere riconosciute come categorie necessarie dell'essere (o ad esse riconducibili con analisi metafisica), le affermazioni definitorie della Chiesa, che utilizzano tali categorie saranno irreformabili, sia nel tenore materiale sia nell’espressione concettuale. Le categorie dell'essere con cui è espressa la definizione sono parte della verità dogmatica (es. persona, natura, sostanza, transustanziazione, consustanzialità). Ma così non si lega una verità di fede a una filosofia o a un senso tecnico? Ci sono definizioni della Chiesa solidali col senso metafisico di certi termini, ma non per questo dipendenti da una filosofia. Queste definizioni sono comprensibili col senso comune intellettuale, ossia con quell'intuizione intellettuale, che è il movimento spontaneo dell'intelligenza umana di fronte agli aspetti fondamentali del reale. 

«Quale che sia il rapporto di analogia tra l’essere di Dio e l'essere, oggetto naturale della nostra intelligenza, è sotto le specie dell'essere che fatalmente il divino è l'oggetto dell'affermazione umana. Anche l'affermazione dogmatica, di forma umana, non sfugge a tale regola. Chi concepisce l'essere deve sottostare alle categorie necessarie dell'essere. Si deve ammettere una solidarietà tra l'espressione autentica del divino in certe definizioni della Chiesa e i concetti puri che esplicitano l'essere in quanto essere. Finché l'intelligenza umana avrà come orizzonte l'essere e il suo atto l'espressione di ciò che è, l'affermazione delle categorie dell'essere sarà fatalmente implicata nell'affermazione umana del divino. Queste categorie si renderanno sempre più presenti, fino ad essere incorporate nelle stesse definizioni. Le espressioni del mistero divino in funzione dell'essere trovano qui il massimo delle risorse della conoscenza umana come tale. Con ciò la parola di Dio non è condizionata da sistemi filosofici poiché le categorie dell'essere, prima di essere ricondotte ad essere pura appartenenza dell'essere stesso, spiegazioni di ”ciò che è“, sono percepite spontaneamente dall'intelligenza intuitiva, comune ad ogni uomo. Noi usiamo spontaneamente nozioni come tutto-parte, modo-sostanza, virtuale-attuale, di cui l'analisi giustifica il valore assoluto, riconducendole all'essere come tale. Così molte nozioni usate dalla Chiesa nelle sue definizioni (natura, essenza, persona, operazione, forma...) restano identiche nel loro significato essenziale e nel loro valore universale ai due stadi della conoscenza intellettuale: quello dell'intelligenza spontanea, in cui sono separate e occasionalmente affermate per la loro evidenza spontanea per l'intuizione intellettuale (atto del senso comune propriamente umano) e quello della conoscenza riflessa, analitica e filosofica, in cui sono sistematizzate come sviluppo delle spiegazioni necessarie dell'essere. Le definizioni dogmatiche possono includere tali categorie tecniche, senza veicolare a un sistema filosofico. Il senso comune può anche qui cogliere la verità del senso che la Chiesa dà anche a definizioni tecniche, poiché la realtà intesa dalle definizioni è già colta nella nozione formata spontaneamente dal senso comune intellettuale».

La questione dogmatica tra relativismo e immutabilità del dogma 

R. GARRIGOU-LAGRANGE, La sintesi tomistica, Ed. Fede e cultura, Verona 2015 (origin. 1946), p. 471-592.

La problematica in gioco: il relativismo e l’immutabilità del dogma

Verrebbe mantenuta l’immutabilità del dogma come la concepisce la Chiesa se ci si accontentasse di dire che nella conoscenza analogica e sempre imperfetta che abbiamo di Dio, l’adeguazione della formula dogmatica con la realtà divina, ossia la verità dogmatica, è soltanto un limite al quale si tende, ma che non si raggiunge mai sulla terra, poiché per raggiungerlo bisognerebbe avere la visione immediata dell’essenza divina che solo i beati possiedono? Basta dire che la verità del dogma è un limite verso il quale la Chiesa tende continuamente senza mai raggiungerlo sulla terra? Questo nel secolo XIX l’ammetteva Günther nel suo relativismo, ma al Vaticano I non è parso che questo bastasse. La verità di una proposizione non consiste nella sua conformità allo stato attuale e continuamente cangiante della scienza e della filosofia, ma nella sua conformità con l’essere e con le sue leggi immutabili. Vero è il giudizio che afferma ciò che è. La verità non consiste nello scegliere la migliore interpretazione provvisoria, ma nel non cadere in errore riguardo a ciò che è. E questo resterà vero per sempre, anche per quei fatti contingenti che sono accaduti così come affermato nei giudizi veri. 
Senza dubbio i nostri concetti analogici sono sempre inadeguati e incapaci di esprimere la realtà divina come è in sé. Ma non dobbiamo dimenticare che la verità non è formalmente nei concetti, bensì nei giudizi. La verità consiste nell’affermare ciò che è e nel negare ciò che non è. In questo senso la verità del giudizio consiste nell’adaequatio del giudizio con la realtà giudicata. 
Si tratta allora di sapere se la verità dei giudizi, dei dogmi proposti infallibilmente dalla Chiesa come rivelati da Dio, sia una verità assolutamente certa e immutabile, e non soltanto un limite a cui si tende e al quale l’intelligenza del credente non giungerà mai sulla terra. Si tratta di sapere se i giudizi o le proposizioni dogmatiche, nonostante l’imperfezione die nostri concetti analogici, siano certamente conformi fin da ora alla realtà divina, secondo una certa una certezza infallibile, in base all’autorità del Dio rivelante.
Siamo o no in presenza di una verità immutabile e irreformabile quando il Salvatore dice “Io sono la via, la verità e la vita” (Gv 14,6), “Celo e terra passeranno, ma le mie parole non passeranno” (Mt 24,35)? Siamo o no in presenza di una verità certa, immutabile quando la Chiesa ci dice infallibilmente che Dio è l’essere infinito… Uno e Trino, che il suo Figlio unigenito si è incarnato ed è morto per la nostra salvezza eterna, che in Lui c’è la natura umana, la natura divina e una sola persona, cioè quella del Verbo, come fu definito il Concilio di Efeso?
È necessario che le nozioni analogiche che esprimono la verità dogmatica immutabile abbiano valore reale (ontologico e trascendentale) e che siano immutabili e non soltanto provvisorie.
Ma il relativismo non la intende così. In Germania, nel secolo XIX Günther… volle dare la giusta interpretazione dei dogmi del Cristianesimo, insegnò che la Chiesa è certamente infallibile nel definire un dogma, ma è questa una infallibilità relativa allo stato della scienza e della filosofia al momento della definizione, e quindi un’infallibilità soltanto provvisoria (cfr. ad es. l’idea di personalità antica e moderna)… Il Concilio Vaticano I condannò il relativismo e semirazionalismo di Günther e, più tardi, la Pascendi condannò il relativismo dei modernisti, che vi assomigliava, sebbene fosse anche più grave.

Il valore dei concetti e del giudizio: errori a livello di teoria della conoscenza:

Tutte queste conseguenze (fenomenismo, relativismo, scetticismo) derivano dal principio: le nostre idee hanno stabilità soltanto dall’artificiosità del linguaggio: «Gli oggetti da cui si prende e a cui si dà il pensiero non trovano il loro comune denominatore, la loro stabilità specifica, la loro utilizzazione logica se non nell’artificiosità del linguaggio» (M. Blondel)… Questo nominalismo fallace e pericoloso proviene dal fatto che non si vede più la differenza essenziale e incommensurabile che c’è tra l’idea intellettuale e un’immagine o schema del tutto provvisorio dell’immaginazione accompagnato da un nome comune. Allora evidentemente, secondo questo nominalismo, le formule dogmatiche non sono più irreformabili 

Il dogma esige il valore reale delle prime nozioni, con cui è espresso: «sostanza, causalità, fine, persona, natura, forma, anima…». L’intelligenza naturale afferra (intus legit) sotto i fenomeni l’essere intelligibile e le sue leggi immutabili (di non contraddizione, di causalità, di finalità…). Questa è la verità fondamentale, che il fenomenismo disconosce, smarrendo il senso immutabile dei dogmi.  

Non risolve questi problemi l’affermare che la verità non è conformità del giudizio con l’essere extramentale, bensì con le esigenze dell’azione morale o coi postulati della ragion pratica: «La verità è sempre in divenire, in progressiva adeguazione dell’intelletto e della vita, secondo l’esperienza e le esigenze dell’azione. Anche dopo aver concettualizzato la fede, l’uomo non deve adagiarsi sui dogmi della religione, aderirvi in modo fisso e immobile, ma deve rimanere sempre smanioso di progredire verso una verità ulteriore, realmente evolvendo in nuovi sensi e perfino correggendo ciò che crede». Ciò perché dall’azione e solo da essa deriverebbe la presenza indiscutibile e la prova cogente dell’Essere. Ne deriverebbe che «quello che è invariabile nel dogma è l’orientamento che dà alla nostra attività pratica… Ma le teorie esplicative, le rappresentazioni intellettuali cambiano continuamente nel corso dei tempi secondo gli individui e le epoche» (É. Le Roy, Dogme et critique). Da qui deriva l’errore secondo cui «La verità non è immutabile più di quanto lo sia l’uomo stesso, giacché essa si evolve con lui, in lui e per lui» (DH 3458: Lamentabili del 1907).
I dogmi suppongono la definizione tradizionale della verità, ed è illusorio cercare di sostituirla con un’altra definizione. Nella concezione “dinamica” di verità deriverebbe invece che la Chiesa non può avere verità immutabili, perché Dio stesso si evolve incessantemente (Hegel): come diceva Renan rispondendo a una signora che domandava se Dio esiste: “Non ancora, Signora!”. Siamo nell’evoluzionismo assoluto, in cui è vero ciò che diviene e quindi ciò che è attuale, ciò che evolve. Così un dogma come quello dell’Inferno, se non è più attuale, non è più vero, è stato superato. 

La soluzione: il valore ontologico e trascendente delle prime nozioni e dei principi primi

Per evitare ogni forma di relativismo, occorre conservare il valore immutabile e reale dei primi principi della ragione come leggi del reale e anche quello dei dogmi definiti dalla Chiesa
Anzitutto bisogna ricordare che il primo oggetto che la nostra intelligenza conosce è l’essere intelligibile, astratto dalle cose sensibili, e non i fenomeni sensibili né i fatti della coscienza interna o le leggi soggettive del nostro pensiero. Ciò che il nostro intelletto concepisce prima di ogni altra cosa e in modo certissimo è l’essere intelligibile, che è il suo oggetto proprio (De Veritate q.1, a.1): «L’ente è l’oggetto proprio dell’intelligenza e quindi  il primo intelligibile, come il suono è il primo oggetto dell’udito» (Summa Theologiae I, q.5, a.2). L’oggetto proprio e primo dell’intelligenza è l’essere intelligibile, il reale come tale, ciò che è, e prima di tutto l’essere intelligibile delle cose sensibili. «La prima cosa che si presenta alla conoscenza è l’ente, la cui nozione è inclusa in tutto ciò che apprende» (Summa Theologiae I-II, q.94 a.2). Tutte le altre conoscenza suppongono la conoscenza intellettuale dell’essere intelligibile, e in questo l’intelligenza vede i primi principi come leggi fondamentali dell’essere e, anzitutto, la sua opposizione al niente: «Perciò il nostro intelletto conosce per natura l’ente e le proprietà che appartengono all’ente in quanto tale; e in questa conoscenza si fonda la nozione dei primi principi» (Summa Contra Gentiles I.II, cap. 83, n.29). 
Tutte le nostre idee, in quanto suppongono quella dell’essere, hanno un fondo ontologico, così pure tutti i nostri giudizi suppongono il verbo “essere”, di cui il senso non può essere afferrato dall’animale, e ogni ragionamento contiene la ragion d’essere della conclusione. Queste tre operazioni dell’intelletto (intelligere, concipere, ragionare) hanno senso solo in rapporto all’essere intelligibile, oggetto proprio dell’intelletto. C’è una differenza essenziale tra le nostre idee intellettuali e le immagini sensibili confuse accompagnate da un nome comune. 

Infine, nell’ordine soprannaturale, il credente deve conservare l’immutabile verità dei dogmi definiti dalla Chiesa (DH 3043). I dogmi devono essere approfonditi ma “nello stesso senso affermativo” già stabilito dalla Chiesa (DH 3020). In altre parole: le definizioni infallibilmente stabilite dalla Chiesa non potranno mai diventare errori, poiché la verità è di suo immutabile, anche quella dei fatti contingenti, i quali, una volta che si siano verificati, resta eternamente vero che sono avvenuti così come sono affermati (come ad esempio che Cristo è morto in croce per salvarci). 

Le definizioni dogmatiche dei Concili: il loro significato immutabile e le nozioni incluse

Nell’insegnamento dei Concili ci sono nozioni anche tecniche, che sono state veramente consacrate dai Concili stessi. Tutte queste nozioni sono analogiche, ma devono essere prese in senso proprio e non solo come metafore, poiché ciò condurrebbe all’agnosticismo. Tuttavia, quando un Concilio adopera queste nozioni non canonizza tutte le relazioni che queste hanno con le altre nozioni del sistema filosofico che ha contribuito a formare la loro precisione. Così ad esempio, la nozione aristotelica di “forma” non va intesa con tutte le relazioni che la definiscono nel sistema aristotelico,  ma la Chiesa l’ha approvata come una nozione umana stabile nel senso in cui tutti parlano di quello che costituisce formalmente una cosa. Viene intesa cioè nel “senso comune”: molte formule dogmatiche superano, per la loro precisioni i termini del senso comune e quanto è accessibile al senso cristiano dei semplici fedeli, che non hanno cultura teologica. Ma la formula dogmatica espressa in linguaggio filosofico si prolunga nel senso comune e nel senso cristiano, come mostrano alcuni bravi predicatori e catechisti. La fede della Chiesa non si lega a un sistema filosofico, ma anzi, sotto l’assistenza dello Spirito Santo essa dall’alto giudica delle nozioni alla cui precisione ha contribuito un certo sistema filosofico. Questa nozione è assunta dalla sapienza soprannaturale di un Concilio (cioè dalla fede infusa illuminata dai doni dello Spirito) e riceve perciò, nella luce soprannaturale della Rivelazione e della fede infusa, una stabilità superiore a quella che aveva prima. Tale nozione, in una luce superiore, è giudicata adatta ad esprimere una verità divina rivelata, che non passerà mai.  

Non si può rinunciare ad alcune nozioni tecniche, consacrate dai Concili, senza modificare il significato dell’insegnamento dei Concili, né è possibile lasciarle cadere in disuso, sostituendole con altre “equivalenti” o “analoghe”. Non si può rinunciare a tali nozioni tecniche perché non si tratta di ipotesi provvisoria, ma di una affermazione vera, in quanto conforme alla realtà extramentale e alle sue leggi immutabili. Non si tratta quindi di un mezzo adatto a rappresentare e classificare i fenomeni provvisoriamente. Un Concilio afferma come vera una proposizione per conformità alla realtà extramentale e alle sue leggi e quindi tale proposizione rimane vera sempre. Il significato della proposizione è inseparabile dalle nozioni tecniche messe in campo. Non si può dire che le nozioni cambiano, ma le affermazioni rimangono: se la nozione è instabile, l’affermazione che unisce col verbo essere il soggetto con la nozione diventa instabile a sua volta. Né si può sostituire la nozione con un’altra analogica o equivalente, senza compromettere il significato dell’affermazione, che diventa altro. Due espressioni analoghe non esprimono in modi diversi la stessa realtà, ma esprimono realtà diverse anche se simili secondo una certa proporzione. Quando invece due nozioni teologiche esprimono in modo diverso una stessa realtà, possono essere univoche, e tra loro non vi è altra differenza che quella che passa tra il confuso e il distinto, riguardo alla stessa nozione. Per conservare il significato di una proposizione conciliare che unisce tramite il verbo “essere” due nozioni, bisogna conservare le due nozioni stesse, poiché se una delle due è sostituita da un’altra, anche se analoga, non si ha più lo stesso giudizio e non rimane più il significato del Concilio. 
Se si volesse sostituire le nozioni con altre analoghe o equivalenti, il significato delle proposizioni conciliari diventerebbe incerto o inconoscibile anche per la Chiesa e si cadrebbe nel relativismo.
Non si può quindi sostenere che una stessa affermazione può sussistere nelle nozioni che si evolvono né che rimane un elemento profondo nel cambiamento superficiale, un elemento essenziale. La realtà intesa non rimane la stessa. Non è vero che la Chiesa deve restare nell'incertezza riguardo al mistero e che quindi le nozioni possono cambiare, restando nella tensione alla verità sempre più grande. Non si deve neppure dire che due nozioni possono essere diverse in quanto collegate a due diversi sistemi ma essere identiche in quanto riguardano la stessa realtà ed esprimono una verità assoluta. Se infatti quella verità si può esprimere solo mediante nozioni diverse e successive, rimane inconoscibile e incerta anche per la Chiesa e si cade nel nominalismo e relativismo. Si perde la conformità del giudizio con la realtà extramentale. L’escamotage per cui si deve cercare la conformità tra la mente e la vita non convince e non supera il problema, anche perché la conformità nel giudizio è affermata in base al lumen fidei (fede infusa), che anticipa il lumern gloriae come partecipazione alla scienza divina, e non è solo conforme al lumen entis e all’evidenza mondana. 

Lo sviluppo del dogma e la teologia

La dottrina rivelata ha in sé una fecondità inesauribile ed è sempre viva, può essere approfondita sempre più e possono essere scoperti aspetti che non erano ancora esplicitamente conosciuti. Così progredisce la conoscenza del dogma, sebbene il dogma sia immutabile in se stesso, facendo progressi in estensione, chiarezza, certezza. Il progresso nella conoscenza del dogma si compie specialmente nella lotta contro gli errori e le eresie, che Dio permette allo scopo di dare maggiore rilievo alla verità, come permette il male per un bene maggiore. Tale progresso viene preparato dagli studi dei teologi, anche per rispondere al bene delle anime. Tale progresso può essere paragonato a quello di un corpo umano che cresce (Vincenzo di Lerins). Si tratta di un progresso in intelligenza, scienza e sapienza e non in novità da aggiungere o in qualcosa di superato da togliere. 
L’intelligenza scopre un punto dottrinale delicato da esaminare; allora si apre un dibattito teologico per maturare la soluzione mediante la scienza, che cerca su quel punto nei documenti e nelle fonti ciò che è conforme alla tradizione. Infine ci sarà la decisione dottrinale con atto definitorio solenne. Nella lentezza del procedimento, che raccoglie i vari elementi e cerca di armonizzarli, si vede la sapienza della Chiesa, che pondera e misura tutti i giudizi. Si tratta di un progresso nell’intelligenza, scienza e sapienza che conserva il medesimo dogma nel medesimo senso (in eodem sensu), secondo una medesima interpretazione (in eadem sententia).
La scienza teologica può continuare a progredire in chiarezza dopo la definizione del dogma, esaminando sempre meglio la relazione dl dogma con le altre verità di fede e con le certezze della ragione. Anche in questo vi sarà un’intelligenza sempre maggiore su ogni dogma, insieme alla scienza delle sue relazioni con gli altri dogmi e la sapienza o sintesi superiore che riferisce tutti i dogmi a Dio sub ratione Deitatis, alla sua vita intima. 

Verità ed esperienza della rivelazione: il contributo di E. Schillebeeckx

In una conferenza tenuta nel 1954, Schillebeeckx aveva già individuato il cuore della problematica irrisolta del modernismo nel confronto sull’idea di verità tra il concettualismo scolastico e l’istanza esperienziale moderna:

Una prima reazione radicale contro questo concettualismo fu quella del modernismo, che rimandava di preferenza al versante soggettivo, non concettuale dell’atto di fede, cioè all’esperienza religiosa o all’aspetto non concettuale che costituirebbe propriamente il grembo della fede nella rivelazione. Secondo il modernismo – la cui sintesi è stata proposta da G. Tyrrel – la rivelazione è un atto del Dio con cui il credente entra in contatto mistico. Questo contatto non include alcun aspetto di rappresentazione; la rivelazione non è una comunicazione di verità. Ciononostante questo contatto non formulato, non concettuale col Dio che si rivela è spontaneamente espresso e formulato in una sorta di “conoscenza profetica”, i cui elementi sono segnati dalla cultura del tempo del profeta che riceve la rivelazione… La teologia, da parte sua, non può che offrire un’interpretazione di questo contenuto profetico e questa interpretazione, a sua volta, dipende dal livello culturale di ogni epoca. Per il Modernismo l’esperienza religiosa che costituisce propriamente la rivelazione è un fenomeno primitivo, sempre immutabile, sia dentro che fuori della Chiesa di Cristo. Ma l’esperienza-tipo che funge da norma è quella degli apostoli in contatto diretto col Cristo. L’aspetto concettuale della fede serve solo da protezione per l’esperienza. I concetti di fede non sono altro che una specie di reminiscenza che traduce l’esperienza religiosa degli apostoli. Di più, essi hanno per noi come un potere evocativo, che ci permette di suscitare in noi un’esperienza analoga a quella degli apostoli. Questa «tradizione» del contenuto della rivelazione è possibile grazie al senso di Dio che ogni uomo possiede. Nella predicazione esteriore della Chiesa, il credente riconosce ciò che va sperimentando interiormente. Senza questo aspetto di esperienza personale, non c’è vera fede[footnoteRef:3]. [3:  E. SCHILLEBBECKX, Révélation et Théologie. Approches théologique 1, Edition du Cep, Bruxelles, 1965, 226-228.] 


Letta in questa luce, l’istanza modernista è un richiamo alla dimensione di esperienza della fede. Si riconosce un certo valore alla predicazione della Chiesa e alla tradizione. Ma, nella misura in cui i concetti e le espressioni della fede non hanno valore di realtà e sono ridotti a simboli condizionati dalla cultura storica e quindi modificabili, l’esteriorità delle formule cede il passo all’esperienza interiore non-concettuale. Questa concezione si presentava (in Tyrrell) come una «via media» tra il liberalismo radicale, che rifiuta l’idea di una continuità e immutabilità del dogma, e anzi lo pensa come un tradimento dell’essenza del cristianesimo (von Harnack) e il formalismo scolastico, che riduce la rivelazione a un sistema chiuso di verità formulate, da cui è stata ricavata, mediante deduzione logica rigorosa, la dottrina dogmatica della Chiesa. Tra queste Scilla e Cariddi si deve trovare l’elemento immutabile della rivelazione[footnoteRef:4]. Il rischio è quello di mantenere una netta separazione tra l’aspetto esperienziale e quello concettuale dell’atto di fede, dove l’elemento concettuale è ridotto a protezione estrinseca, simbolica e pragmatica del cuore della fede, che invece è cercata in un’illuminazione interiore, che avviene «in occasione» della predicazione. Ma la problematica resta aperta al cuore della teologia: [4:  Ivi, 228-229.] 


I Modernisti hanno messo in luce un problema reale: quello della distinzione innegabile tra la verità in se stessa e la verità in quanto posseduta dallo spirito umano… Il problema che i modernisti non avevano potuto risolvere – la relazione tra l’esperienza e il concetto – è rimasto nel programma dell’indagine teologica fino ai nostri giorni[footnoteRef:5]. [5:  Ivi, 229. L’esempio proposto è quello di H. Bouillard, che distingue nella conoscenza concettuale di fede tra l’aspetto di giudizio (immutabile) e la rappresentazione (mutevole e condizionata). Venne perciò attaccato dai domenicani Labourdette e Nicolas, ma già da Garrigou-Lagrange, come visto sopra. A lui viene riferito l’intervento dell’Humani Generis di Pio XII. ] 


In un successivo contributo sul rinnovamento della ricerca teologica dopo il Vaticano II, il domenicano olandese annotava:

I conti non regolati della controversia modernista e anti-modernista sono ancora oggi aperti, sotto i nostri occhi. Non si è mai data una risposta conclusiva alla problematica reale posta dal modernismo; ci si è limitati a soffocarla. In fin dei conti, la posizione presa dalla gerarchia ecclesiastica di fronte al modernismo consistette solamente, e a giusto titolo, a bloccare le vie che in nessun modo avrebbero condotto a una soluzione. Ma i teologi opposero al modernismo dei punti di vista scolastici già pronti, che rispondevano a un problema totalmente differente e passarono accanto alla nuova problematica. La veemente reazione antimodernista ha avuto come risultato che per lungo tempo nessuno ha osato affrontare i problemi che allora erano stati posti. Tutta la problematica era stata inaugurata da Schleiermacher – per non dire di Feuerbach. Ed essa fu sviluppata altrimenti dai modernisti… Essa attende ancora una risposta conclusiva da parte cattolica. I teologi cattolici hanno, nell’insieme, evitato il problema e il risultato è che la questione della reinterpretazione del dogma diffonde ora di nuovo scompiglio nel contesto cattolico. E questo perché noi siamo stati abituati a considerare l’intelligenza della verità in un modo puramente concettualista[footnoteRef:6]. [6:  E. SCHILLEBEECKX, Intelligence de la foi et interprétation de soi, in P. BURKE (ed), Théologie d’aujourd’hui et de demain, Cerf, Paris, 1967, 121-137: qui 121.] 


É da notare in queste righe l’identificazione delle responsabilità: più che di «colpe del magistero», che ha fatto la sua parte delimitando le vie della ricerca, l’imputato vero e proprio è la teologia, che non ha saputo raccogliere la nuova problematica del senso del dogma tra concettualismo scolastico e istanze della soggettività e dell’esperienza[footnoteRef:7]. Forse è mancato il coraggio, in un contesto segnato da sospetti e paure. [7:  Per una ricostruzione del senso e della portata di questa istanza nel pensiero di Schillebeeckx, contestualizzato nel periodo, si veda A. BERTULETTI, Il concetto di esperienza, in G. COLOMBO (ed), L’evidenza e la fede, Glossa, Milano, 1988, 144-154.] 


Contrapponendosi al concettualismo della scolastica corrente, Schillebeeckx distingue tra un'intuizione implicita del reale, che è il fondamento della conoscenza, e il "concetto", il quale non è altro che un'espressione imperfetta, astratta e inadeguata della pienezza dell'intuizione implicita. I concetti non possiedono per se stessi valore oggettivo, ma traggono il loro valore di realtà e verità dalla connessione con l'aspetto non concettuale, da cui dipende il carattere di esperienza della nostra conoscenza. L'intuizione implicita e non concettuale si esprime a livello concettuale attraverso un dinamismo obiettivo, operante nel modo di un “prospettivismo”, che riguarda i concetti in quanto sono inseriti in un'affermazione concreta, che porta sul1'infinito. Quantunque i concetti siano inadeguati e per giunta, in quanto astratti, non posseggano in se stessi e per se stessi alcun valore di realtà (quel che il concetto astratto fa conoscere si situa nella realtà concreta ed è perciò altrimenti realizzato che nel concetto) , posseggono, in connessione con l’aspetto non concettuale, un valore di realtà senza dubbio innadeguato, ma pur sempre reale, poiché imprimono una direzione e un senso allo slancio che ci conduce verso la realtà. Esperienza e concetti insieme costituiscono un’unica conoscenza della realtà. 

Il concetto è un'espressione limitata di una coscienza della realtà inespressa in se stessa, implicita e pre-concettuale (un contatto col reale che va al di là dei concetti).  Questa coscienza pre-concettuale della realtà sfugge a ogni espressione propria. Grazie ad essa i nostri concetti rinviano essenzialmente verso ciò che essi vogliono esprimere ma non possono esprimere che in modo inadeguato e limitato. Non è un aspetto extra-intellettuale che ci fa vedere la realtà nei concetti, ma una aspetto non concettuale della conoscenza, grazie al quale noi prendiamo coscienza dell'inadeguatezza dei nostri concetti e oltrepassiamo la conoscenza concettuale per raggiungere la realtà in un modo che non è tuttavia suscettibile di espressione. Il concetto, o meglio il "concettualizzato", ci rinvia in una maniera determinata verso la realtà, che tuttavia non comprende né domina. Grazie all'aspetto inesprimibile e non concettuale contenuto nella nostra conoscenza espressa e concettuale, il concetto ci indica la direzione oggettiva nella quale si trova la realtà, più precisamente la direzione determinata, indicata intrinsecamente dal contenuto concettuale astratto. Benché i concetti siano inadeguati e persino, in quanto astratti, non possiedano in se stessi e per se stessi alcun valore di realtà (ciò che il concetto astratto fa conoscere è situato nella realtà concreta ed è dunque realizzato diversamente che nel concetto), essi possiedono, in collegamento con l'aspetto non concettuale, un valore di realtà (inadeguata, ma reale) perché danno una direzione e un senso allo slancio che, partendo dai concetti, ci porta verso la realtà. Esperienza e concetti costituiscono dunque insieme un'unica conoscenza della realtà. Non possiamo allora applicare i nostri contenuti concettuali come tali a Dio, come se un solo e medesimo contenuto concettuale possa valere analogicamente per l'uomo e per Dio. Il contenuto concettuale (es. bontà) non è che la prospettiva nella quale dobbiamo situare la perfezione di Dio, senza che sappiamo come sia propriamente applicabile a Lui. La nostra conoscenza raggiunge Dio solo in una "nescienza cosciente". Sappiamo che Dio è buono, benché il contenuto concettuale di bontà sia quello di una bontà creata e il suo modo divino ci sfugga. Il valore noetico della nostra conoscenza concettuale di Dio consiste tipicamente in un atto proiettivo col quale, attraverso i contenuti concettuali, "tendiamo" verso Dio, senza poterlo cogliere concettualmente, pur sapendo che Dio sta precisamente nella direzione oggettiva indicata dal contenuto concettuale. 
Tutto ciò si verifica soprattutto nella conoscenza soprannaturale di fede. Nella conoscenza naturale di Dio, i concetti possiedono un'apertura naturale sul trascendente. Nella conoscenza di fede, i concetti naturali acquistano, grazie alla rivelazione positiva, un'apertura sulle verità soprannaturali. Dio, che si rivela sotto una forma umana, dà ai contenuti umani di conoscenza una dimensione nuova, una prospettiva oggettiva che essi non possiedono né in se stessi, né per se stessi, e che viene loro unicamente dalla rivelazione e quindi dall'aspetto non concettuale dell'atto di fede. Il contenuto naturale di conoscenza, colto nell'atto di fede soprannaturale, orienta oggettivamente lo spirito, grazie alla rivelazione (e quindi grazie all'aspetto non concettuale dell'atto di fede), verso la vita intima di Dio, inaccessibile alla pura conoscenza umana. Così, la paternità/filiazione divina, ad esempio, si trovano realmente nel prolungamento della nostra esperienza umana di padre e figlio, ma non ci è possibile concepire concettualmente il modo divino di realizzazione di questa paternità e di questa filiazione. Non per questo i concetti di fede si riducono a puri simboli modificabili. Né diventano indicazioni pragmatiche di comportamento (dobbiamo stare davanti a Dio come figli). La conoscenza oggettiva di fede si realizza in un atto tendenziale: noi non applichiamo propriamente parlando a Dio il contenuto di rappresentazione puramente concettuale, ma nella linea di questi contenuti concettuali (e in nessun'altra) possiamo realmente raggiungere Dio. Dio è davvero in se stesso Padre e Figlio, ma è impossibile raggiungere una rappresentazione propria di questa paternità e di questa filiazione. Mistero e rappresentazione oggettiva vanno di pari passo.

In verità non è chiarito, nella distinzione tra momento intuitivo/esperienziale e concettuale/esplicito, il referente specifico dei due aspetti e il loro rapporto nell’unico atto conoscitivo. Ne risulta un’ermeneutica teologica fondata sulla distinzione tra il contenuto reale della fede (interpretandum) e le espressioni dogmatico/teologiche (modelli interpretativi). 

L’Enciclica “Lumen Fidei” del 2013

Il «lumen fidei» ha sempre costituito un tema caro alla teologia, soprattutto medievale e in genere scolastica, ma è divenuto negletto e sottovalutato nella teologia recente[footnoteRef:8]. Tale «lumen fidei», quale attuazione soprannaturale e quindi gratuita e trascendente del «lumen entis» (proprio dell’umana razionalità), è anticipazione nel tempo del «lumen gloriae», nel quale contempleremo la bellezza trasfigurante di Dio e in Lui di tutte le cose[footnoteRef:9]. Guardare le cose in questa luminosità soprannaturale, che è partecipazione alla «scientia Christi in nobis», costituisce una ricchezza per tutti e un contributo originale al dibattito pluralista sul vero bene dell’uomo. [8:  «Nella teologia non si dà solo uno sforzo della ragione per scrutare e conoscere, come nelle scienze sperimentali. Dio non si può ridurre a oggetto. Egli è Soggetto che si fa conoscere e si manifesta nel rapporto da persona a persona. La fede retta orienta la ragione ad aprirsi alla luce che viene da Dio… I grandi dottori e teologi medievali hanno indicato che la teologia, come scienza della fede, è una partecipazione alla scienza che Dio ha di se stesso… Fa parte allora della teologia l’umiltà che si lascia “toccare” da Dio…» (Lumen fidei, n. 36).]  [9:  Sarebbe bello e utile approfondire queste notazioni di merito riguardo al «lumen fidei», ma non è questa la sede. Non possiamo che rimandare alle indimenticabili pagine di A. GARDEIL, Le donné révélé et la théologie, Editions du Cerf, Paris 1932, oppure alla rilettura mistico-spirituale del tema in R. GARRIGOU-LAGRANGE, Perfezione cristiana e contemplazione secondo san Tommaso d’Aquino e san Giovanni della Croce, Marietti, Torino-Roma 1933. La cosa merita attenzione per evitare la ritornante tentazione razionalista di certa apologetica: le verità di fede non sono tali semplicemente perché apprezzabili dalla sana ragione e non in contraddizione con le esigenze dell’uomo. Il rischio è quello di tenere della fede tutte e solo le cose che la ragione umana può apprezzare e approvare. Invece lo sguardo della ragione elevata dal «lumen fidei» coglie una dimensione simbolica del reale che apre a un oltre, nel quale trova spazio la comunicazione sorprendente di un amore di Dio che sorpassa ogni pensiero. Sia Benedetto XVI che Francesco sottolineano, a modo loro e con stile differente, questo «di più» che abita l’evidenza (la luminosità propria) della fede. Ma per l’uno è il «di più» di un «allargamento del logos», chiamato a orizzonti sempre più grandi di verità, per l’altro è il «di più» della mozione dell’amore di Dio in noi (il «más» ignaziano), quello della «maggior gloria di Dio», che diventa confessione-cammino-edificazione, ovvero un mettersi in gioco da credenti nei drammi dell’umano.] 


L’eredità di Benedetto riguarda proprio questa «ampiezza di orizzonti» che la visione cristiana della realtà invoca e custodisce, ricevendola dalle dimensioni smisurate dell’amore di Dio in Cristo[footnoteRef:10].  [10:  Riferimenti utili per documentare queste concise affermazioni si possono trovare in J. RATZINGER – BENEDETTO XVI, Fede, ragione, verità e amore. La teologia di J. Ratzinger: un’antologia, a cura di U. CASALONE, Lindau, Torino 2009.] 

A correggere una possibile deriva intellettualista di questo confronto tra fede e ragione o una lettura troppo teologico-accademica della sfida culturale implicata, Ratzinger ha sempre fatto intervenire almeno due fattori: uno cristocentrico e uno ecclesiale. Sul primo versante la correzione consiste nel richiamare continuamente il fatto che la fede non è un ideale o una scoperta umana, bensì un incontro con una Persona viva, contemporanea all’uomo di ogni tempo. È proprio questo incontro sorprendente col Risorto ad aprire l’io dell’uomo a una dimensione nuova e più grande, fino a dire con Paolo «Non vivo più io, ma Cristo vive in me» (Gal 2,20). Ne deriva la precisazione sul versante ecclesiale: il soggetto può dire «io credo» solo in dialogo con un «noi crediamo», proprio perché la fede nasce dall’ascolto di una parola che ci precede ed è più grande del nostro cuore, di ciò che possiamo sapere di noi e della realtà[footnoteRef:11]. È una parola che dice una presenza incontenibile, che mette in relazione e si attualizza proprio nello scambio di una comunità nuova, che è appunto la Chiesa. Questa forma della fede implica l’appartenenza a un popolo che è il corpo di Cristo, e fa sperimentare una gioia indicibile, che supera i nostri cuori e ci avvolge nel mistero dell’Amore divino. Troviamo traccia di questo movimento di pensieri (Denkbewegung) nel n. 21 dell’Enciclica, laddove viene ripreso il testo di Paolo tanto caro a Ratzinger: [11:  Traccia di questa considerazione ecclesiale si trova al n. 39 dell’Enciclica, ove si sottolinea come non sia possibile credere da soli, bensì solo lasciandosi inserire nel dialogo di fede del noi ecclesiale. Il tema era ampiamente sviluppato in J. RATZINGER, Introduzione al cristianesimo, Queriniana, Brescia 1969.] 


Possiamo così capire la novità alla quale la fede ci porta. Il credente è trasformato dall’Amore, a cui si è aperto nella fede, e nel suo aprirsi a questo Amore che gli è offerto, la sua esistenza si dilata oltre sé. San Paolo può affermare: «Non vivo più io, ma Cristo vive in me» (Gal 2,20), ed esortare: «Che il Cristo abiti per la fede nei vostri cuori» (Ef 3,17). Nella fede, l’«io» del credente si espande per essere abitato da un Altro, per vivere in un Altro, e così la sua vita si allarga nell’Amore (n. 21).

Fin qui Ratzinger, che a questo punto raccomanda di verificare come questo allargamento dell’orizzonte dell’io umano implichi l’appartenenza a un popolo nuovo e porti ad un esodo da sé che mette in relazione con altri e con l’Altro, verificandone la dimensione trinitaria di amore e dono, ma soprattutto aprendo l’uomo alla verità sempre più grande a cui è destinato. Così l’uomo trova veramente se stesso in Dio, proprio mentre scopre Dio in lui.

A partire da qui la precisazione di Francesco sul modo di partecipare allo sguardo di Gesù, alla sua luminosità che getta luce sul reale e fa vedere la storia in modo nuovo:

Qui si situa l’azione propria dello Spirito Santo. Il cristiano può avere gli occhi di Gesù, i suoi sentimenti, la sua disposizione filiale, perché viene reso partecipe del suo Amore, che è lo Spirito. È in questo Amore che si riceve in qualche modo la visione propria di Gesù. Fuori da questa conformazione nell’Amore, fuori della presenza dello Spirito che lo infonde nei nostri cuori (cfr. Rm 5,5), è impossibile confessare Gesù come Signore (cfr 1Cor 12,3).

Siamo sempre al n. 21 di Lumen Fidei, nella seconda parte. Riprendiamo dunque il filo di papa Francesco. Questa apertura di fede che «espande l’io del credente per essere abitato da un Altro… allargando nell’Amore», va sperimentata come un «avere gli occhi di Gesù, i suoi sentimenti, la sua disposizione filiale». L’elemento qualificante si trova nel fatto che il credente riceve in questo Amore la visione propria di Gesù. Questo sguardo di Gesù si realizza in pienezza nella fede della Chiesa, che «è la portatrice storica dello sguardo plenario di Cristo nel mondo» (cfr. R. Guardini, citato al n. 22). Si tratta di un processo di trasformazione di sé: in questo sguardo il credente impara a vedere se stesso a partire da Cristo e dai suoi fratelli nella Chiesa (n. 22). Questa sottolineatura dello sguardo di Cristo in noi come popolo di Dio offre uno sputo per ridire ancora la preoccupazione nuova di Francesco: si tratta di plasmare in noi lo sguardo di Cristo coltivando buoni legami ecclesiali (al di là di pettegolezzi, carrierismi, rivendicazioni di potere e riconoscimenti) e sociali (nel rispetto delle coscienze e nel dialogo aperto), per saper dare una risposta ai problemi posti dalla situazione storica dal punto di vista della fede. La preoccupazione è quindi quella di riguadagnare, in tutte le sue dimensioni, la «soggettività credente» come un modo sensato e promettente di fare esperienza della realtà: avere fede significa diventare un soggetto capace di vedere con occhi nuovi (confessare il Signore risorto), di camminare nel proprio tempo senza scoraggiamenti e pigrizie, edificando la città degli uomini sul fondamento di legami resi nuovi dall’Amore di Dio in Cristo. Immergere il proprio sguardo nello sguardo del noi ecclesiale per saper dire a tutti cosa si vede nella propria vita e nel mondo alla luce di Cristo. Si tratta di condividere l’«evidenza propria della fede». 

Tradotta in termini di esperienza di grazia, questa immagine della luce si esprime nell’idea del «tocco della grazia»: «La grazia non fa parte della coscienza, è la quantità di luce che abbiamo nell’anima, non di sapienza né di ragione». Un aluce che illumina l’anima, al di là della sua consapevolezza. Il luogo strategico per cogliere quesat verità è il cuore, inteso come luogo di incontro e dialogo tra fede e ragione, papa Francesco riprende con forza la frase di Paolo, «Con il cuore si crede» (Rm 10,10), e commenta:

Il cuore, nella Bibbia, è il centro dell’uomo, dove si intrecciano tutte le sue dimensioni: il corpo e lo spirito; l’interiorità della persona e la sua apertura al mondo e agli altri; l’intelletto, il volere, l’affettività. Ebbene, se il cuore è capace di tenere insieme queste dimensioni, è perché esso è il luogo dove ci apriamo alla verità e all’amore e lasciamo che ci tocchino e ci trasformino nel profondo. La fede trasforma la persona intera, appunto in quanto essa si apre all’amore. È in questo intreccio della fede con l’amore che si comprende la forma di conoscenza propria della fede, la sua forza di convinzione, la sua capacità di illuminare i nostri passi (n. 26).

Il cuore è luogo di quella vulnerabilità che ci permette di patire la forza trasformante dell’amore di Dio. In questo luogo si devono comporre fede e ragione, evitando tentazioni razionaliste o intellettualistiche.
È forse qui che si coglie nel modo più chiaro il mutamento di accento di Francesco: non si deve indugiare su schermaglie culturali o dottrinali col pensiero laico, né tantomeno indulgere a giochi di ruolo tra pensatori credenti e non credenti; occorre piuttosto riguadagnare la serietà del confronto tra fede e ragione nel cuore del soggetto credente, laddove Dio parla all’uomo, comunicandogli una luce che riguarda la sua verità e la sua vita nella storia. La Chiesa intende rimettersi in ascolto di ciò che questo cuore ha da dire di fronte ai problemi che a interpellano e provocano l’umanità intera.

La grandezza della fede sta proprio nel suo essere una fiducia che attiva la capacità di vedere ciò che è. La fede non ha a che fare con l’invisibile, ma è cammino per arrivare a vedere veramente ciò che c’è da vedere, ovvero ciò che si mostra al cuore: «La fede nel Figlio di Dio fatto uomo in Gesù di Nazaret non ci separa dalla realtà, ma ci permette di cogliere il suo significato più profondo, di scoprire quanto Dio ama questo mondo e lo orienta incessantemente verso di sé» (n. 18) Il peggior nemico di questa esperienza credente è il sospetto moderno che associa la fede al buio, all’ignoranza, all’oscurantismo e al fanatismo ideologico e cieco (Lumen Fidei, n. 2-3).
Sullo sfondo di questo «credere per vedere», possiamo raccogliere attorno ai tre verbi, indicati da Francesco nel Discorso ai Cardinali all’indomani dell’elezione, una traccia di lettura dell’Enciclica. Si tratta dei verbi camminare, confessare ed edificare. Troviamo una possibile traccia di queste tre dimensioni e del loro significato all’inizio dell’Enciclica, nei n. 4-6. 
Quanto alla fede che illumina il cammino, leggiamo:

La fede, che riceviamo da Dio come dono soprannaturale, appare come luce per la strada, luce che orienta il nostro cammino nel tempo. Da una parte, essa procede dal passato, è la luce di una memoria fondante, quella della vita di Gesù… Allo stesso tempo, però, poiché Cristo è risorto e ci attira oltre la morte, la fede è luce che viene dal futuro, che schiude davanti a noi orizzonti grandi, e ci porta al di là del nostro “io” isolato verso l’ampiezza della comunione… Proprio di questa luce della fede vorrei parlare, perché cresca per illuminare il presente fino a diventare stella che mostra gli orizzonti del nostro cammino (n. 4).

Ma la fede è anche confessione in cui si viene generati a una vita nuova. È quanto emerge dalla testimonianza del martire Gerone, che confessava in Cristo il vero padre e nella fede la madre dei credenti:

Per quei cristiani la fede, in quanto incontro con il Dio vivente manifestato in Cristo, era una “madre”, perché li faceva venire alla luce, generava in essi la vita divina, una nuova esperienza, una visione luminosa dell’esistenza, per cui si era pronti a dare testimonianza pubblica fino alla morte (n. 5).

Infine, la fede offre un fondamento solido su cui edificare la vita, poiché illumina tutta l’esistenza:

La luce della fede possiede, infatti, un carattere singolare, essendo capace di illuminare tutta l’esistenza dell’uomo… La fede nasce dall’incontro con il Dio vivente, che ci chiama e ci svela il suo amore, un amore che ci precede e su cui possiamo poggiare per essere saldi e costruire la vita (n. 4).

Come si può vedere, i tre verbi funzionano come metafore fondamentali a cui possono essere associate dimensioni strategiche della fede: al cammino si associa l’idea delle «vie di Dio», ma anche dei percorsi di vita e quindi del fine della storia; alla confessione la trasmissione della fede come generazione a una vita nuova nel grembo di un popolo; all’edificazione l’idea della stabilità prodotta dall’unificazione dell’esistenza nel cuore, che evita la dispersione e radica tutto nell’affidabilità di Dio. È a partire da questo cuore nuovo che si rigenerano i legami sociali.
Da notare che questa luce del cammino non è l’essenza divina soprannaturalmente svelata, quanto piuttosto Cristo risorto:

Chi crede, vede; vede con una luce che illumina tutto il percorso della strada, perché viene a noi da Cristo risorto, stella mattutina che non tramonta (n. 1)
La verità che cerchiamo, quella che offre significato ai nostri passi, ci illumina quando siamo toccati dall’amore (n. 27)

La fede «fa vedere il cammino», dona luce alla totalità del percorso, illumina i passi. È questo il grande dono realizzato in Cristo: «Con la sua Incarnazione e Risurrezione, il Figlio di Dio ha abbracciato l’intero cammino dell’uomo e dimora nei nostri cuori attraverso lo Spirito Santo» (n. 20). Ora possiamo partecipare a questo cammino di Cristo che abbraccia la nostra esistenza dall’origine al compimento, mediante la partecipazione allo sguardo di Gesù: «La fede, non solo guarda a Gesù, ma guarda dal punto di vista di Gesù, con i suoi occhi. È una partecipazione al suo modo di vedere» (n. 18). Per questo il nostro destino è illuminato da Gesù Cristo. Credere significa guardare come Gesù, entrare nel suo sguardo, per comprendere il senso del percorso da fare.
[bookmark: _GoBack]
20

