


IL PERCORSO

L’indagine che abbiamo proposto parte dalla domanda sul come e dove lo Spirito viene a discorso. Perciò abbiamo preso l’avvio dall’analisi degli appelli allo Spirito nell’esperienza cristiana e nella teologia. In questo contesto lo Spirito compare come riserva di senso o come correzione di unilateralità e come integrazione di elementi parziali o armonizzatore di rigidità. Si presenta anche nei tentativi di porre rimedio a una dimenticanza o a un oblio, che avrebbe portato a riduzionismi ecclesiologici o spirituali. 
Emerge così come decisiva per la riflessione sullo Spirito l’istanza dell’esperienza, che però non può oggettivare lo Spirito come se fosse un dato per sé evidente, dal momento che l’azione dello Spirito è caratterizzata dal suo essere luce che illumina, piuttosto che realtà vista. In questa direzione lo Spirito entra nella teologia come luogo, spazio di senso che apre e sostiene il lavoro: la teologia si fa “nello” Spirito, così come la chiesa vive e si realizza “nello” Spirito. In tal senso occorre ben interpretare l’istanza di fare una “teologia del terzo articolo di fede” o “dal terzo articolo”, soprattutto se ciò dovesse significare che si fa dello Spirito qualcosa di ulteriore, che va oltre rispetto al compimento in Cristo.
In questa stessa prospettiva l’appello allo Spirito nel contesto di certe forme di spiritualità attuali e nella teologia delle religioni rischiano di concentrarsi su un appello allo Spirito come alternativo a Gesù e alla economia salvifica che in Lui si è compiuta e quindi come oltre, ulteriore e irrelato. É certo solo un rischio, ma chiede vigilanza.
Questa situazione mette in luce una certa tensione tra Cristo e lo Spirito, concentrazione della salvezza/rivelazione in Gesù e apertura pneumatica all’universale umano in regime pluralista. Qui è bene precisare che una composizione dei due elementi, cristologico e pneumatico, va cercata non in un difficile equilibrio tra i due termini in gioco (Cristo e lo Spirito), quanto piuttosto nel terzo antropologico, in cui si realizza l’esperienza dello Spirito. Questo antropologico è un dato complesso (esperienza, storia, dramma, identità), che include la dimensione della coscienza, della vita (cosmo) e della comunione ecclesiale. Esemplare in questa direzione è il dibattito attuale coi movimenti pentecostali: la questione non è tanto quella di articolare l’esperienza dello Spirito con la fede in Cristo, quanto piuttosto di comporre i due ingredienti in un’esperienza antropologica integrale. Un’esperienza anche forte dello Spirito intesa come evento improvviso e occasionale, che non si inscrive in un processo e quindi in una vicenda nella quale il credente diventa se stesso, mette in gioco la sua identità in una storia, non è cosa buona. Una simile interpretazione peraltro, non compare nelle esperienze pentecostali, che rivendicano piuttosto intensi cammini di conversione e quindi una durata. Comunque, ogni proposta che tenda a schiacciare o semplificare l’antropologico, assorbendolo o nel cristologico o nello pneumatologico, non convince, come neppure riesce a comprendere bene l’esperienza dello Spirito un antropologico frammentato in tante storie ed esperienze irriducibili, in una logica pluralista radicale.

Questi due percorsi di analisi del funzionamento dell’appello allo Spirito hanno messo in luce tre elementi che ritornano nella riflessione teologica: la libertà dello Spirito (novità), il compimento in Cristo della rivelazione e della salvezza e la storicità dell’uomo, con la drammatica in cui egli diventa se stesso. La raccomandazione è di articolare bene i tre elementi, consapevoli che una riduzione di uno dei termini penalizza la consistenza degli altri e compromette il discorso. Lo si è accennato quanto all’antropologico, ma vale anche della dimensione pneumatologica: una comprensione superficiale o inadeguata o riduttiva dello “spirituale” non permette di articolare bene i tre elementi nell’esperienza dello Spirito (spirituale vs materiale; spirto eterno vs tempo e divenire); ma anche una forzata autonomizzazione dello Spirito ( da cristo, dalla sua chiesa, dalla storia della salvezza) compromette l’antropologico e smarrisce il cristologico. 

Da queste sommarie indicazioni possiamo ricavare alcuni criteri per il discernimento dell’esperienza dello Spirito. Anzitutto occorre sottolineare come l’azione dello Spirito abbia sempre a che fare con un’antropologia della fede: pone cioè la questione di capire quale forma dell’umano è custodita dalla fede. Qui emerge un dato paradossale: da un lato la fede ha a che fare con l’umano nella sua radicalità, nell’unità dell’io che precede ogni esperienza categoriale e parziale e quindi mette in gioco l’essere presso di sé del soggetto nella sua integralità. Eppure, d’altro lato, questo essere presso di sé rimane indisponibile, inafferrabile nella sua radice ultima e quindi rimanda a una sorta di passività originaria, in cui il soggetto si riceve in un “lasciar essere” fondante o si trova impegnato in un’azione che porta oltre, realizza una direzionalità o un’atmosfera non intesa e controllata, ma che ha a che fare col soggetto stesso dell’azione.
Oltre a questo luogo antropologico, emerge un certo ritmo dell’azione dello Spirito, scandito sul movimento di estasi/kenosi/sintesi: nell’estasi lo Spirito apre e porta oltre, tende verso l’altro/Altro; nella kenosi lo Spirito sostiene il soggetto, non afferma se stesso, ma lo sostiene, facendogli spazio perché offra la sua risposta libera; offre però uno “spazio comunionale”, ovvero anticipa la percezione di un nesso con altri, un’appartenenza che precede e fonda la stessa risposta del soggetto, inserendolo in un “noi”, che rimanda ultimamente al “noi” di Padre e Figlio; nella sintesi lo Spirito porta novità nella continuità dell’esperienza, ponendosi a servizio dell’integralità del soggetto senza chiuderlo nel già noto, in un dato immutabile, ma custodendo sia l’integralità dell’identità che l’apertura all’alterità (sete di riconciliazione). 
Se teniamo insieme questi elementi emerge come lo Spirito abbia a che fare con un soggetto che ha un’identità da realizzare (ha a che fare con sé) in una storia reale (non predeterminata e chiusa alla novità) e quindi lontana dalla semplice ripetizione del già noto; una storia in cui il soggetto stesso si riceve in un’anticipazione promettente che tende a un compimento sempre di nuovo invocato, atteso e quindi donato. Tale compimento non è estrinseco al soggetto, eppure non è semplicemente frutto del suo agire o di una sua esigenza o di un suo progetto. Perciò la novità dello Spirito non è estrinseca né cade dal cielo, ma si inserisce nel dinamismo del vivente come qualcosa che è inscritto nell’origine in quanto questa si destina al nuovo e lo fa essere, affidandolo a sé in un processo che tende al meglio, invocando un compimento indeducibile.
Soprattutto il confronto con lo Spirito cosmico della vita fa emergere e conferma questa dinamica: lo Spirito attua potenzialità inscritte nella vita, garantendo l’auto-sviluppo di un organismo centrato su di sé eppure aperto all’oltre/all’altro. Nel dinamismo evolutivo la vita tende a sviluppare se stessa organizzandosi nel suo ambiente, ma si riceve anche dal futuro, dall’oltre, organizzando se stessa a partire dal suo centro, che però risulta eccentrico, non chiuso su di sé. Proprio questa eccentricità mette il vivente in relazione col tutto all’interno di un ecosistema complesso e ricco di relazioni. Così lo Spirito custodisce l’integralità della vita. Questa dinamica chiede di rivedere la tensione immanenza/trascendenza di Dio nel creato e il senso della causalità divina e del suo agire nella storia. Ciò vale sia a livello dell’io/autocoscienza, sia per la vita nel cosmo e ancora per la storia della chiesa.

LE TRE COORDINATE

Identità. L’azione dello Spirito ha a che fare con realtà che hanno un’identità che lo Spirito non vuole sostituire o rendere superflua. Ciò vale del soggetto con la sua storia, dell’organismo vivente con le sue potenzialità in divenire e i suoi salti evolutivi e anche per la Chiesa nella storia della sua tradizione. Tale notazione è importante per il discernimento dei doni carismatici dello Spirito. Non si tratta di esperienze estatiche o mozioni dall’alto che intendono “portare via il soggetto”, “trascinarlo senza consapevolezza” (1Cor 12,2) in un cielo divino al di là del mondo. In tal senso lo Spirito resta nell’ombra, non vuole proporsi o imporsi come soggettività ulteriore, sostitutiva, e quindi è con-saputo in relazione all’agire dell’uomo, come ciò che è sempre in gioco nell’azione al modo di una dimensione che apre all’oltre/all’altro dall’intimo. Ma ciò significa che lo Spirito ha a che fare con la complessità dell’esperienza, lavora nell’umano con tutte le sue sfumature e dimensioni. Perciò occorre vigilare su una comprensione riduttiva o semplificante dell’umano o dello spirituale. 
Lo Spirito non può essere considerato come un oggetto di fronte a noi, come un dato cosificabile o catturabile di fronte a un soggetto già dato, neutro, che non sia già stato determinato dallo Spirito che cerca di scrutare. 
Ritroviamo qui l’istanza di certa filosofia di non separare adeguatamente oggetto conosciuto e soggetto conoscente, ma di cogliere l’unità che precede e fonda e che accade proprio nell’evento conoscitivo. 
Lo Spirito è consaputo come verità sempre più grande nella risposta che il soggetto sta dando alla realtà che c’è in gioco nell’esperienza. Lo Spirito non sostituisce il soggetto nel suo dialogo con la realtà, ma lo sostiene e tiene aperto a un orizzonte di senso autentico, anticipatore della novità di Dio e dell’uomo che si è compiuta in Cristo.

Processo. Il nesso tra Spirito e identità non significa però che lo Spirito sostenga e stabilizzi un’identità a monte della vicenda storica, immunizzandola dal divenire, così che non debba far altro che confermare sempre se stessa, ripetendosi o perpetuandosi. Lo Spirito accompagna processi di continuità nella discontinuità dell’esperienza e dei drammi storici. Lo si è intuito nell’analisi del nesso tra lo Spirito e la vita, ove lo Spirito accompagna processi di auto-sviluppo di potenzialità degli organismi viventi, tenendoli aperti alla novità del futuro pur nella precarietà delle condizioni date. 
Lo si è visto nel caso della Chiesa con la sua tradizione, che non è la realizzazione immutabile di un programma già dato, senza discontinuità storiche, interruzioni e salti. Così lo Spirito è al cuore della tradizione nel suo cammino di continuità e novità proprie di quella continua riappropriazione della fede, che è elemento costitutivo della vita della Chiesa. In questo lo Spirito è elemento costitutivo della Chiesa e però non è un dato disponibile, programmabile, organizzabile (neppure a livello istituzionale), bensì è sempre donato e come tale garantito dalla fedeltà di Dio in Cristo. 
Ma anche riguardo al soggetto e alla sua coscienza, si è visto come lo Spirito abbia a che fare con la soggettività nella sua radice profonda, nella sua unità non disponibile e sempre da riprendere nell’esperienza che si va facendo. Con lo Spirito e nello Spirito il soggetto mette in gioco un’anticipazione di senso che di volta in volta viene riempita parzialmente dall’esperienza, in vista di un compimento sempre sperato, intenzionato ma mai pienamente realizzato. 
In tutti questi casi lo Spirito non è qualcosa accanto alla Chiesa, al cosmo e all’io al modo di una cosa giustapposta… ma la vita accade nello Spirito, la Chiesa si realizza nello Spirito e l’io giunge a sé in relazione a Cristo nello Spirito e solo così attinge al mistero dell’origine e del destino invocandolo come “Padre”.  

Novità. Occorre evitare di pensare alla novità dello Spirito come a qualcosa che sostituisce Cristo, lo soppianta e lo supera. La tentazione è forte in una teologia pluralista delle religioni che cerca nello Spirito una presenza e azione divina più universale, al di là delle strettoie dell’incarnazione del Figlio e della sua delimitazione in una storia della salvezza concreta. Allo stesso modo lo Spirito non va pensato oltre la Chiesa, oltre l’io del soggetto o come una dimensione che sta oltre la materia o la vita. La novità va inserita nel ritmo del processo storico come novità nella continuità. Il modello di questo avvenimento dello Spirito è la continuità nella novità tra il Gesù della storia e il Cristo glorificato, laddove sia Gesù che Cristo dicono due condizioni di esistenza più che un dato e un significato biblico o messianico o dogmatico. In questo ritmo riconosciamo il funzionamento della Tradizione.
Nell’esperienza dei doni carismatici dello Spirito si pone proprio qui la questione se il nuovo dello Spirito possa essere identificato con lo straordinario rispetto all’ordinario. Certamente il nuovo sperimentato nei doni spirituali realizza, anche solo per un attimo, la novità della vita del Risorto e quindi è anticipazione del compimento del Regno, che in Cristo glorificato è già dato in pienezza. Ma tale novità straordinaria deve inscriversi nel processo ordinario della storia del soggetto, che sia la biografia dell’io o la vicenda della Chiesa e quindi deve incarnarsi nella vita delle persone, degli organismi viventi e delle comunità ecclesiali, come semi di vita nuova che attualizzano potenzialità inscritte dallo Spirito nella vita, nella storia, nelle vicende dei popoli. Altrimenti la novità resta sospesa nel vuoto, senza corpi né spazio né tempo. 
Anche qui ritroviamo un’istanza filosofica: il fenomeno, per essere ben compreso, va ricondotto al fondamento, ma tale riconduzione non deve significare una riduzione o assorbimento in un fondamento o origine da cui poi lo si potrà dedurre e quindi comprendere. Il fenomeno, rispetto al suo fondamento, è il nuovo a cui il fondamento si destina, consegnandolo a se stesso. Ma tale novità va a sua volta inserita nello spazio/tempo del fenomeno, nel suo accadere, come ciò a cui tende nella continuità/discontinuità dell’esperienza. Proprio nella tensione che si crea tra continuità e novità appare il rimando alle potenzialità radicate nel fondamento. Lo si è visto nell’ambito dell’analisi dello Spirito della vita: c’è un auto-sviluppo della vita centrata e integrale, che però tende a un compimento che permetta di realizzare le potenzialità essenziali al meglio, nella tensione a una perfezione sempre anticipata ma non disponibile, anzi in qualche modo donata. Ancora una volta questo ritmo di novità nella continuità trova la sua norma e il suo ritmo nella vicenda di Gesù Cristo, il Figlio di Dio tra noi, laddove la verità del Figlio è l’evidenza che si dispiega come continuità trascendente (preesistente) nella discontinuità/novità della condizione di esistenza del Glorificato rispetto al Nazareno, annunciatore del Regno. Il ritmo è quello dell’anticipazione-compimento, invocato perché da sempre inteso. 

Rimane sullo sfondo, in queste considerazioni, la questione della “personalità” dello Spirito. Si può dire che uno Spirito che lavora con le identità personali e mette in relazione soggetti non può essere semplicemente una forza anonima e senz’anima. Ma il percorso per mettere a tema la personalità dello Spirito rimanda da un lato alla relazione con Cristo e quindi col Padre e quindi ultimamente alla teologia trinitaria. In questo contesto si potrà mettere a tema in modo compiuto la “persona Noi” che lo Spirito realizza in Dio e nella Chiesa (una persona in molte persone). Si tratta di un livello ontologico originale e singolare, che proprio la novità della verità trinitaria di Dio permette di tematizzare.



2

