IL LOGOS E GESU’
Alla ricerca di un nuovo spazio di pensabilita dell’incarnazione

SOMMARIO: 1. Un’inversione di tendenza; 2. La distinzione tra il Logos e Gesu:
I’equivoco sul versante del Logos; 3. Il senso mitico e metaforico
dell’incarnazione: 1’equivoco sul versante di Gesu; 4. Conclusioni: la verita del
Figlio quale evidenza della storia di Gesu.

C’¢ un’interessante notazione nella poderosa ricerca di K.-J. Kuschel
sulla «cristologia della preesistenza»* che esprime bene I’attuale stato
della questione: I’idea di preesistenza emerge e si afferma in tempi di
particolare crisi, che esigono di ripensare tutto dall’origine,
riconsiderando il «principio» da cui ci si muove. Il pensiero sulla
preesistenza € legato quindi alla questione del punto di partenza del
pensiero, alla ricerca del principio da cui partire per cogliere
adeguatamente la verita della storia e dell’'uomo. In quanto tale il
pensiero della preesistenza riemerge in particolari momenti di crisi
epocale. A conferma Kuschel analizza il passaggio dalla teologia liberale
alla teologia dialettica (da A. von Harnack a K. Barth) alla fine della
prima guerra mondiale:

«Si introduce un nuovo interrogarsi sull’inizio di tutti gli inizi umani,
sull’origine di tutte le origini storiche, sull’eterno prima del tempo e in ogni
tempo. In altri termini, alla crisi sociale di quel periodo la teologia rispose
inasprendo quella crisi dei fondamenti teologici che faceva radicalmente
saltare I’armonizzazione liberale tra mondo e Dio, tra tempo ed eternita, tra
teologia e antropologia. Solo un radicale nuovo inizio del discorso
teologico poteva riuscire a dominare la crisi. [...] La prospettiva si
chiarisce: la nuova impostazione della giovane teologia, con cui si voleva
andare incontro alla crisi epocale di chiesa e societa, equivaleva a una
riscoperta del “prima” di Dio stesso, piu concretamente: a riscoprire la
radicale preesistenza di Dio, che precede ogni esistenza»?.

' K.-J. KUSCHEL, Generato prima di tutti i secoli? La controversia sull’origine di

Cristo (= BTC 84), Brescia, Queriniana, 1996.
2 vi, 72-73. | corsivi sono nel testo.



La stessa cosa si puo verificare nei testi della Scrittura che
introducono figure di realta preesistenti. Cosi la «crisi della sapienza» di
fronte alle questioni del male porta a indagare «al principio» il nesso tra
sapienza e creazione, mentre la percezione della distanza tra il Dio
trascendente e il mondo produce figure mediatrici personificate. Di
nuovo, lo shock politico generato nel giudaismo dall’aggressivita di
Antioco Il (nel terzo secolo avanti Cristo) apre una nuova riflessione sul
senso radicale della storia alla luce del progetto originario-eterno di Dio,
riflessione che si esprime nell’apocalittica. In questo contesto sorge una
nuova idea di preesistenza, associata a una figura salvifica messianica
(Figlio dell’uvomo)®.

Al di la della validita dei singoli esempi, la tesi suggerisce di
riconoscere nella rinata attenzione al Logos preesistente il segno di una
crisi epocale, che riapre la questione delle origini: da dove partire per
cogliere la verita che Gesu rappresenta per 'umanita? La crisi consiste
nella percezione di una sproporzione tra la particolarita storica e
culturale di Gesu e del suo Vangelo da un lato e le esigenze
dell’ecumene multireligioso e pluralista dall’altro. Se Gesu mette in
gioco la verita di Dio per ogni uomo, significa che il suo significato
universale trascende qualsiasi concreta determinazione storica e culturale
e abbraccia a un livello originario ogni creatura. La verita di Gesu Cristo,
se vuol mantenere I’alto profilo della sua pretesa, deve essere ripensata
all’inizio delle vie di Dio con ’'uomo e quindi nello spazio dell’origine,
«nel principio». Questo tipo di riflessione mette in campo un pensiero
dell’origine e della trascendenza che rivaluta le nozioni di preesistenza,
riportando in primo piano il Logos universale, il Cristo cosmico
mediatore della creazione, il Figlio preesistente.

Proprio quando sembrava che la cristologia potesse congedarsi dalle
speculazioni sul Verbo preesistente per concentrarsi finalmente sulla verita
storica di Gesu di Nazareth*, le esigenze connesse al dialogo interreligioso
(il senso della pretesa universale della fede cristiana, la possibilita di
salvezza per tutti, il rapporto di Cristo con altre tradizioni religiose) hanno
rimesso in discussione il nesso tra la particolarita storica di Gesu e la
pretesa universale della sua vicenda®. Ne e emersa la percezione della

*lvi, 236-290.

* L’esigenza di ricomprendere la nozione di incarnazione del Verbo in modo da

rispettare lo spessore storico dell’evento cristologico ¢ raccolta da alcune cristologie
recenti nello studio di V. BATTAGLIA, Il tema dell’Incarnazione in alcune cristologie
contemporanee, in IDEM (ed), L’Incarnazione. Attualita di un messaggio, Milano,
Edizioni O.R., 1985, 79-98. Vi sono analizzate le cristologie di Ch. Duquoc, W.
Kasper, B. Forte, B. Sesbole.

®> Due significativi esempi dell’assunzione di questa problematica nella riflessione
cristologica si possono trovare nelle raccolte di saggi: P. CoDA (ed), L ‘unico e i molti.
La salvezza in Gesu Cristo e la sfida del pluralismo, Roma, Mursia, 1997; M.



sproporzione tra la verita storica di Gesu e le dimensioni planetarie che va
assumendo la domanda religiosa dell’'uomo delle societa multietniche e
pluraliste. 1l significato religioso di Gesu non puo chiudersi nello spazio di
un’esperienza storica particolare, ma deve ritrovare le sue radici nel
mistero stesso di Dio, coestensivo alla creazione. Solo se abita a titolo
proprio nel principio delle relazioni di Dio con le creature, il mistero di
Gesu Cristo pu0 avanzare una pretesa salvifica universale. Questo
mutamento di prospettiva ha indotto una ripresa della problematica della
cristologia del Logos e della preesistentza. Proprio perché la domanda su
Gesu é diventata quella della salvezza di molti uomini che vivono al di fuori
del cristianesimo storicamente visibile, lo spazio della cristologia si €
riaperto sulle questioni dell’originaria relazione di Dio con le sue creature.

E’ dunque 'urgenza del dialogo interreligioso a rimettere in gioco
quella «cristologia della preesistenza» che certa teologia razionalista o
demitizzante aveva liquidato come inutile ellenizzazione del
cristianesimo o improponibile rilettura mitica del significato salvifico di
Gesu 0 ancora come complicazione ontologico-dogmatica della fede. Ma
come si propone questa rinnovata attenzione alla cristologia del Verbo
preesistente e incarnato?

l. UN’INVERSIONE DI TENDENZA

Volendo caratterizzare con uno slogan la nuova linea di tendenza della
riflessione cristologica, nel suo sforzo di ripensarsi all’interno di una
teologia del pluralismo religioso, si potrebbe parlare di un passaggio
«dalla cristologia dell’origine divina di Gesu senza preesistenza» ad una
nuova «cristologia del Logos preesistente distinto da Gesus.

1.1. La caratterizzazione della riflessione cristologica recente come
«cristologia dell’origine divina di Gesu senza preesistenza» emerge da
alcune delle maggiori cristologie piu recenti: J. Moingt, K.-J. Kuschel, E.
Schillebeeckx, H. King, P. Schoonemberg®. La proposta di questo

CROCIATA (ed), Gesu Cristo e ['unicita della mediazione, Cinisello Balsamo, San
Paolo, 2000.

® Si vedano rispettivamente: J. MOINGT, L ’homme qui venait de Dieu (= Cogitatio
Fidei 176), Paris, Cerf, 1993, 623-706; K.J. KUSCHEL, Generato prima di tutti i
secoli? (BTC 84), Brescia, Queriniana, 1996; E. SCHILLEBEECKX, Gesu. La storia di
un vivente (= BTC 26), Brescia, Queriniana, 1976, 691-709, dove analizza in che
senso Gesu ¢ l’eterno Figlio di Dio (in relazione alla problematica nozione di
«persona»); IDEM, Il Cristo, la storia di una nuova prassi (= BTC 37), Queriniana,
Brescia, 1980, 184-195, dove analizza le affermazioni sul Gesu escatologico
preesistente di Fil 2,6-11, rimandando all’idea di «preesistenza escatologica»
(apocalittico-sapienziale); H. KUNG, Essere cristiani, Milano, Mondadori, 1976, 502-



«modello cristologico» & quella di comprendere la preesistenza come
«espressione limite» dell’origine di Gesu in Dio, ovvero della presenza
speciale di Dio nella storia del Nazareno quale fondamento della sua
pretesa di essere la rivelazione insuperabile di Dio. Questo tipo di
cristologia non elabora un pensiero sul «principio» 0 su un «tempo prima
della nascita terrena» di Gesu, ma riflette sulle dimensioni della gloria
del Risorto, costituito Signore su tutte le cose in quanto «primogenito
della nuova creazione» e quindi mediatore originario dell’azione
vivificante di Dio. Si puo confessare percio la figliolanza divina di Gesu
senza dover «immaginare un preesistente» accanto all’unico Dio.

E’ questa la conclusione della vasta ricerca di K.-J. Kuschel, che nel suo
sforzo di ripensamento del tema della preesistenza si vuole piu radicale
degli aggiornamenti proposti da altri teologi contemporanei e in particolare
da W. Pannemberg’. Se € vero infatti che «con la cristologia di Pannemberg
€ emersa una volta per tutte anche nella teologia sistematica la problematica
oggettiva della cristologia della preesistenza in tutta la sua asprezza e
profondita», nella sua spiegazione dell’evento della risurrezione egli cerca
di «riprendere nuovamente tutto quanto la cristologia classica riteneva di
dover dire su Gesu Cristo a priori, “gia da sempre”. La storia di Gesu
diventa in tal modo per Pannemberg non semplicemente lo scenario per
dimostrare una dualita metafisica di Padre e Figlio immutabile a priori, ma
piuttosto il trampolino di lancio per raggiungere questo legame metafisico
ammesso in ogni caso gia da sempre come dato trascendentale». Questa
operazione pero fallisce il senso dei testi scritturistici, che in nessun luogo
presentano una «comprensione della preesistenza propriamente apocalittico-
protologica». In tal senso e gratuita I’affermazione che nel NT si manifesta
escatologicamente un’eterna filiazione divina di Gesu. Si deve dire piuttosto
che «nel NT si manifesta escatologicamente il definitivo impegno di Dio,
secondo il quale nell’evento di Gesu Cristo ¢ fondata la salvezza universale
per tutti gli uomini». La fede nella risurrezione del NT non € la rivelazione
di una dualita metafisica di Padre e Figlio, presente «da sempre» fin
dall’eternita. Una simile lettura deriva da un schema concettuale
apocalittico impertinente. La risurrezione significa piuttosto che I’intero
evento di Gesu va capito come rivelazione di Dio per la salvezza dell’uomo.
Il «da sempre» della filiazione si riferisce all’evento storico Gesu Cristo
nella sua totalita, non a una relazione metafisica tra Padre e Figlio esistente
dall’eternita, la quale avrebbe come conseguenza una dualita in Dio®. E’

510, dove spiega nei seguenti termini il significato degli asserti sulla preesistenza: fin
dall’eternita non c’¢ altro Dio se non quello manifestatosi in Gesu; cio significa che
Gesu stesso assume un significato universale alla luce del Dio universale; per il
credente cio che é avvenuto in Gesu si spiega soltanto se la sua origine ultima é
pensata alla luce di Dio; in Gesu I’uomo ¢ chiamato a trascendere mondo e tempo per
entrare in un’altra dimensione; P. SCHOONEMBERG, Un Dio di uomini. Questioni di
cristologia (= BTC 9), Queriniana, Brescia, 1971, 75-114, dove tra I’altro si precisa il
senso della «cristologia della presenza di Dio» come cristologia senza dualismo e
quindi come cristologia della trascendenza umana di Gesu, Figlio di Dio e uomo
escatologico.

" Per quanto segue si veda H.J. KuscHEL, Generato prima di tutti i secoli?, 546-559.
® lvi, 556-559.



interessante la replica di W. Pannemberg, che obietta a Kuschel di non
essere conseguente nelle sue considerazioni sul significato della risurrezione
di Gesu per la verita di Dio: «Kuschel... concorda con quel che io dico, che
cio¢ “noi non possiamo piu pensare correttamente la divinita di Dio se
prescindiamo da Gesu” (557). Inoltre, sempre secondo Kuschel, “anche
secondo il NT bisogna assolutamente attenersi al fatto che ‘Gesu per i
credenti appartiene’ alla divinita del Dio eterno, con la quale egli ¢
indissolubilmente congiunto”. Ma poi si chiede se da cido debba conseguire
che tale “unita sostanziale di Gesu con Dio” implichi pure che — come io mi
esprimo nel brano citato dall’autore — Gesu “dal versante della sua unita con
Dio, in quanto Figlio, esisteva prima ancora di farsi uomo, prima della
nascita umana”, se consegua quindi “la partecipazione di quest’'uomo
all’eternita di Dio, benché in quanto uomo egli non sia eterno, ma alla pari
di tutti noi nato nel tempo” (ivi). Certo sono domande lecite. Kuschel pero
non offre nessun argomento per spiegare come si possano eludere le
conclusioni cui egli accennava, sempre che si debba prendere sul serio il
legame indissolubile tra la persona di Gesu e Dio nella sua eternita»®. E’
impressionante come dalle stesse esigenze e sottolineature derivino
conclusioni opposte. In ogni modo, appare chiaro il problema: si possono
ridurre le affermazioni sulla preesistenza a esplicitazioni della gloria del
Risorto, intesa come segno della sua origine in Dio e dell’identificazione di
Dio stesso con la vicenda di Gesu? Oppure si deve arrivare ad ammettere
che in Gesu non ¢ solo I’uomo glorificato ad essere «di fronte» al Padre per
I’eternita, ma ¢ il Figlio eterno che realizza nell’'umano la sua relazione

° W. PANNEMBERG, Teologia sistematica 2 (= BTC 79), Brescia, Queriniana, 1994,
415 nota 126. Per maggior chiarezza riportiamo un ampio stralcio di questa pagina:
«L’appartenenza di Gesu al Dio eterno, come ¢ espressa nell’idea di figliolanza
divina e come e confermata, per la sua persona e missione, dal fatto che egli e stato
risuscitato, non puo riguardare esclusivamente 1’intervallo della sua esistenza terrena.
Infatti la conferma del messaggio di Gesu, da parte di Dio che lo ha risuscitato alla
vita, non attesta soltanto che Gesu aveva operato su mandato divino, ma anche che fin
dall’eternita Dio ¢ proprio colui che Gesu ha annunciato. Il messaggio e la storia di
Gesu contengono la rivelazione escatologica e definitiva del Padre... Ma se il Padre
fin dall’eternita ¢ colui che nella storia si svela come Padre di questo Figlio, allora
sara pure vero che il Figlio deve essere concepito come fin dall’eternita appartenente
al Padre e che il Padre non puo essere pensato privo del Figlio. Cio da un lato vuol
dire che il Risorto ¢ stato innalzato alla comunione eterna col Padre. D’altra parte
I’appartenenza del Figlio Gesu all’eterno Padre sta pure a significare che il Figlio,
prima ancora dell’esistenza terrena di Gesu, era unito al Padre, o anche che
I’appartenenza di Gesu al Padre precede la stessa nascita in terra. Ma se la relazione
con la persona storica di Gesu di Nazareth caratterizza fin dai tempi eterni I’identita
di Dio come Padre, si dovra anche parlare di un Figlio che preesisteva alla propria
nascita terrena e che si é rivelato storicamente in Gesu di Nazareth. Ma allora
I’esistenza storica di Gesu sara concepita come 1’evento dell’incarazione del Figlio
preesistente. Certo, questo Figlio che preesiste non puo essere visto isolatamente in se
stesso, a prescindere dal rapporto di figliolanza storica che Gesu intrattiene col
Padre... E tuttavia esso deve essere visto talmente legato all’identita eterna del Padre
da poter venir concepito come antecedente al momento temporale della nascita
terrena di Gesu». Sul dibattito attuale in area tedesca si veda il bel contributo di M.
GERWING, «Jesus, der ewige Sohn Gottes? Zur gegenwadrtigen theologischen
Reflexion Uber die Praexistenz Christi», Theologie und Glaube 21 (2001) 224-244.
Piu ampiamente R. LAUFEN (ed), Gottes ewiger Sohn. Die Préaexistenz Christi,
Paderborn, Schéning, 1997.



divina? Questa seconda possibilita non implica un «dualismo metafisico»
inconciliabile con la mentalita giudaica monoteista in cui sorge il kerigma?

L’esigenza di reinterpretare la nozione di «preesistenza» deriva dalla
convergenza di considerazioni ermeneutiche e sistematiche. A livello
ermeneutico si fa tesoro della discussione sull’ellenizzazione del kerigma
cristologico (A. von Harnack), sulla «demitizzazione» del messaggio
biblico (R. Bultmann) e sulla parzialita della rilettura ontologico-
dogmatica del mistero di Gesu (la discussione sul cosiddetto «modello
calcedonese»). La ripresa di questa problematica ermeneutica nell’attuale
dibattito sulla teologia pluralista, in una nuova prospettiva, &
documentata sinteticamente dalla Commissione Teologica Internazionale
(CTI) nel documento Il cristianesimo e le religioni:

«Un altro gruppo di teologi sostiene un teocentrismo salvifico con una
cristologia non normativa. Svincolare Cristo da Dio priva il cristianesimo di
qualsiasi pretesa universalistica della salvezza (e cosi diventerebbe possibile
il dialogo autentico con le religioni), ma implica la necessita di confrontarsi
con il dogma di Calcedonia. Questi teologi considerano tale dogma come
un’espressione storicamente condizionata dalla filosofia greca, che deve
essere attualizzata perché impedisce il dialogo interreligioso» (n. 20)™.

Il problema ermeneutico e riconducibile al sospetto che certe
speculazioni su un essere preesistente, su una relazione eterna tra Padre e
Figlio, precedente e indipendente rispetto alla storia di Gesu, non siano
altro che il prodotto culturale della sensibilita filosofica greca. Questa,
volendo afferrare la verita di Gesu nella sua essenza eterna (e quindi
astratta e astorica), avrebbe spostato la considerazione del mistero del
Figlio nello spazio delle origini, smarrendo 1’orizzonte escatologico-
apocalittico del primo kerigma. E’ proprio questa ricerca della verita di
Gesu Cristo «al principio» a fondare la pretesa di un valore universale
del cristianesimo «di diritto», a priori, indipendentemente dalla storia di
Gesu. De-ellenizzare il cristianesimo significa quindi liberarlo da una
preoccupazione speculativa inessenziale, che cerca la verita all’origine,
nelle essenze eterne, anziché nell’accadere storico.

A livello sistematico invece viene assunta 1’istanza, emersa dal
dibattito sul senso del «modello calcedonese», di pensare la verita di Dio
nell’'umano di Gesu e non accanto ad esso o nonostante esso. L’istanza,

' In La Civilta Cattolica 148 (1997) 152.

" E’ proprio questa, peraltro, I’istanza critica radicale fatta valere da W.
PANNEMBERG, Cristologia. Lineamenti fondamentali, Brescia, Morcelliana, 1974, per
il quale occorre rivedere 1’impostazione greca che associa la verita all’origine
atemporale (essenza) anziché alla fine, cioe al compimento escatologico della
promessa storica di Dio. Acquista in tal modo centralita la risurrezione rispetto
all’incarnazione. E’ infatti nella risurrezione che si realizza 1’'unione escatologica di
Dio e uomo in Cristo, anticipazione prolettica del compimento finale.



nella sua radicalita, e espressa con coerenza dalla proposta cristologica di
K. Rahner: Gesu Cristo deve essere il mediatore definitivo tra Dio e
I’'uomo nella sua umanita e non per cio che va al di la della sua
umanita®?. Cio comporta un ripensamento della cristologia nell’ambito di
una teologia della creazione e quindi al di la delle categorie
«oggettivanti» della metafisica classica. In altri termini, pensare al
mistero di Gesu non puo significare pensare al rapporto tra una «natura
divina e una natura umana» giustapposte e successivamente unite nel
Verbo incarnato. Si tratta piuttosto di pensare alla relazione originaria di
Dio con la creatura, che non ¢ nulla in sé di fronte a Dio, ma diventa
qualcosa proprio a partire dal comunicarsi di Dio all’altro da sé. Un
«altro da sé» che é tanto piu se stesso, quanto piu si riceve da Dio. Gesu
Cristo in quanto mediatore realizza in maniera unica e insuperabile,
perché  originaria,  questo  riceversi della  creatura da
un’autocomunicazione di Dio, in cui Dio dona se stesso nell’altro da sé,
cosli che questo altro é veramente la storia di Dio, la realizzazione storica
della sua autocomunicazione. Al di la delle questioni di merito sulla
cristologia rahneriana, 1’istanza ¢ stata assunta come pertinente e
conseguentemente svolta dalla cristologia successiva come cristologia
della «presenza insuperabile del divino in Gesu» o come «cristologia
della pienezza della rivelazione» nell’uomo di Nazareth o ancora come
«anticipazione dell’unita escatologica di Dio e uomo» nella risurrezione
e quindi nella storia di Gesu. Cio che preesiste, dunque, sara
diversamente inteso come «autocomunicazione di Dio in se stesso» 0
come «l’originario manifestarsi di Dio nel suo Logos» o ancora come
I’unita di Dio e uomo in quella realta «mistica» o «escatologica» che si
chiama «Cristo»®. E’ comunque piti opportuno parlare in questi casi di
«preesistenza» in Dio del mistero di Cristo (o realizzatosi in Cristo), che
non di un Figlio preesistente.

2 K. RAHNER, Problemi della cristologia d’oggi, in Saggi di Cristologia e di
Mariologia, Roma, Paoline, 1965, 2-91; IDEM, Teologia dell’Incarnazione, i, 93-
121. Per una presentazione complessiva della proposta cristologica di Rahner si
vedano |. SANNA, Teologia come esperienza di Dio. La prospettiva cristologica di
Karl Rahner (= BTC 97), Brescia, Queriniana, 1997; J.M. McDERMOTT, «The
Christologies of Karl Rahner», Gregorianum 67 (1986) 87-123; 297-327.

B3 A titolo informativo ricordiamo che i rischi per la fede di una simile cristologia
sono stati denunciati dal documento della CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA
FEDE, Mysterium Filii Dei, del 1972, riportato ora anche in P. HUNERMANN (ed),
Denzinger. Enchiridion Symbolorum, Bologna, Dehoniane, 1995, 1721, numeri 4520-
22. Molto opportunamente il testo, diretto contro alcune espressioni della cosiddetta
«cristologia olandese», non fa nomi precisi, ma si limita a indicare rischi e riduzioni
delle dimensioni del mistero. Per una presentazione di quest’episodio della recente
cristologia rimane un testo di riferimento obiettivo e ben documentato quello di C.
PORRO, Cristologia in crisi?, Alba, Edizioni Paoline, 1975.



Per caratterizzare questo tipo di considerazione del mistero di Gesu si
e parlato di una «cristologia epifanica», distinta dalla cristologia classica
dell’incarnazione™. L’istanza critica sollevata nei confronti di
quest’impostazione ¢ ’insufficienza dell’affermazione secondo cui in
Gesu «agisce Dio stesso», «e in gioco I’essere stesso di Dio», se non si
precisa che Gesu é Dio stesso che agisce come Figlio inviato da Padre.
Gesu non ¢ riducibile all’umano di Dio o alla perfetta manifestazione di
Dio nell’uvomo. Gesu confessato come Cristo non ¢ semplicemente
I’umano confermato da Dio quale manifestazione della sua vita divina,
né il mistero del Risorto ¢ semplicemente ’umano in Dio che riceve
nome e dignita filiale.

E’ innegabile che una buona parte della cristologia proposta dai
teologi pluralisti (J. Hick, ma soprattutto R. Panikkar) non € lontana da
simili posizioni quando propone di pensare a Gesu come ad una
concretizzazione del mistero di «Cristo», ossia dell’unita (riconciliata) di
umano e divino. Tale mistero si realizza in modo speciale in Gesu, pero
resta trascendente rispetto alla sua concretizzazione particolare in una
vicenda storica limitata, permettendo cosi di verificarne altre
concretizzazioni o addirittura «incarnazioni» in altre tradizioni religiose.
Sarebbero questi i «semi di verita» sparsi nelle altre religioni.

1.2. Ma accanto a questa linea di tendenza si é fatta strada
recentemente una diversa prospettiva, che recupera 1’idea del Logos
preesistente, incarnatosi in Gesu ma «distinto da lui», in quanto
trascendente rispetto alla vita storica limitata del Nazareno®. Non é facile
capire I’identita di questo «Logos»: sembra a volte che si tratti del

' Si veda il recente contributo di D. Muboz LEON, «Encarnacion de Cristo. Estudio
biblico», Estudios Trinitarios 32 (1998) 39-75, in particolare 68-74, dove analizza le
posizioni della «cristologia epifanica restrittiva» di Bultmann, Robinson e Kuschel. Il
termine non rende ragione, in verita, delle esigenze pertinenti di questa linea della
cristologia piu recente, la quale — come sopra indicato — vuole semplicemente evitare
di pensare al Logos come a un referente di discorso a sé, indipendente da Gesu Cristo,
e quindi in modo mitologico. Una simile rappresentazione del Logos sarebbe da
imputare a una certa impostazione metafisica del discorso, la quale parte da
un’ingiustificata giustapposizione di Dio e uomo, pensando al Logos in Dio e
successivamente alla sua presenza nell’'uomo. In tal senso si auspicava un
ripensamento in termini di «teologia della rivelazione» dell’unita di Gesu con Dio
(anzi con la sua Parola) e quindi al senso della preesistenza. E’ vero, ad ogni modo,
che una simile considerazione non chiarisce il rapporto tra la predestinazione di Gesu
e la preesistenza del Verbo e rischia di sovrapporre semplicemente i due discorsi.
Questa, peraltro, se non vediamo male, é la posizione «tertullianea» di J. MOINGHT,
L ’homme qui venait de Dieu (= Cogitatio Fidei 176), Paris, Cerf, 1993, 684-701.

' Questa linea di pensiero si trova nella riflessione di J. Dupuis, Verso una teologia
cristiana del pluralismo religioso (= BTC 95), Brescia, Queriniana, 1997. In termini
generali una simile tendenza e individuata dalla CT], 1l cristinesimo e le religioni, nn.
21-22.



simbolo o del sacramento dell’azione salvifica universale di Dio o del
nome della volonta salvifica di Dio che sta al di la delle concretizzazioni
nelle varie economie storico-religiose concrete. In quanto pero € inteso
come il «Logos asarkos» (non-incarnato) che opera nelle diverse
religioni una differente manifestazione di Dio, fondando il valore
autonomo delle varie tradizioni religiose, questo Logos assume la forma
di una realta divina personale preesistente, che ha una sua attivita
universale e plurale nelle diverse esperienze religiose. A questo livello
della riflessione pare dunque di poter ritrovare 1’idea di un «preesistente»
personale e attivo, che opera diversamente nella storia della salvezza, o
meglio nelle diverse economie salvifiche. La problematica del
pluralismo religioso riapre lo spazio per una considerazione del Logos
preesistente. Torna di attualita quindi la questione dell’identificazione
del Logos con Gesu Cristo, che riporta la riflessione sull’identita di Gesu
all’origine, cioe al principio delle vie di Dio con I’'uomo. Si tratta di uno
spazio originario radicale e quindi «neutro», nel senso che chiede di
andare al di la delle singole tradizioni religiose e quindi anche al di la del
compimento escatologico della glorificazione del Risorto. Non si pensa
immediatamente la preesistenza a partire dalla risurrezione e quindi dalle
dimensioni della glorificazione di Gesu, ma si cerca un «luogo
originario» di unita e distinzione delle diverse esperienze religiose, colte
nel fondamento divino della loro permanente verita. La presenza e
I’azione del Logos «asarkos» € ci0 che garantisce la validita delle
diverse tradizioni religiose. La trascendenza di tale Logos rispetto alla
sua incarnazione nella storia limitata, perché finita, di Gesu € cio che
garantisce la validita permamente delle altre religioni in ordine alla
salvezza e alla conoscenza di Dio. E’ evidente che un simile spazio di
considerazione del Logos presupponga I’idea di un preesistente che
agisce diversamente e poi si incarna (anche) in Gesu. Cio che unifica
nello spazio dell’origine non ¢ genericamente Dio o la sua volonta
salvifica universale, bensi la mediazione dell’agire rivelatore e salvifico
divino da parte dell’unico Logos, considerato prima nella sua dimensione
«non-incarnata» e successivamente nella sua dinamica incarnatoria, che
ha il suo culmine in Gesu Cristo. Lo stesso prologo di Giovanni
giustificherebbe una simile distinzione, indirizzando lo sguardo «al
principio», cioe al Logos in Dio, e quindi alla sua azione di
illuminazione di ogni uomo (azione universale: Gv 1,3-5) per poi
dirigersi in un secondo tempo alla sua incarnazione in Gesu (Gv 1,12-
14)*. In questa prospettiva, insomma, il Logos non fonda piu solo

' Per un aggiornato status quaestionis sull’interpretazione esegetica del Prologo si
vedano R. FABRIS, «“E il Logos divenne carne”. Il prologo giovanneo», Filosofia e
Teologia 1 (1999) 57-72; M. THEOBALD, «Le prologue johannique (Jean 1,1-18) et



10

I’universalita della mediazione di Gesu Cristo, né esprime
semplicemente la sua origine in Dio o la presenza rivelatrice definitiva di
Dio in lui. ldentifica piuttosto una realta preesistente che opera
diversamente, fondando le differenti economie salvifiche. Il Logos torna
alla ribalta per aprire quella dimensione preesistente dell’azione salvifica
universale di Dio, che precede e fonda le diverse storie dell’incontro
degli uomini con Dio, permettendo il superamento della crisi scaturita
dal pluralismo religioso.

2. LADISTINZIONE TRA IL LOGOS E GESU: L’EQUIVOCO SUL VERSANTE
DEL LOGOS

In prima approssimazione la domanda che la nuova riflessione sul
Logos preesistente pone pu0 essere cosi espressa: esiste un Logos
asarkos che agisce a titolo differente nelle varie religioni, realizzando
diversamente [’unica volonta salvifica di Dio? Oppure quest’unica
volonta si media precisamente in quel «Verbum incarnandum» che é
Gesu Cristo? E’ pensabile una distinzione tra il Logos e Gesu? Che tipo
di comprensione dell’identita tra Logos e Gesu permette una simile
distinzione?"

Per rispondere a queste domande procediamo identificando il tipo di
strategia che presiede al nuovo discorso cristologico sul Logos asarkos,
per poi considerare le sue radici storico-teologiche a partire da alcuni
Padri e infine valutare la pertinenza teorica di questa proposta.
Interlocutore privilegiato dell’indagine sara J. Dupuis, la cui recente
riflessione si offre come ripresa sistematica di diverse esigenze e
suggestioni, in una prospettiva che vuole evitare le unilateralita della
maggioranza dei teologi pluralisti®.

ses “lectures implicites”», Recherches de Science Religieuse 83/2 (1995) 193-216; J.
ZUMSTEIN, «Le prologue, seuil du quatriéme évangile», ivi, 217-239.

" Affronta queste domande A. DucAy, «Salvezza nel Logos o salvezza in Cristo?
L’inseparabilita tra il Logos e Gesu nel contesto della teologia delle religioni»,
Annales Theologici 1/15 (2001) 257-281, la cui tesi pud essere riassunta nelle
seguenti notazioni: la salvezza non é opera di un Logos apofatico, trascendente
rispetto ad ogni sua manifestazione economica; il teandrismo dell’incarnazione
implica che il Logos operi tutto in relazione all’umanita di Cristo.

8 Si veda J. Dupuls, Verso una teologia cristiana del pluralismo religioso (= BTC
95), Brescia, Queriniana, 1997; IDEmM, Gesu Cristo incontro alle religioni, Assisi,
Cittadella, 1989; IDEM, Universalita del cristianesimo, Gesu Cristo, il Regno di Dio e
la Chiesa, in M. FARRUGIA (ed), Universalita del cristianesimo. In dialogo con J.
Dupuis, Cinisello Balsamo, San Paolo, 1996, 19-57; IDEM, «Cristo universale e vie di
salvezza», Angelicum 2 (1997) 193-217.



11

1.1. La strategia del nuovo discorso sul Logos. Per apprezzare il senso
e la portata della ripresa della cristologia del Logos € utile identificare
anzitutto il funzionamento del discorso. Si nota subito un duplice
«déplacement» nella logica del procedimento: dal rimando al Logos
quale elemento unificatore dell’agire di Dio culminato in Gesu Cristo si
e passati a una comprensione del Logos come elemento che diversifica
gli interventi di Dio nella storia degli uomini e fonda il pluralismo delle
esperienze salvifiche del divino; inoltre si passa dal problema dell’unita
nel Logos di Gesu con Dio all’asserzione di una distinzione (pur
nell’unitd) tra Logos e Gesu. Il Logos insomma diventa cifra e garante
del pluralismo e della distinzione piu che fondamento dell’unita del
piano di Dio e dell’identita di Gesu col Logos.
| due aspetti del «déplacement» del discorso sul Logos sono
lucidamente colti e segnalati dal documento della CTI, Il cristianesimo e
le religioni:
«(21) Gesu Cristo non puo essere considerato 1’unico ed esclusivo
mediatore. Soltanto per i cristiani egli € la forma umana di Dio, che
adeguatamente rende possibile 1’incontro dell’uomo con Dio, benché non in
modo esclusivo. E’ totus Deus, poiché ¢ I’amore attivo di Dio su questa
terra, ma non e totum Dei, poiché non esaurisce in sé I’amore di Dio.
Potremmo anche dire: totum Verbum, sed non totum Verbi. Il Logos, che
pit grande di Gesu, puo incarnarsi anche nei fondatori di altre religioni. (22)
Questa stessa problematica ritorna quando si afferma che Gesu é il Cristo,
ma il Cristo ¢ piu che Gesu. Questo facilita molto ’universalizzazione

dell’azione del Logos nelle religioni; ma i testi neotestamentari non
concepiscono il Logos di Dio prescindendo da Gesu»*.

La strategia del discorso parte dal riconoscimento del Logos asarkos
quale espressione adeguata dell’azione salvifica universale di Dio. Tale
azione si realizza certo in Gesu Cristo, «sacramento della volonta
salvifica di Dio», ma non si esaurisce nella sua vicenda storica finita e
particolare. E’ quanto emerge da alcune espressioni di J. Dupuis: «La
coscienza umana di Gesu in quanto Figlio non poteva, per sua natura,
esaurire il mistero divino, e percio lascio incompleta la rivelazione di
Dio... L’azione salvifica di Dio per mezzo del Logos non incarnato...
persiste anche dopo I’incarnazione. [...] Per quanto inseparabili, il Verbo
divino e D’esistenza umana di Gesu rimangono tuttavia distinti. Se
dunque I’azione umana del Verbo ensarkos e il sacramento universale
dell’azione salvifica di Dio, essa non esaurisce 1’azione del Logos.
Continua ad esservi un’azione distinta del Logos asarkos»®. In questo
modo da un lato si puo attribuire ’universalita dell’azione salvifica

¥ La Civilta Cattolica 148 (1997) 153.
0 J. Dupuls, Verso una teologia cristiana del pluralismo religioso, 403-404.



12

divina al Logos anziché a Gesu Cristo e dall’altro si riesce a mantenere il
valore salvifico delle altre tradizioni religiose, in cui opera il Logos,
anche «al di la» della mediazione di Gesu Cristo. La mediazione
salvifica di Cristo € costitutiva di ogni esperienza di salvezza, ma relativa
all’azione universale del Logos e quindi alle altre tradizioni religiose. E
come I’infinita ricchezza del Logos non si esaurisce in Gesu, cosi la
ricchezza delle altre tradizioni religiose rimane intatta accanto alla
rivelazione cristologica.

La difficolta maggiore di questa posizione rimanda da un lato
all’«autonomizzazione» dell’attivita del Logos rispetto al dono di Dio
realizzato da Gesu Cristo e dall’altro alla distinzione tra Logos e Gesu,
distinzione complicata dalle precisazioni sull’«assolutezza» quale
attributo di Dio solo (e del Logos) ma non di Gesu Cristo in quanto realta
finita e limitata.

1.2. Questo nuovo modo di intendere ’azione del Logos asarkos
emerge con evidenza nell’interpretazione della dottrina dei Padri sui
«semi del Verbo». J. Dupuis offre tre esempi autorevoli: Giustino, Ireneo
e Clemente alessandrino®. In questa nuova prospettiva la preoccupazione
di Giustino di mostrare I’originarieta e quindi 1’universalita della verita e
della salvezza offerte da Gesu Cristo, la cui presenza e azione si trova
all’inizio delle vie di Dio con I'uomo ed ¢ quindi riconoscibile nella
frammentaria partecipazione al Logos da parte dei filosofi, e in qualche
modo rovesciata nell’idea di un’azione previa del Logos nella sapienza
degli uomini (e nelle altre religioni), in cui si possono ritrovare dei semi
di verita previamente e quindi indipendentemente dal riferimento a Gesu
Cristo®. Insomma, I’intenzione di Giustino non sarebbe piu quella di
fondare I’universalita della rivelazione di Gesu nell’originarieta della sua
presenza e azione, ossia nel Logos, ma sarebbe quella di dire un’azione
previa e autonoma del Logos che poi si incarna in Gesu e qui puo essere
riconosciuta. Eppure il senso dei testi di Giustino intende sottolineare
come in Gesu Cristo si ritrovi per intero quel Logos di cui i vari filosofi
hanno colto solo frammenti. Certo, questo Logos ¢ 1’aspetto visibile del
Dio inconoscibile e trascendente e quindi il soggetto ultimo delle

2L lvi, 76-114.

2 Gij vedano i testi di GlusTINO, Prima Apologia 46,3-4; Seconda Apologia 8,1; 10,8;
13,2-6. Sul valore apologetico della dottrina del Logos in Giustino si veda B. STUDER,
Der apologetische Ansatz zur Logos-Christologie Justins des Martyrers, in A.M.
RITTER (ed), Kerygma und Logos, Géttingen, 1979, 438-448. Sul significato per la
cristologia del nuovo spazio di pensiero aperto dal dialogo degli Apologisti col
mondo greco (dalla prospettiva escatologica alla questione delle origini) si veda J.
MOINGT, L homme qui venait de Dieu, 82-97. Sul nesso tra teofanie e incarnazione
del Verbo si veda G. AeBY, Les missions divines. De saint Justin & Origéne, Fribourg,
Editions Universitaires, 1957, 6-15.



13

teofanie della storia della salvezza. Ma anche questa attribuzione al
Verbo delle teofanie va piu nella direzione di esprimere il carattere
originario e universale della rivelazione cristologica, che non in quella di
indurre I’idea di un’attivita del Logos autonoma rispetto alla rivelazione
in Gesu®.

Quanto a Ireneo I’intento antignostico della sua riflessione teologica
rende altamente implausibile 1’idea che le varie fasi dell’economia
salvifica siano da interpretare al modo di differenti economie che
articolano diversamente 1’azione di Dio. Ireneo ¢ infatti preoccupato di
far emergere, contro lo gnosticismo, I’unita/unicita dell’economia
salvifica fondata «dal principio» nell’eterna benevolenza (eudochia) del
Padre, che plasma 1I'uomo ad immagine del suo Verbo/Figlio per
conferirgli la somiglianza divina nello Spirito. Una separazione delle
economie, con rimando a differenti figure divine del pleroma, costituiva
proprio D’errore gnostico. Del resto tutta 1’azione di Dio, intesa come
«plasmatio carnis», si ricapitola in Gesu Cristo, la cui presenza in Dio
dall’origine garantisce 1’unita-unicita del piano divino di salvezza®.

Infine quanto a Clemente, il piu esplicito nell’applicare anche alle
altre religioni i semi del Logos, non e facile capire — come segnala lo
stesso Dupuis — fino a che punto si tratti di verita di ragione rinvenibili
anche in altre religioni oppure di vere e proprie illuminazioni divine.
L’interpretazione piu convincente ¢ la prima, dato che il Logos di
Clemente € vicino al «mondo intelligibile» dei platonici. Ma se anche
fosse vera la seconda interpretazione, resta che il Logos rimanda
immediatamente alla luce che viene da Gesu Cristo: € proprio nella
conversione a Gesu che 1'uvomo, chiunque sia, si apre pienamente al
Logos che governa 'universo e di cui tutti gli uomini hanno fatto in
qualche modo esperienza. Il Verbo dice la dimensione universale di
Gesu, ci0 per cui il riferimento a Gesu ¢ compimento dell’umano®.

# Segnaliamo, a beneficio di inventario, che esiste un dibattito sul legame della
nozione di Logos propria di Giustino con quella del Prologo di Giovanni. Giustino si
rifarebbe piu alla nozione filosofica, ed eventualmente filoniana, del Logos. L’idea di
un’attivita cosmica del Logos, ricavata da Gv 1,2-5, non & pertanto immediatamente
applicabile a Giustino: P. HOFRICHTER, Logoslehre und Gottesbild bei Apologeten,
Modalisten und Gnostikern, in H.J. KLAuck (ed), Monotheismus und Christologie (=
QD 138), Herder, 1992, 187-197.

 Si veda il recente studio di J. FANTINO, La théologie d’Irénée (= Cogitatio Fidei
180), Paris, Cerf, 1994.

% Sulla concezione del Logos in Clemente si veda H.A. WoLFsoN, La Filosofia dei
Padri della Chiesa I: Spirito, Trinita, Incarnazione, Brescia, Paideia, 1978, 239-241.
Clemente identifica esplicitamente il Logos di Giovanni con quello di Filone e quindi
con la nozione platonica di verita (anima del mondo, mondo intelligibile e archetipo
della realta sensibile). In quanto tale il Logos coincide col mondo delle idee, con la
totalitd delle idee che fungono da modello della creazione. 1l Logos e il mondo



14

Anche in questo caso offre una sobria ed equilibrata presentazione del
tema il documento della CTl, Il cristianesimo e le religioni:

«(40) Il significato universale di Cristo € stato espresso in modi diversi nella
tradizione della chiesa fin dai tempi piu antichi... (41) I semina Verbi. Fuori
dei confini della Chiesa visibile, e in concreto nelle diverse religioni, si
possono trovare “semi del Verbo”; il motivo si combina spesso con quello
della luce che illumina ogni uomo e con quello della preparazione
evangelica... (42) La teologia dei semi del Verbo inizia con san Giustino.
Di fronte al politeismo del mondo greco, Giustino vede nella filosofia
un’alleata del cristianesimo, perché ha seguito la ragione; ma ora questa
ragione si trova nella sua totalita soltanto in Gesu Cristo, il Logos in
persona. Di questo Logos pero € partecipe tutto il genere umano; percio da
sempre ¢’¢ stato chi ha vissuto in conformita con il Logos... Il Logos é il
seminatore di questi “semi di verita”. (43) Per Clemente alessandrino
I’'uomo ¢ razionale in quanto partecipa della vera ragione che governa
I’'universo, il Logos, e ha pieno acceso a questa ragione se si converte e
segue Gesu, il Logos incarnato. Con I’incarnazione il mondo si ¢ riempito
dei semi di salvezza. Esiste perd anche una semina divina dall’inizio dei
tempi, che ha fatto si che varie parti della verita si trovino tra i greci e i
barbari... La filosofia ha avuto per i greci una funzione simile a quella della
legge per gli ebrei: ¢ stata una preparazione per la pienezza di Cristo.[...]
(45) Ireneo non usa direttamente 1’idea dei semi del Verbo; pero sottolinea
che in tutti i momenti della storia il Logos € stato unito agli uomini e li ha
accompagnati, in previsione dell’incarnazione: con questa, portando se
stesso nel mondo, Gesu vi ha portato tutta la novita. La salvezza é legata
pertanto a Gesu, anche se questa era stata gia annunciata e i suoi effetti in
qualche modo erano stati anticipati»®.

1.3. 1l rapporto tra il Logos e Gesu. A livello di ripresa teorica delle
conseguenze e quindi della portata del discorso, questa nuova
considerazione del Logos € anzitutto sospettata di riaprire lo spazio alla
separazione nestoriana tra il Logos e Gesu. L’idea di un’«eccedenza del
Logos», che consentirebbe ad ogni religione lo spazio della sua
permanente validita, «potrebbe sottrarsi con difficolta al sospetto di una
distinzione/separazione all’interno dell’unica persona del Figlio di Dio
incarnato, nel solco della controversia nestoriana, rischiando di confluire
verso le note posizioni pluraliste, nell’ambito della teologia delle
religioni»?. L’obiezione individua un rischio reale, ma ci sembra troppo

intelligibile, che anche i barbari hanno conosciuto come archetipo di quello sensibile
(immagine).
% La Civilta Cattolica 148 (1997) 158-159.

27 M. GRoNcHI, Il pluralismo religioso e la teologia, in A. FABRIS — M. GRONCHI
(ed), I plurallsmo religioso, Cinisello Balsamo, San Paolo, 1998, 174-175.
Un’analoga obiezione viene fatta dall’intervento del comitato di redazione della
Revue Thomiste, «“Tout récapituler dans le Christ”. A propos de 1’ouvrage de J.
Dupuis, Vers une théologie chrétienne du pluralisme religieux», Revue Thomiste 4/98
(1998) 602-604.



15

radicale. Non ¢ opportuno evocare spettri del passato ove non ce n’¢
bisogno. E’ troppo radicale in quanto considera in recto il problema
dell’unione del Logos con Gesu, che nella riflessione di J. Dupuis rimane
sullo sfondo come un dato pacifico della tradizione dogmatica della
Chiesa (e quindi nel senso dell’unita sostanziale tra Gesu e il Verbo). E’
vero piuttosto che questa considerazione del Logos rimane debitrice, al
di la delle dichiarazioni di intenti, di un modello «teocentrico» di
teologia delle religioni, ossia di un modo di pensare alla
salvezza/rivelazione che si focalizza su Dio stesso, lasciando in ombra la
mediazione storica di Gesu®. In altri termini: questo tipo di
considerazione dell’azione del Logos asarkos presuppone una
comprensione della rivelazione e della salvezza che non sono
determinate dall’avvenimento concreto di Gesu. C’¢ insomma un’attivita
del Logos che salva indipendentemente da cio che si realizza nella storia
del crocifisso-risorto. La stessa incarnazione puo allora essere intesa
come un contatto salvifico di Dio con I’'uomo, un’unione che si realizza a
diversi livelli e in diversi tempi nella storia e quindi anche in Gesu. Ma
non é la vicenda di Gesu a realizzare/fondare nella sua storia quel
contatto salvifico di Dio con ['uomo. La verita rivelata e la sua portata
salvifica sono qualcosa di precostituito al suo accadere in Gesu. L’evento
cristologico e ridotto a contenitore di lusso di una realta gia data,
indipendentemente da Gesu Cristo. Ma allora la salvezza o e data dalla
semplice presenza del Logos nella storia oppure e riconducibile a una
certa illuminazione che apre all’incontro con Dio. Nei due -casi,
comunque, la realizzazione nella storia di Gesu di questa presenza o di
tale rivelazione e accidentale rispetto al dono universale di Dio. In Gesu
si realizza un incontro di Dio con I'uomo radicato altrove, e rispetto al
quale la storia del Figlio non ¢ I’evento che opera/fonda la nostra
salvezza.

L’aporia a cui conduce questa considerazione del Logos rimanda in
qualche modo alla difficolta rahneriana a comporre I’autocomunicazione
salvifica trascendentale di Dio (nell’esistenziale soprannaturale) e la sua
mediazione categoriale nella storia della salvezza particolare. L’istanza
da mantenere ¢ che 1’autocomunicazione di Dio, proprio in quanto ¢ un
gesto che mette in gioco 1’essere di Dio stesso, non pud modificare solo 1

% «Je me demande si, au-dela des étiquettes verbales, Dupuis n’adopte pas un

modele théocentrique, celui-la méme dont se réclament les pluralistes... En effet,
c’est en tant qu’événement historique, en tant que I’homme Jésus de Nazareth est
passé par la mort et la résurrection que le Christ a une valeur mediatrice universelle et
si I’Esprit de Dieu est a ’oeuvre dans les diverses traditions religieuses bien avant et
bien au-dela des limites de 1’économie chrétienne, c’est en tant qu’il est I’Esprit du
Christ ressuscité», C. GEFFRE, «Le pluralisme religieux comme question
théologique», Vie Spirituelle (1998) 583-584.



16

fattori contingenti dell’incontro di Dio con I’'uomo, ma implica un novita
nella stessa relazione originaria di Dio con la sua creatura (elevazione
trascendentale dell’uomo ad un nuovo livello di unione con il Mitsero
Santo). In tal senso va letta la «predestinazione di Gesu Cristo»: I’evento
cristologico non ¢ frutto di un’improvvisazione di Dio per riparare i
guasti dell’'uvomo, ma ¢ fin da principio nell’intenzione di Dio come
elemento costitutivo del rapporto di Dio con ogni creatura. Cio che si
compie in Gesu Cristo mette dunque in gioco qualcosa di
originariamente costitutivo della relazione di Dio col creato. Anzi,
occorre procedere oltre e osservare che, se € vero che Dio si dona a noi
cosi come &, cio che e in gioco nella relazione salvifica realizzatasi in
Gesu Cristo ¢ I’essere stesso di Dio e quindi il rapporto di Dio con sé.
L’equivoco sta nel ritenere di poter identificare questo rapporto
originario in sé e per sé, indipendentemente dalla sua realizzazione in
Gesu Cristo e di fare della «nuova relazione» di Dio con la creatura un
dato sussistente dall’origine, indipendentemente o previamente al
mistero di Gesu Cristo. Questi sarebbe ridotto a rappresentare la
mediazione categoriale piu perfetta di un dono o di un rapporto che
comunque si da, previamente e indipendentemente dalla sua
realizzazione storica.

In termini piu vicini al discorso rahneriano, ¢ come se 1’autocomunicazione
di Dio che costituisce 1’esistenziale soprannaturale, ossia 1’elevazione
dell’orizzonte trascendentale dell’esperienza umana a una nuova vicinanza
con Dio, venisse considerata in sé e per sé, indipendentemente dalla sua
realizzazione fontale in Gesu Cristo, che e espressione originaria
dell’autocomunicazione di Dio stesso (Verbo) nell’altro da sé (creatura). In
tal modo I’autocomunicazione di Dio costituirebbe un’attivita salvifica
universale e a priori, che il Verbo realizza concretamente nelle varie
mediazioni storico-categoriali, tra cui quella cristologica. In questa
prospettiva qualunque dichiarazione di un nesso speciale tra
I’autocomunicazione trascendentale-universale di Dio nel Verbo e la
mediazione storica in Gesu Cristo risultera estrinseca e quindi debole. Ne
deriva che [’autocomunicazione di Dio in senso trascendentale non va
ipostatizzata come realta a se, attribuibile al Verbo indipendentemente o
previamente al dono di Gesu Cristo, ma va tenuta legata, mediante la
nozione della predestinazione della creazione in Cristo, all’avvenimento
cristologico concreto. L’autocomunicazione di Dio nel Verbo non ¢ che la
condizione di possibilita ultima dell’evento cristologico, colto in tutta la sua
portata®.

# Si ripropone quindi in qualche modo, nell’ambito del confronto interreligioso,
I’equivoco delle discussioni su una comprensione naturale dell’'uvomo previa e
autonoma rispetto alla storia della salvezza. Il fatto che le religioni, come la
razionalita autonoma e «naturale» dell’uomo, offrano una comprensione originale del
destino dell’uomo e della sua relazione con Dio sembra significare che Gesu Cristo ¢
realta successiva e non gia da sempre presente all’originario costituirsi della realta in
rapporto a Dio.



17

La mancata chiarificazione del rapporto tra questi elementi genera
I’impressione di una dissociazione tra il Logos e Gesu, tra Dattivita
salvifica del Verbo e la mediazione di Gesu Cristo, una «dissociazione»
che risulta estranea alla coscienza di fede cristiana®.

A questo livello del discorso ci pare di poter cogliere la pertinenza
dell’obiezione fatta da P. Coda:

«L’unita nella distinzione tra il Logos eterno e la sua incarnazione in Gesu
Cristo puo essere intesa nel senso di lasciare spazio, prima e dopo Gesu
Cristo, all’opera illuminatrice del Logos fuori di lui? In quale senso e fino a
che punto se si intende restare fedeli all’originalita dell’evento cristologico?
Quel che difetta, in genere, & un adeguato e originario scavo ontologico,
nella direzione — a mio avviso ineludibile e promettente — di un’ontologia
relazionale della dedizione»®.

In una riflessione succesiva® emerge con chiarezza che il senso
dell’osservazione ¢ anzitutto quello di richiamare il nesso inscindibile tra
la forma definitiva e universale della mediazione cristologica e il suo
contenuto kenotico-agapico (pasquale) e quindi relazionale, che rimanda
al mistero trinitario. 1l valore universale della mediazione di Gesu Cristo
non puo essere dissociato dalla forma concreta del suo avvenimento
storico e quindi dal contenuto che si realizza nella storia singolare di
Gesu. Il tentativo di dire I'universalita di Gesu Cristo distinguendo tra
attivita del Logos e mediazione di Gesu rivela una non adeguata
elaborazione a livello ontologico (e quindi dell’essere di Gesu in quanto
Logos/Figlio) della novita cristiana di Dio:

«lI cristianesimo, infatti, si costituisce sulla base della fede in Gesu Cristo
crocifisso e risorto quale vertice dell’autorivelazione di Dio, il quale attua
un evento paradossale di manifestazione storico-salvifica di Se (come
Dio/Figlio e come uomo, nell’identita della propria unitd e unicita
personale) nella simultanea relazione agapica all’A/altro (come Dio/Padre
e come creatura umana) in forma di kenosi (cfr. Fil 2,7), e cioé di
espropriazione di sé. Si tratta — per usare un linguaggio paolino — di quel
“farsi tutto a tutti” (1Cor 9,19-22) che coincide con I’espressione massima
della propria identita/liberta»®.

% «E’ quindi contrario alla fede cattolica non soltanto affermare una separazione tra

il Verbo e Gesu o una separazione tra 1’azione salvifica del Verbo e quella di Gesu,
ma anche sostenere la tesi di un’azione salvifica del Verbo come tale nella sua
divinita, indipendente dall’umanita del Verbo incarnato», CONGREGAZIONE PER LA
DOTTRINA DELLA FEDE, Notificazione a proposito del libro di J. Dupuis, Citta del
Vaticano, Libreria editrice Vaticana, 2001, 5.

%8 P. CoDA, «L’incarnazione del Figlio di Dio vocazione del figlio dell’uomon,
Filosofia e Teologia 1 (1999) 41.
%2 P. CODA, Per un’ermeneutica cristologico-trinitaria del pluralismo delle religioni,
in M. CROCIATA (ed), Gesu Cristo e ['unicita della mediazione, Milano, Paoline,
2000, 45-69, in particolare 57-67.

¥ vi, 50.



18

L’identita cristiana consiste precisamente nell’identificarsi con Cristo
nella sua dedizione agapica e quindi nel trasmettere/realizzare la propria
identita nella relazionalita radicale e nel dono totale. Qui si radica
I’universalita del cristianesimo. Solo cosi infatti si giunge a «rivestire»
Cristo. Non si tratta di un’ennesima strategia di conquista dell’altro,
poiché «rivestire» Cristo significa precisamente esercitare la stessa
donazione in un dinamismo di identificazione oblativa, che Gesu Cristo
rivela e comunica come adempimento della vocazione di ogni autentica
identita religiosa. In altri termini: Gesu Cristo & universale proprio per il
suo fuori-uscire nel dono di sé (croce) in modo da essere al-di dentro di
ogni situazione religiosa come spinta oblativa verso un al-di-la comune
che ¢ I’agape di Dio, ricapitolativo e autenticamente plurale. La dinamica
dell’oltrepassamento di Sé in relazione a noi, compiuta da Dio
nell’evento pasquale del crocifisso, dischiude escatologicamente per
mezzo di Gesu Cristo risorto e nello Spirito santo, lo spazio della
relazionalita con Dio e fra gli uomini, sia nelle loro relazioni
interpersonali sia nelle relazioni fra le loro esperienze e tradizioni
religiose e culturali. Si tratta insomma di una ricomprensione in chiave
cristologico-pasquale e trinitaria-relazionale della teoria «inclusivista»,
al di la della dottrina dei «semi del VVerbo», che rischia di dimenticare la
relazione costitutiva delle tradizioni religiose con Gesu Cristo (e non
solo col Verbo «prima» di Gesu o al di la di lui), ma anche al di la di un
inclusivismo cristocentrico astratto, incapace di mettere a tema la realta
oblativo-relazionale del dono che ¢ il Figlio di Dio. C’¢, in sostanza, uno
spazio di relazionalita che va dischiuso dall’interno dell’evento
cristologico, e non prima o accanto ad esso, come nell’«inclusivismo
logocentrico», che fa della rivelazione di Dio in Cristo una fra le molte
manifestazioni del Logos. Questo spazio relazionale non e dischiuso
dalla distinzione tra il Logos e Gesu, ma ¢ racchiuso nell’originale
attuazione storica della verita cristiana di Dio nella vicenda pasquale di
Gesu e quindi € incluso nella stessa identita di Gesu Cristo quale Figlio
inviato dal Padre. Occorre percid mantenere 1’identitd tra Gesu e il
Logos, rivedendo ’ontologia che tutela questa identita a partire da una
comprensione dell’essere sensibile alla novita pasquale. Si trattera di
un’ontologia relazionale (e quindi trinitaria) e attenta alla logica del dono
di sé (quindi oblativa-kenotica).

Raccogliamo da queste considerazioni di P. Coda due esigenze. La
prima e quella di mantenere in primo piano la storicita della verita di
Dio apparsa in Gesu: se la verita di Dio ¢ legata all’accadere storico-
concreto di un avvenimento, per cui questa si manifesta proprio perché
accade nella vicenda di Gesu, ¢ proprio quell’evento ad essere
insuperabile e normativo per tutta la storia, non semplicemente la sua
dimensione trascendente e divina (il Verbo al di la di Gesu, eppure unito
a lui). 1l caso serio della pretesa cristiana e precisamente quello secondo



19

cui la verita di Dio non semplicemente si manifesta in occasione di un
avvenimento, ma avviene, si realizza in un evento storico. Occorre
trovare un tipo di pensiero all’altezza di questa pretesa. Ma se la storia di
Gesu e costitutiva della verita di Dio precisamente nella sua qualita di
evento che accade e perché accade, essa non € solo il luogo in cui si
manifesta nel tempo la verita eterna di Dio, il luogo in cui si viene a
conoscere 1l mistero salvifico, ma ¢ 1’evento in cui esso accade.
Altrimenti si riduce la rivelazione a una rappresentazione, sul
palcoscenico del mondo, di una verita eterna, precostituita al suo
accadere storico. In tal modo la storia di Gesu € non solo manifestativa,
ma costitutiva della verita di Dio: Gesu rivela definitivamente Dio, non
perché ci dice che egli € Dio come «Padre», ma perché nel suo
compimento la storia di Gesu e svelata da Dio come la sua stessa storia,
come la storia in cui «ne va» di Dio stesso. La storia di Gesu realizza la
verita di Dio che manifesta. In essa Dio ha agito definitivamente, perché
Dio I’ha patita. La passione di Dio nell’esistenza di Gesu ¢ la condizione
perché I’agire di Dio non sia piu solo un’azione di Dio esterna a Dio, ma
riguardi I’essere stesso di Dio. Il senso della divinita di Gesu & proprio
I’identificazione di Dio con la sua storia.

La seconda esigenza € quella di non sganciare la pretesa di
assolutezza di Gesu dal contenuto di tale pretesa. In Cristo forma e
contenuto sono inscindibili e vanno tenuti insieme. Se Gesu ha
manifestato la pretesa di essere mediatore definitivo e insuperabile
dell’amore  incondizionato di Dio Padre per ogni uomo,
un’interpretazione esclusivista, settaria, totalitaria della sua pretesa ¢
esclusa dallo stesso contenuto. Ma deve restare chiaro che nel caso di
Cristo il costituirsi di questa verita salvifica e inseparabile dal suo
realizzarsi concreto nell’evento storico della vita di Gesu. Nella pretesa
(forma) vanno tentute insieme due dimensioni inscindibili e
imprescindibili del dono di Dio che & Gesu Cristo (contenuto):
I’universalita dell’offerta di salvezza di Dio e la sua realizzazione storica
concreta. Non si da una verita precostituita al suo accadere e
considerabile in sé e per sé, indipendentemente dalla sua storica
realizzazione, soprattutto se si tratta della verita definitiva di un amore
incondizionato®.

¥ Per una piu ampia riflessione sul nesso tra la nozione di veritd e I’accadere
cristologico che la determina in modo affatto originale si vedano le interessanti
riflessioni di A. MiLANO, Quale verita. Per una critica della ragione teologica,
Bologna, Dehoniane, 1999, 367-389.



20

3. IL SENSO MITICO O METAFORICO DELL’INCARNAZIONE: L’EQUIVOCO
SUL VERSANTE DI GESU

Se si accede all’idea di una distinzione tra il Logos e Gesu, diventa
evidente 1’esigenza di ripensare al senso dell’«incarnazione» del Logos.
In che senso Gesu, una figura storica finita e limitata, puo essere
identificata col Logos divino? Si tratta di un’identificazione reale,
sostanziale, «letterale» o di un modo di dire, di una figura espressiva
della relazione speciale di Gesu con Dio, ovvero dell’esperienza di un
incontro particolare con Dio propiziato da Gesu? Questo tipo di domande
suggeriscono 1’idea che pensare al fondamento della mediazione
salvifica di Gesu Cristo a partire dall’idea di un’«incarnazione di Dio»
non significhi altro che esprimere in modo mitico-poetico-metaforico il
significato di Gesu per i cristiani. Una rilettura della fede cristologica di
guesto genere permetterebbe peraltro di superare le assolutizzazioni di
certe forme della teologia «cristocentrica», aprendo al dialogo
interreligioso. Si comprende, in questa strategia di pensiero, il senso
della proposta di ripensare il tema dell’incarnazione del Logos in termini
mitici e metaforici:

«L’incarnazione sarebbe un’espressione non oggettiva, ma metaforica,
poetica, mitologica: essa vuole soltanto significare I’amore di Dio che si
incarna in uomini ¢ donne la cui vita riflette 1’azione di Dio. Le
affermazioni dell’esclusivita salvifica di Gesu Cristo possono essere
spiegate con il contesto storico culturale: cultura classica (una sola verita
certa e immutabile), mentalita escatologico-apocalittica (profeta finale,
rivelazione definitiva) e atteggiamento di una minoranza (linguaggio di
sopravvivenza, un unico salvatore)»®.

La necessita di ripensare in modo «metaforico» e «non-oggettivante»
I’incarnazione rimanda in particolare alle opere di J. Hick®. Il significato

% CTI, «ll cristinesimo e le religioni», La Civilta Cattolica 148 (1997) 152.

% Ricordiamo qui solo i due contributi centrali sul nostro tema: J. Hick (ed), The
Myth of God Incarnate, London, SCM Press, 1977; IDEM, The Metaphor of God
Incarnate, London, SCM Press, 1993. Solitamente il dibattito sull’incarnazione ¢
ricondotto alla problematica della teologia pluralista, che rimanda ulteriormente
all’analisi della filosofia della religione soggiacente alle posizioni assunte da J. Hick:
G. GADE, «Gott und das Ding an sich. Zur theologische Erkenntnislehre John Hicks»,
Theologie und Philosophie 73 (1998) 46-69; C. SEDMAK, «Wittgensteins
Sprachspielmodell und die pluralistiche Religionstheorie», Zeitschrift fir Katholische
Theologie 117 (1995) 393-415. In realta il dibattito sul senso «mitico
dell’incarnazione» ¢ meglio illuminato se collocato all’interno degli sviluppi della
teologia anglicana degli ultimi centocinquant’anni anni. Per questo tipo di ricerca si
veda U. LINK-WIECZOREK, Inkarnation oder Inspiration. Christologische
Grundfragen in der Diskussion mit britischer anglikanischer Theologie, Gottingen,
Vendenhoeck § Ruprecht, 1998. Qualche indicazione sintetica ma lucida si trova
anche in I. DALFERTH, «Der Mythos vom inkarnierten Gott und das Thema der
Christologie», Zeitschrift fur Theologie und Kirche 84 (1987) 321-344.



21

per la cristologia della sua riflessione non puo essere limitato al livello
dell’analisi del linguaggio né al dibattito sulla teologia pluralista delle
religioni. Si tratta piuttosto di una seria provocazione che esige di
chiarire qual é il referente del discorso cristologico, «cio di cui parla» la
cristologia e «cio a cui rimanda» la confessione di fede cristiana (il suo
«tema»). Solo sulla base di un simile chiarimento €& possibile tentare di
recuperare il senso del discorso sull’«incarnazione del Logos»¥.

3.1. Dal mito dell’unicita di Gesu al mito dell’incarnazione.
L’esigenza di «de-assolutizzare» la cristologia, ridimensionando la
pretesa di unicita-esclusivita di Gesu Cristo nell’ambito del pluralismo
religioso, ha indotto i teologi pluralisti a rileggere la pretesa cristiana in
senso non-letterale e quindi a partire da una ricomprensione del
funzionamento del discorso di fede. Ne é derivata una lettura «mitica»
dell’affermazione cristiana dell’unicita di Gesu: 1 cristiani, quando
dicono che Gesu ¢ I’unico, fanno come I’innamorato che professa di aver
incontrato «l’unica donna della sua vita». Questa strategia di discorso
mantiene per i cristiani il senso dell’assolutezza e imprescindibilita del
riferimento a Gesu Cristo, mentre permette di relativizzare la pretesa
cristiana di fronte alle altre religioni®. L’interpretazione «letterale» di
una simile affermazione invece é frutto di esigenze storiche e sensibilita
culturali determinate (nozione greca di verita, contesto originario di
minoranza e persecuzione nel mondo greco-romano), che vanno superate
per recuperare il senso originario delle professione di fede in Cristo. Fa
parte di questa purificazione anche [I’esigenza di superare una
comprensione «letterale» dell’unita-identita di Gesu con il Figlio di Dio,
miticamente espressa nella dottrina dell’«incarnazione». Questa dottrina,
infatti, va letta all’interno della strategia di discorso «mitizzante» sopra
indicata. Si tratta cioé di un modo per esprimere il significato di Gesu per
1 cristiani e non della descrizione di uno stato di cose. L’interpretazione
letterale e quindi equivoca di tale dottrina e sorta — secondo J. Hick —
guando la Chiesa operd un mutamento del «tema» (ossia di cio di cui si
parla) della confessione cristologica. Ponendo come referente della
professione di fede non piu Gesu di Nazareth ma il Logos o Figlio di Dio

¥ Su questa problematica si veda A. AMATO, Cristo, il Figlio di Dio fatto uomo.
Riflessioni sul mistero dell’Incarnazione del Verbo, in 1. SANNA (ed), Gesu Cristo
speranza del mondo, Roma, Mursia-PUL, 2000, 213-235. 1l saggio era gia apparso in
Estudios Trinitarios 32 (1998) 357-385.

% Si veda J. Hick — P. KNITTER, L unicita cristiana: un mito? Per una teologia
pluralista delle religioni, Assisi, Cittadella, 1987. Sul senso «mitico»
dell’affermazione dell’unicita-esclusivita di Gesu e sull’analogia con I’innamorato si
veda soprattutto P. KNITTER, Nessun altro nome? Un esame critico degli
atteggiamenti cristiani verso le religioni mondiali (= Gdt 207), Queriniana, Brescia,
1991.



22

quale soggetto proprio delle predicazioni cristologiche, la teologia
cristiana ha compiuto un passo decisivo dalla fede in Gesu «Figlio di
Dio» all’idea di Gesu «Dio Figlio». Il cambiamento di soggetto implica
un mutamento nella strategia del discorso: mentre la professione di fede
«Gesu ¢ il Figlio di Dio» aveva carattere metaforico, 1’espressione «Gest
e Dio Figlio» ha una carattere metafisico e implica un equivoco
passaggio dal senso mitico di una metafora religiosa al senso metafisico,
che pretende di dire qualcosa di una figura divina appartenente alla
realta. Ma I’intepretazione metafisica e letterale della fede in Gesu Cristo
st scontra con I’impossibilita di dare alle affermazioni cristologiche cosi
intese un significato logico coerente e plausibile. Se infatti si deve
intendere un’identita reale tra Gesu e Dio Figlio, si devono poter
predicare dei due le stesse qualita: ma in che senso si puo dire che Dio
Figlio soffre al Getséemani o piange davanti alla morte di Lazzaro o ha
sete al pozzo di Giacobbe? E in che senso si puo dire che Gesu é
onnisciente e onnipotente? La regola della communicatio idiomatum piu
che risolvere il problema €& segno del disagio e il suo esito e
inevitabilmente «nestoriano» (tende a distinguere tra 'uomo e il Dio
Figlio) o comunque impone di ripensare all’identita tra Gesu e Dio Figlio
meno in termini sostanziali e piu in termini dinamici o qualitativi. Ma in
tal caso 0 Gesu «diventa» il Figlio nella successione dei tempi oppure va
inteso come 1’incarnazione o la storicizzazione dell’azione/dell’amore di
Dio. Siamo cosi tornati al senso metaforico dell’identificazione
cristologica. Eppure il dogma della Chiesa esige di interpretare 1’identita
in senso sostanziale/reale e quindi I’incarnazione in senso letterale (Gesu
e proprio Dio Figlio incarnatosi). In tal modo si e costretti,
nell’interpretazione letterale dell’affermazione cristologica, a scegliere
qual é il soggetto e quale il predicato. Ricompaiono pertanto le aporie
della tradizione cristologica: se soggetto e il Dio Figlio, la storia di Gesu
rischia di essere apparente (docetismo), mentre se il soggetto & Gesu si
deve accedere all’idea di un Dio mutevole o inferiore, incarnatosi in
Gesu. Nei due casi si conferma la difficolta della teologia cristiana a
comprendere in un sistema di pensiero coerente il mistero di Gesu a
partire da un’interpretazione letterale dell’incarnazione e quindi
dell’identita tra Gesu e Dio Figlio. Ne consegue che I’interpretazione
letterale delle affermazioni cristologiche e impossibile, dal momento che
I’interpretazione realista e sostanziale dell’identita di Gesu con Dio
Figlio porta ad aporie insolubili. Non resta che interpretare
metaforicamente (ossia in senso non descrittivo di stati di cose) le
affermazioni sull’identita di Gesu col Logos e quindi di rileggere
I’incarnazione come un mito. Si tratta di un mito religioso usato per dire
I’importanza di Gesu per I’uomo.

Una discussione puntuale delle analisi logico-linguistiche della confessione
cristologica fatte da J. Hick e sinteticamente offerta da I.U. Dalferth, a



23

partire da diverse opere del teologo inglese®. La ripresa di queste analisi e
utile per mostrare come il problema dell’incarnazione non sia
semplicemente una questione di funzionamento linguistico della professione
di fede (letterale o metaforico?) né tantomeno un problema di rivestimento
culturale piu 0 meno pertinente del mistero di Gesu. E’ in gioco il «temay
stesso delle cristologia, cio di cui parla la professione di fede della Chiesa.
La discussione tra sostenitori della dottrina dell’incarnazione e propugnatori
di una lettura mitica, infatti, non e semplicemente un dibattito su una forma
particolare di rappresentazione del «tema» della cristologia, ma € una
disputa su questo stesso «temay. E’ insomma una discussione su «cio che»
(was) la confessione di fede porta a linguaggio e non solo sul «come» (wie)
lo esprime (miticamente o meno). L’alternativa puo essere individuata in
questi termini: ’evento dell’incarnazione ¢ il «tema» fondamentale delle
affermazioni cristologiche o la cristologia dell’incarnazione ¢ solo un modo
erroneo di dire il «tema» cristologico? E’ evidente che non si puo
rispondere alla domanda senza chiarire «cio di cui ultimamente trattano» le
affermazioni cristologiche. J. Hick contesta precisamente che le
affermazioni cristologiche abbiano un unico «tema» con cui cade o sta la
fede cristiana. Si deve piuttosto dire che la confessione di fede in «Gesu
Cristo Figlio di Dio» cerca di esprimere con diversi titoli, aventi valore
metaforico, il significato di Gesu per i suoi discepoli. Se si ammette che la
confessione cristologica ha un’unica struttura normativa, si deve ammettere
che il suo significato & letteralmente vero, per cui Gesu € il Figlio di Dio.
Ma un simile significato realistico-letterale implica precisamente quel
mutamento di referente gia segnalato: da Gesu «Figlio di Dio» al Dio Figlio
incarnatosi in Gesu, col corrispondente passaggio dal senso metaforico a
quello metafisico. L’impossibilita di interpretare in senso letterale queste
affermazioni cristologiche, nel senso di un’identita sostanziale e numerica,
spinge Hick ad interpretare I’identita come «continuita», una continuitd non
essenziale ma «di evento»: tra Gesu e Dio vi € una sorta di «homoagape»
(anziché homoousia, in cui peraltro ousia sarebbe un concetto meno chiaro
di quello di «agape»), per cui I’amore di Gesu ¢ un prolungamento storico
dell’amore di Dio stesso. Gesu € un «evento complesso» in cui si realizza in
maniera unica I’amore di Dio, al punto che si puo dire: «Jesus was God’s
attitude to mankind incarnate»®. L’identita tra Gesu e il Logos ¢ dunque
quella di una «continuity-of-agapeing». Dicendo che «Gesu ¢ il Figlio di
Dio» si cerca di esprimerne il significato per i discepoli: Gesu «storicizza»
per noi I’azione amorevole di Dio. Dunque le affermazioni cristologiche
vanno lette come un «mito religioso». Un mito non dice qualcosa in senso
letterale, ma interpreta il significato e il valore di una cosa per colui che
parla: il mito racconta una storia o offre un’immagine che significano per
chi parla e per chi ascolta un atteggiamento, un’impressione suscitate dalla
cosa di cui si parla. 1l discorso mitico ha valore metaforico, non descrittivo.
L’affermazione «Gesu ¢ il Figlio di Dio» non ¢ vera o falsa, ma dice con un
motivo mitico il significato di Gesu per il mondo. Gesu € colui alla cui
sequela entriamo alla presenza di Dio in modo che quest’incontro cambi la
nostra vita. Ma una simile interpretazione rispetta il «tema» della
confessione cristologica o lo fallisce? Queste analisi di Hick presentano di

¥ |LU. DALFERTH, «Der Mythos vom inkarnierten Gott und das Thema der
Christologie», Zeitschrift fur Theologie und Kirche 84 (1987) 329-338.

0 J. Hick, Christ and Incarnation, in IDEm, God and the Universe of Faith. Essays in
the Philosophy of Religion, London, 1973, 163.



24

fatto un duplice aspetto problematico: da un lato annullano il valore
semantico delle affermazioni cristologiche (il senso espresso) nella
dimensione pragmatica (il significato per me o per noi) e dall’altro
smarriscono il vero referente della confessione cristologica (¢ davvero
semplicemente Gesu di Nazareth nel suo significato per 1'uomo?). Il
problema aperto quindi non € solo quello di \verificare se
nell’interpretazione metaforica piuttosto che letterale ¢ esattamente inteso
«Ci0 che si dice di Gesu», ma se si coglie veramente «cio di cui si parla»
quando si dice che Gesu ¢ il Figlio di Dio. Di cosa parla la fede cristiana?
Parla semplicemente dell’uomo di Nazareth proiettando su di lui significati
salvifici mediante miti piu 0 meno di moda?

L’acquisizione preziosa di queste discussioni sul funzionamento delle
affermazioni di fede cristologiche é la necessita di verificare la res de
gua agitur: non si tratta di dibattiti accademici su una possibile forma
rappresentativa (incarnazione) del referente del discorso cristologico, ma
di un dibattito sullo stesso referente della professione di fede della
Chiesa e quindi della cristologia. A questo livello emerge con chiarezza
I’equivoco del procedimento di J. Hick: la sua prospettiva cristologica
rimane ancorata all’idea che la confessione in Gesu si riferisca
semplicemente al Gesu di Nazareth afferrabile storicamente, per
esprimerne il significato per i discepoli. Siamo nell’orizzonte della
separazione tra fatto e senso, evento e suo significato, dove I’evento/fatto
compare come un dato pacifico e in sé sussistente e il significato
un’operazione ermeneutica operata dal soggetto credente in modo piu o
meno coerente e plausibile. Ma é sufficiente una simile comprensione
del senso della confessione cristologica? Occorre, con I.U. Dalferth,
contestare anzitutto questa comprensione del «tema» della cristologia. Le
confessioni di fede non esprimono il significato (piu 0 meno mitico) di
un giudeo vissuto molti secoli fa, ma esprimono il riconoscimento del
Gesu risuscitato da Dio come Cristo e presente ad ogni uomo in ogni
tempo come garanzia di liberazione dal peccato e dalla morte. La fede
non rimanda al dato storico «Gesu» dicendone il significato per 'uomo,
ma rimanda al Gesu risuscitato da Dio come salvatore di ogni uomo.
Questo e il «tema» della fede cristologica, cio di cui parla ultimamente la
confessione di fede e cio per cui sta o cade il cristianesimo.

In tal senso occorre fare tre precisazioni. Anzitutto si deve dire che la fede
non esprime «un certo significato» di Gesu, ma confessa il «significato
salvifico» realizzato da Dio con la risurrezione di Gesu dai morti.
L’affermazione «Gesu ¢ il Figlio di Dio» non ¢ una metafora perché un
predicato mitologico e attribuito a un personaggio storico della Giudea, ma
perché qui si cerca di portare a linguaggio 1’esperienza del Crocifisso
risorto, attualmente vivente e presente nella potenza di Dio. Proprio perché
al presente media il nostro legame con Dio, Gesu ha un significato salvifico.
Cio di cui parla la confessione di fede e precisamente questa vita del Risorto
nella potenza di Dio, quale offerta di salvezza per noi. L’errore
fondamentale di Hick é quindi quello di ridurre il referente cristologico
della confessione di fede alla figura storica di Gesu di Nazareth e al suo



25

significato esemplare per noi: € qui presupposta una «visione pelagiana»
della salvezza portata da Gesu, ridotto a realizzazione esemplare dell’amore
di Dio, che ci introduce a un nuovo stile di vita. In secondo luogo si deve
precisare che il valore pragmatico dell’enunciazione di fede si fonda sul suo
valore semantico, ossia sulla pretesa non di dire solo qualcosa di
significativo su Gesu, ma di portare a parola cido che veramente € il centro
del mistero cristologico. Gesu non ¢ solo «un certo significato per noi», un
modello, un impulso all’amore, il cui valore sta nell’introdurre al vero
amore di Dio. Solo su uno sfondo di questo tipo si pud distinguere tra
dimensione proposizionale e performativa del discorso: cid che diciamo di
Gesu ha valore ermeneutico provvisorio e relativo, poiché alla fine conta
solo cio che il significato riconosciuto a Gesu ci spinge a fare. In verita la
confessione di fede esprime un dono di Dio piu radicale, che si realizza in
Cristo (e non solo si significa nella sua vicenda in maniera esemplare) e
mediante la sua morte e risurrezione si partecipa a noi come dono di vita
nuova. La professione di fede «Gesu é Figlio di Dio» esprime dunque un
dono di Dio che si realizza nella vicenda di Gesu, dischiudendo un mondo
nuovo. La confessione di fede pretende di cogliere questo evento salvifico
nella sua verita ultima e non semplicemente secondo un certo significato.
Infine occorre precisare che la fede cristiana non rimanda come suo
referente a una figura del passato e quindi a una storia umana-empirica
isolata e conclusa, la cui relazione con Dio sarebbe un’interpretazione
successiva ed estrinseca. La confessione cristologica rimanda piuttosto a un
evento escatologico in cui si realizza un’unita singolare di Dio con ['uomo.
Il referente della confessione cristologica non e dunque un Gesu storico
afferrabile per s¢, ma Gesu il Cristo glorificato da Dio e presente ad ogni
tempo come mediazione di questa venuta salvifica di Dio nella storia.
Questo evento escatologico € portato a linguaggio nelle metafore
cristologiche che confessano diversamente «Gesu ¢ il Signore, il Cristo, il
Figlio di Dio». E’ questo il «tema» costante delle confessioni cristologiche,
che la dottrina dell’incarnazione cerca di dire in una nuova prospettiva, piu
attenta al problema dell’origine che all’orizzonte escatologico originario.

Pur sottoscrivendo le osservazioni critiche di 1.U. Dalferth e in
particolare il suo richiamo al vero referente delle confessioni di fede
cristologiche, occorre ulteriormente chiarire il «tema» della cristologia.
Si deve infatti senz’altro dire che la professione di fede «Gesu e il Figlio
di Dio» cerca di esprimere 1’identita di Gesu in quanto primogenito dei
risorti: nell’«é» della formula di fede si esprime 1’evento escatologico
della risurrezione di Gesu, costituito Signore e Cristo da Dio Padre suo.
Non si tratta percio di dire un possibile significato salvifico di Gesu per
noi, ma di portare a discorso la presenza del Glorificato, che vive ora
della potenza di Dio e ci dischiude un mondo nuovo. Si potrebbe pero
ulteriormente domandare se la confessione cristologica esprime la verita
attuale del Cristo vivente anziché il ricordo del Gesu della storia. In altri
termini: la confessione «Gesu € il Cristo o il Figlio di Dio» non dice
soltanto la verita di Gesu nell’evento escatologico del Dio che risuscita,
ma cerca di porre un’identita tra Gesu e il Cristo. Vuole, insomma,
cogliere la continuita nella differenza dei tempi, costitutivi della vicenda
di Gesu: la fase terrena prepasquale e quella glorificata. Dicendo che
Gesu e Figlio di Dio non si vuole solo tentare di formulare 1’attuale



26

presenza di Gesu come Risorto, portando a espressione I’evento
escatologico in cui Dio realizza la nostra salvezza, mentre si identifica
con la vicenda di Gesu, confermandone la missione al di la della morte.
La confessione cristologica vuole anche dire I’identita ultima di Gesu
Risorto, cogliendo in qualche modo quell’elemento costitutivo che fa
I’unita nella discontinuita dei tempi e delle condizioni. L’«e» della
professione di fede non dice solo I’evento escatologico in cui Dio si
identifica con la storia di Gesu, ma indica anche 1’identita personale
ultima del Figlio che ha vissuta tra noi fino alla morte di croce ed €
attualmente presente ad ogni tempo come il Cristo glorioso. Questa
verita del Figlio non identifica una specie di fase previa della vita di
Gesu Cristo, ma cerca di dire la profondita che unifica le due fasi della
vita del Nazareno, quella terrena e quella gloriosa. Ne coglie insomma la
radice in Dio, individuando la «trascendenza costitutiva» della vicenda di
Gesu, ossia la profondita teologica del suo agire terreno (il Regno che
viene nei gesti di Gesu) e la gloria divina della vita nuova del Risorto.
Questa «trascendenza» non ¢ genericamente I’evento escatolgico del
venire di Dio, che si fa vicino all’uomo identificandosi con la storia di
Gesl, ma e piuttosto la realta del Figlio, che vive storicamente la sua
relazione col Padre suo in una vicenda autenticamente umana, distinta in
una fase kenotica e in una fase glorificata. La confessione di fede
cristologica esprime il riconoscimento dell’identita del Figlio nella
differenza tra Gesu e il Cristo glorificato: non si tratta del significato
salvifico di una figura storica del passato, ma neppure della verita
escatologica del Risorto che toglie il rimando a quella figura storica,
dicendone il vero segreto. Si tratta invece del mistero che unifica i due
tempi della rivelazione di Gesu nella sua identita profonda, in cui € in
gioco I’essere stesso di Dio nella differenza del Figlio. Solo la storia
concreta di Gesu poteva svelare, nel suo libero accadere, la liberta
personale del Figlio che si riceve dal Padre e a lui si dona fino alla morte
di croce. La risurrezione appare cosi come la risposta del Padre, il
compimento di quel dialogo interpersonale che costituisce il cuore della
vicenda di Gesu. Se la risurrezione, in continuita con le opere potenti che
manifestavano 1’autorita singolare di Gesu, svela pienamente
I’identificarsi di Dio con quella storia — per cui il segno Gesu media una
nuova immediatezza con Dio nella quale dono e Donatore, messaggero e
messaggio, contenente e contenuto si identificano — 1’unita di Dio con
Gesu rivela una nuova differenza, che é quella del Figlio inviato e del
Padre inviante. In questa nuova differenza si inscrive I’identita del Figlio
Gesu e la verita di Dio.

Cerchiamo allora di approfondire questo aspetto, riprendendo le
indicazioni sul funzionamento metaforico della confessione di fede
cristologica.



27

3.2. L’incarnazione come metafora. Si ¢ gia accennato all’alternativa
posta da J. Hick tra interpretazione letterale e mitica dell’incarnazione.
L’impossibilita dell’interpretazione letterale si radica nell’impossibilita
di comprendere in modo coerente e plausibile 1’identitd posta dalla
professione di fede tra Gesu e il Figlio di Dio. Se ne deve concludere che
nella confessione di fede non si vuole «descrivere uno stato di cose», che
puo essere vero o falso e quindi avrebbe valore realistico e un senso
matafisico. Si intende piuttosto esprimere metaforicamente il significato
di Gesu per noi, a partire da un mito religioso (I’incarnazione), in modo
da suggerire la «continuita» tra la storia di Gesu e 1’agire di Dio. La
professione di fede, letta come metafora alla luce del mito
dell’incarnazione, permette di cogliere nella vicenda di Gesu la
«storicizzazione conseguente dell’amore di Dio», D’«incarnazione
dell’agape divino». E’ questo il senso «metaforico» dell’idea di
incarnazione ¢ quindi dell’identificazione/unita di Dio € uomo in Gesu*.
Ma questa interpretazione del «senso metaforico», inteso come discorso
«non descrittivoy di un significato per 'uomo della figura storica di
Gesu é riduttivo nei confronti della stessa comprensione attuale della
metafora®?. Presuppone infatti una comprensione della metafora come
abbellimento retorico, strategia comunicativa di persuasione al di la del
discorso scientifico, discorso poetico teso a suscitare emozioni piu che a
«dire cose». In verita la metafora & una forma di discorso che ha la
pretesa di far conoscere la realta a un nuovo livello dell’esperienza. E’
un tipo di discorso «euristico», capace cioe di far scoprire nuovi nessi tra
le cose, introducendo a un nuovo livello di comprensione del mondo in
cui si abita. Il valore metaforico della confessione cristologica indica
allora quel tipo di discorso che ridescrive il mondo in relazione al farsi
vicino escatologico e salvifico di Dio, un farsi vicino che si realizza nella
forma del crocfisso-risorto. Il cristiano parla di Dio in Gesu,
corrispondendo al venire di Dio nel mondo, un venire in cui Dio si fa
vicino in maniera inaudita alla sua creatura (risurrezione) pur nella
permanente dissomiglianza (croce). La metafora cristologica dischiude
nel mondo la percezione del venire di Dio, racconta questo farsi vicino di
Dio che trasforma il mondo come la risurrezione di Gesu ha trasformato

1 Si veda su questo J. Hick, The Metaphor of God Incarnate, London, SCM Press,
1993. Un’ampia recensione dell’opera si pud trovare in G. O’COLLINS, «The
Incarnation under Fire», Gregorianum 76/2 (1995) 263-280.

“2 Convengono in questo tipo di obiezione sulla comprensione riduttiva della
metafora U. LINK-WIECZOREK, Inkarnation oder Inspiration. Christologische
Grundfragen in der Diskussion mit britischer anglikanischer Theologie, Gottingen,
Vendenhoeck 8 Ruprecht, 1998, 334-349, e P. GAMBERINI, Rilevanza metaforica
della Cristologia, in M. FARRUGIA (ed), Universalita del cristianesimo. In dialogo
con J. Dupuis, Cinisello Balsamo, San Paolo, 1996, 211-231.



28

il suo destino, al di la della morte e del peccato. J. Hick utilizza dunque
un concetto ristretto di metafora, che lo porta a ridurre il discorso
cristologico in termini funzionali e relativistici:

«Con D’affermare il carattere metaforico dell’incarnazione, J. Hick viene a
ridurre la dimensione ontologica della cristologia ad un significato
puramente funzionale: Gesu Cristo incarna la realta e I’amore di Dio. Se
I’incarnazione di Dio ha questo significato metaforico-funzionale, “diventa
naturale affermare che tutte le piu grandi figure religiose abbiano
‘incarnato’ in vario modo I’ideale della vita umana in risposta alla realta
divina”... In tutte le religioni tradizionali si realizza la stessa dinamica
soteriologica  fondamentale: la  trasformazione  dall’egocentrismo
all’allocentrismo. E” dunque possibile, afferma Hick, che ci siano state altre
incarnazioni in altre religioni ed e da escludere la superiorita del
cristianesimo sulle altre religioni. [...] Affermare il carattere metaforico dei
titoli cristologici e del termine incarnazione non significa dissolvere
I’unicita e la definitivita dell’evento escatologico e nemmeno ridurre il
significato ontolgico della cristologia a quello meramente funzionale.
Questo e possibile, tuttavia, se si abbandona la concezione aristotelica della
metafora come linguaggio improprio. La distinzione che J. Hick compie tra
significato letterale e significato metaforico dell’incarnazione, a cui
corrisponde a livello teologico quello tra cristologia ontologica e cristologia
funzionale, ha origine da una comprensione riduttiva del rapporto tra essere
e parola»®.

In queste considerazioni critiche di P. Gamberini, che riprende le
indicazioni di E. Jingel sul valore meaforico del discorso teologico*,
ritroviamo le obiezioni di I.U. Dalferth: una concezione inadeguata del
senso del discorso metaforico implica una separazione tra dimensione
proposizionale e performativa (tra cio che si dice e I’effetto del discorso)
e questo conduce alla riduzione della salvezza a «trasformazione»
dell’egoismo in apertura all’alterita, sulla scorta dell’amore divino.
All’origine di tutto c’¢ una comprensione semplicistica del rapporto tra
parola ed essere, tra fatto e significato, che riduce il linguaggio a un
sistema di segni inventato per indicare degli oggetti. Ma la parola non é
solo segno o immagine della realta. Il linguaggio dischiude un suo
orizzonte di senso, nel quale le cose dette assumono una nuova
dimensione e quindi un nuovo significato. La parola ridescrive la realta,
svelandone dimensioni nuove che permettono di abitare diversamente il
mondo. E’ quanto avviene al discorso mitico assunto nella Scrittura:

«Quando il linguaggio biblico media figure mitologiche, queste vengono
trasferite dal loro orizzonte mitologico ed assunte in una prospettiva
propriamente storica. In questo metaforein si realizza la demitizzazione di
queste figure mitologiche... E’ invertito cosi il processo ermeneutico: non ¢

“lvi, 227-228.

“P. RICOEUR — E. JUNGEL, Dire Dio. Per un’ermeneutica del linguaggio religioso (=
Gdt 113), Brescia, Queriniana, 1978.



29

piu il contingente e storico, che vengono localizzati nell’orizzonte
universale ed atemporale del mondo mitico, ma e questa realta mitica che
viene ora localizzata nel contingente e storico. Sub Caesare Augusto, sub
Pontio Pilato. “In Gesu di Nazareth Dio manifesta la rivelazione storica
della sua essenza nella forma particolare di un uomo giudeo, che visse in
una situazione determinata, storicamente unica. Nel legame a questo unico
evento storico consiste la Christian uniqueness”. Come 1’uso metaforico dei
titoli cristologici non dissolve affatto I'unicita e la definitivita dell’evento
escatologico, cosi I’'uso metaforico del mito evita ogni forma mitologica di
confusione tra I’'umano e il divino, senza dover ridurre il significato
ontologico dell’incarnazione a quello meramente funzionale»®.

La qualita metaforica del discorso cristologico esprime quindi la
vicinanza escatologica di Dio nella singolare storicita di Gesu, una
vicinanza che mantiene la «differenza concreta» tra Dio e uomo
(differenza significata dalla croce piu che da una trascendenza astratta).
Il titolo «Figlio di Dio» € assunto in senso metaforico se narra breviter la
storia di Gesu di Nazareth, avvicinando ’'uomo a Dio, piu di quanto
I’uomo sia prossimo a se stesso. Il senso metaforico dell’incarnazione
rimanda, ancora una volta, all’evento escatologico del farsi vicino di
Dio, al suo venire nella storia di Gesu, identificandosi con questa
vicenda singolare. Le metafore cristologiche cercano di cogliere questo
evento, portandolo a linguaggio nel discorso di fede. Nelle metafore
cristologiche non si uniscono Dio e uomo come un significato ad un fatto
storico dato, ma come due mondi che sono accostati nella metafora
perché si percepisca la realta a un nuovo livello di profondita, quello del
venire di Dio stesso in relazione all’uomo.

Anche qui, pero, emerge un’ulteriore domanda sul funzionamento
della «<metafora cristologica»: si tratta semplicemente di una trascrizione
dell’evento escatologico del venire di Dio, che trasforma la realta,
oppure la metafora cristologica coglie un nesso, un legame piu profondo
nella vicenda di Gesu, identificando il livello della liberta personale del
Figlio in relazione al Padre? In altri termini: il «referente» della metafora
¢ I’evento del farsi vicino di Dio in Gesu o non indica anche un «di piu
di senso» che identifica la profondita teologica dell’agire personale di
Gesu, inteso come la storia del Figlio di Dio tra noi?

3.3. Il duplice equivoco sul versante di Gesu. Come che sia di queste
suggestioni sul discorso metaforico, la discussione con J. Hick ha
permesso di mettere in luce due equivoci nella considerazione di Gesu
Cristo. Il primo e quello di pensare al rapporto tra Gesu e Logos come al
rapporto tra particolare storico e univesale teologico, perdendo una
considerazione unitaria del mistero di Gesu Cristo, cioé del crocifisso

*Ivi, 228-229.



30

risorto, in cui si percepisca che e proprio la risurrezione a dire
I’'universale di Gesu, rimandando peraltro all’azione dello Spirito*. Ci0o
che si fallisce in questo primo errore prospettico € proprio il referente del
discorso cristologico, il «tema» della confessione di fede. Non si tratta
infatti di una figura storica, intesa come un dato pacifico su cui proiettare
significati salvifici, bensi dell’evento escatologico della glorificazione di
Gesu crocifisso, in cui si manifesta il farsi vicino di Dio che apre un
mondo nuovo e anticipa 1’eschaton. Questo referente del discorso
dischiude un mondo nuovo a partire dal venire di Dio in Gesu e quindi
non puo che essere detto in un discorso metaforico capace di dischiudere
nuove dimensioni del reale.

Il secondo equivoco e quello di fare di Gesu una figura storica in sé
compiuta, il cui riferimento a Dio compare come elemento successivo e
quindi estrinseco, nell’ambito dell’interpretazione pit 0 meno mitica del
suo valore salvifico per noi. Questo significato salvifico sarebbe espresso
dal termine generico «incarnazione», estensibile ormai anche ad altre
figure religiose, in cui si incontra I’amore di Dio in maniera
trasformante. A parte la discutibilita della nozione di salvezza qui
presupposta, questo errore di prospettiva sembra originato da una
considerazione di Gesu e del suo rimando a Dio che tende a giustapporre
i due termini come due realta a sé stanti ¢ autoconsistenti. E’ naturale che
una simile considerazione non riesca a pensare ’identita/unita di Gesu
col Figlio di Dio, dal momento che pensa al Figlio di Dio/Logos come a
una realta accanto a Gesu e quindi al Logos come una fase previa della
vita di Gesu. Una simile «fase previa», intesa in senso descrittivo, €
certamente un mito religioso equivocato in senso «letterale». Ma la
confessione di Gesu quale Figlio di Dio e la dottrina dell’incarnazione
del Figlio intendono esprimere una simile realta giustapposta alla storia
di Gesu? Non indicano piuttosto la profondita teologica della vicenda di
Gesu, identificando 1’elemento di continuita nella discontinuita dei tempi
tra il Gesu terreno e il Cristo glorificato? E questa identificazione non
avviene proprio mediante un linguaggio metaforico che accosta due
termini inconciliabili «in senso letterale», Gesu crocifisso e il Cristo
glorificato, costringendo a riconoscere la pertinenza della loro
predicazione a un altro livello di lettura del reale, un livello che
dischiude una nuova percezione di cio che € in gioco nella vicenda di
Gesu, fino a far cogliere in quella storia il dono trinitario del Figlio?
Questo € precisamente ci0 che cerca di esprimere la dottrina

“ Per un approfondimento di questa notazione si veda M. BoRDONI, Singolarita e
universalita di Gesu Cristo nella riflessione cristologica contemporanea, in P. CoDA
(ed), L’Unico e i molti, Roma, Mursia-PUL, 1997, 67-108.



31

dell’incarnazione, che si presenta come strumento utile per cogliere il
referente ultimo della vicenda di Gesu, il suo mistero radicato in Dio.

4. CONCLUSIONE: LA VERITA DEL FIGLIO E L’EVIDENZA DELLA STORIA
DI GESU.

I1 dibattito recente sul rapporto tra il Verbo e Gesu pone 1’esigenza di
ri-precisare il senso di tre dimensioni irrinunciabili per la cristologia: la
storicita di Gesu, la verita del Figlio e il significato della «preesistenzax.

4.1. La storicita di Gesu. La cristologia, intesa come riflessione critica
su cio che la fede sa, conosce di Gesu Cristo, deve partire dal
fondamento e dall’oggetto proprio di questa stessa fede e non da altre
istanze estrinseche o sovrapposte ad essa. Ma cosa sa la fede? La fede ¢
la relazione adeguata con Gesu. In che senso? Nel senso che viene a
sapere adeguatamente la verita di Gesu, non in occasione di Gesu o
insieme a Gesu. La fede non viene a sapere di Dio in Gesu, né
dell’'uvomo-Dio in Gesu. Non viene a conoscenza del significato
universale del Cristo in occasione di Gesu, né dell’azione escatologica di
Dio in relazione a Gesu. La fede sa Gesu come il Cristo, cioé come il
compimento della storia della salvezza, nella sua verita ultima di Figlio
di Dio tra noi.

La fede sa Gesu, e quindi esige una cristologia di Gesu, colto nella sua
storicita singolare (assolutezza, normativita), la cui unita radicale, che €
la ragione intrinseca per cui quest’'uomo concreto € norma universale e
ha in sé la ragione del suo essere tale, si trova nel mistero del Figlio che
liberamente  (preesistenza) ma veramente e  definitivamente
(incarnazione) si da in Gesu (evento libero e storico).

Questa e la prospettiva di una cristologia della singolarita di Gesu,
che dice storicita e assolutezza. Non € possibile afferrare il contenuto
ultimo in sé e per sé, al di la di Gesu, della sua storia singolare, che ¢ il
luogo concreto della sua emergenza, ma sempre e solo in relazione a lui.
La fede ne coglie la singolarita, ossia il fatto che la normativita-ultimita-
definitivita di Gesu si trovano proprio nella sua identita storica concreta,
nella sua vicenda.

Per mantenere questa prospettiva occorre elaborare una cristologia di
Gesu, dove Gesu il Cristo sia quell’avvenimento veritativo, ultimativo,
normativo, che viene messo a tema. Una simile cristologia adegua la
fede cristiana, caratterizzata da un rapporto con Gesu che non é
facoltativo, poiché trova precisamente in Gesu stesso la garanzia della
sua legittimita. Questo rapporto non é riconducibile a quello di un
esempio, fosse pure il piu alto e il pit grande, che ha la forza normativa



32

del modello, ma non quella di giustificare da se stesso che proprio lui €
I’esempio. E’ un rapporto che comporta il riconoscimento che la
pienezza della rivelazione é avvenuta in Gesu e che quindi la verita va
riconosciuta nell’avvenimento personale di Gesu e non in un sistema, di
cui la comparsa di Gesu sarebbe una funzione privilegiata. Vi € insomma
un rapporto strutturale di Gesu con la fede e la rivelazione cristiana: il
riferimento a Gesu € determinante e normativo per il credere cristiano,
cosi che credere non significa credere come Gesu o in occasione di Gesu
(credere alla giustizia, all’'uomo nuovo...) ma credere Lui e cosi venire a
sapere la verita. Non dissociando un discorso sull’universale e sul
normativo del cristianesimo (I’uomo nuovo, il Cristo, ’'unita di finito e
infinito, la liberazione) dal discorso su Gesu, in quanto i due discorsi
coincidono in Gesu, si accede alla cristologia della singolarita di Gesu:
dove Gesu ¢ I'universale del cristianesimo e a lui va riconosciuta una
storicita singolare e quindi il carattere assoluto del suo avvenimento.

La testimonianza apostolica dice che il motivo di questa ultimita-
definitivita di Gesu sta nel singolare rapporto di Gesu con Dio, Padre
suo, rapporto che si rende evidente nella sua risurrezione, che invera-
compie la veritd inscritta nella sua vicenda precedente. E’ la sua
caratteristica di Figlio, ossia di uno che e talmente vicino a Dio, da
condividerne le prerogative e da esserne I'immagine. Questo fa la sua
superiorita rispetto agli altri inviati e alle altre mediazioni di Dio.

La verita del Figlio che ¢ Gesu va pensata, all’interno dell’alleanza e
della sua storia, come avvenimento di un libero dono trinitario, che
compie il senso della storia della salvezza. In Gesu si compie il dono di
Dio al popolo eletto perche in lui si attua quel donarsi originario che é
Dio stesso, in modo che il dono di Dio sia presente col suo fondamento.
Il compimento dell’alleanza ¢ un dono del Dio fedele nel quale (non solo
in occasione del quale) si viene inseriti e resi partecipi del donarsi
trinitario che e Dio stesso. Tale dono € precisamente il libero
avvenimento del Figlio, che mette in comunione col Padre per la forza
dello Spirito. L’essere Figlio di Gesu, quale compimento nel
superamento delle altre mediazioni del farsi vicino di Dio, si definisce
pienamente nel realizzarsi della missione dello Spirito: essere-figlio nel
caso di Gesu significa finalmente poter inviare dal Padre e con il Padre
lo Spirito promesso. E’ questo che fonda [D’attualita-creativita del
rapporto tra ['unico Gesu e ogni tempo, senza sacrificare la singolarita di
Gesu e senza svuotare di senso il tempo dopo Gesu, pur mantenendo
I’ultimita-definitivita dell'avvenimento di Gesu. Gesu determina ogni
tempo nello Spirito, che ¢ lo Spirito del Figlio e del Padre. E’ questa la
definitivita di Gesu in quanto avvenimento assoluto di verita.

La confessione di Gesu come il Cristo dice precisamente la qualita
definitiva della mediazione insuperabile di quel dono totale, in cui si
manifesta e si comunica lo stesso Donatore nella potenza del suo donare



33

originario, anzi del donarsi che e Dio stesso. Posso percio ricevere
guesto dono solo partecipando al donarsi di Dio, lasciandomi consegnare
a me stesso all’interno di questo comunicarsi di Dio. La mediazione di
un tale dono, nella sua radicalita, non puo essere mediazione di qualcosa
che e precostituito rispetto ad essa e indipendente, ma la stessa
mediazione ¢ il costituirsi, I’accadere del dono nella sua mediazione. In
guanto realizza il donarsi di Dio, la mediazione & definitiva e
insuperabile. L’avvenimento di Gesu nella sua effettualita, nel suo
accadere concreto, e costitutivo della verita di Dio e non una semplice
manifestazione di qualcosa d’altro, dato indipendentemente dall’evento
in cui si realizza. In questo senso radicale Gesu e il Cristo, cioe il
compimento dell’alleanza, il mediatore definitivo di salvezza, proprio
perché realizza il donarsi radicale di Dio, al punto che non posso
accogliere questo dono che partecipando al donarsi di Dio in Gesu, cioé
alla relazione tra Padre e Figlio (dono del loro Spirito). La verita del
Figlio vuole esprimere proprio la radicalita del dono nella sua
mediazione storica.

Alla luce di queste considerazioni si capisce in che senso [’accadere stesso
del dono nella sua mediazione e costitutivo della veritd di Dio e non
semplice manifestazione di qualcosa di gia dato, indipendentemente
dall’accadere concreto. Nella mediazione si sperimenta il compimento
perché si costituisce nella sua radicalita il dono stesso. Nell’accadere della
mediazione, il Dio che si dona e I’'uomo che riceve un mondo nuovo, creato
dal dono stesso, si determinano reciprocamente in modo nuovo, definitivo e
insuperabile: 1’evento cristologico ¢ il medio nel quale si istituiscono
originariamente la differenza creaturale fra Dio e ’'uomo e la destinazione
egualmente originaria dell’'uomo alla vita di Dio. Anzitutto c’¢ una nuova
determinazione dell uomo di fronte al dono di Dio. L’uomo accede al dono
definitivo di Dio se si lascia consegnare a se stesso in modo nuovo dal
donarsi di Dio e nella fede si consegna a Dio partecipando allo stesso
donarsi di Dio, cosi da essere introdotto nel mirabile scambio che regge
tutta ’economia della salvezza e la stessa vita trinitaria. Ma ci10 significa
che non e possibile accogliere autenticamente il dono di Dio in Gesu
riconducendolo a elementi previ: non c’¢ un senso accessibile
indipendentemente dall’evento e dalla necessita unica che lo regge. Nessuna
idea di Dio o dell’'uomo puo predisporre a riconoscere il senso della vicenda
di Gesu se non si sottomette al criterio che promana dalla sua realta. La
parola di Gesu non mette in gioco una verita generale, che sarebbe vera
sempre € ovunque, ma chiede di diventare vera poiché Dio vi ¢ all’opera per
farla diventare vera. L’annuncio di Gesu si produce sempre a commento di
un agire, che ha come scopo di mostrare che Dio ¢ all’opera in
quell’annuncio. Si tratta dell’annuncio di un dono che eccede ogni possibile
attesa e che ogni uomo puod riconoscere come la sua evidenza prima, non
subordinata ad altro. In secondo luogo e corrispondentemente la radicalita
del dono implica che Dio é determinato in modo nuovo dalla storia di Gesu.
La Pasqua rivela I’identificazione di Dio stesso con 1’atto storico di Gesu: la
storia di Gesu realizza la verita di Dio che manifesta, percheé Dio vi si €
identificato. Nella fede cristologica il riconoscimento dell’identita teologica
di Gesu é inseparabile dal riconoscimento che il fondamento di questa
identita consiste nell’autoidentificazione di Dio con la storia di Gesu. La



34

fede cristologica é risposta a questa evidenza. La verita teologica percepita
in Gesu non riguarda un concetto di Dio definito a prescindere dalla storia
di Gesu, ma ’essere di Dio che questa storia determina. La storia di Gesu
non costituisce uno stadio preliminare che potrebbe essere superato una
volta raggiunta la verita teologica di Gesu, ma e la forma permanente
dell’accesso a questa verita. In tal senso la divinita di Gesu non significa
che [esistenza di Gesu é la forma dell uomo conforme a Dio, ma piuttosto
la forma umana dell’essere di Dio. Gesu non € un uomo divinizzato, ma
|'incarnazione di Dio. La storia di Gesu riguarda Dio in qualita di soggetto
che la patisce e percio e costitutiva della sua identita. Ma Dio puo lasciarsi
determinare dalla storia di Gesu perché in se stesso e reciprocita, relazione
nell’autodistinzione personale. La verita trinitaria € la condizione di
possibilita radicale dell’identificazione di Dio con I’evento di Gesu. La fede
riconosce Gesu come 1’evento di Dio (genitivo soggettivo).

Il «luogo» in cui si accede alla percezione della radicalita del dono
nella sua mediazione definitiva e insuperabile e la liberta storica del
mediatore stesso, che anticipa la verita che diviene evidente con la
Pasqua. Gesu si appropria liberamente del suo destino a partire da
un’esigenza interiore che i discepoli riconosceranno nella sua relazione
singolare col Padre. Non si tratta di un legame estrinseco alla storia di
Gesu, ma del movimento stesso della sua vita. La singolarita di Gesu
consiste nel fatto che egli realizza attivamente quella verita di Dio che
non puo essere saputa se non perché egli I’ha istituita ed ¢ saputa percio
nella differenza tra lo svolgimento di questa storia e il riconoscimento
del suo senso da parte dei discepoli. In questa polarita di svolgimento
(costitutivo della veritd) e riconoscimento (manifestativo della sua
evidenza) si conferma la centralita della mediazione singolare di Gesu,
che e costitutiva della verita di Dio che rivela. Percio la verita di Dio in
Gesu non puo essere saputa indipendentemente dal suo costituirsi
nell’evento del suo concreto accadere.

Ne deriva che anche 1’accesso a tale verita ¢ possibile solo nella forma
della ripresa memoriale del movimento dell’avvenimento storico, ossia
della vicenda di Gesu, nella sua concreta attuazione.

4.2. La verita del Figlio ¢ 1’evidenza della storia di Gesu, cosi che,
confessandola, si corrisponde all’esigenza di veritd inscritta nella
vicenda di Gesu costituito in potenza Cristo e Signore mediante la
risurrezione, ma che il Nazareno aveva gia anticipato nella sua libera
disposizione di sé fino alla croce.

Col termine «verita del Figlio» non intendiamo semplicemente e
immediatamente la predicazione (neotestamentaria) del titolo
Figlio/Figlio di Dio a Gesu, attestata gia a Cesarea di Filippo (secondo
Matteo) e pienamente affermata dopo la risurrezione, qualunque sia il
significato biblico-giudaico da attribuire a un simile titolo (elezione
regale, figura messianica, predilezione divina per il giusto, profeta
escatologico). Il termine vuole indicare piuttosto quella comprensione



35

radicale e complessiva del mistero di Gesu che si radica nella percezione
della sua vera relazione con Dio, pienamente manifestata nella gloria di
Pasqua e rivelatasi piu forte della morte e quindi al di la delle condizioni
spazio-temporali della sua realizzazione storica. Questa «verita del
Figlio» non é colta in sé e per sé, indipendentemente dalla storia di Gesu,
né e una nozione disponibile a chiunque consideri il mistero di Dio e sia
disposto a verificarne la realizzazione in Gesu. Piuttosto, una simile
verita appare, si mostra come 1’unico orizzonte adeguato di
comprensione della vicenda di Gesu, per cui si deve dire con certezza di
lui che e il Figlio. Vuole mantenere in vista precisamente questa
prospettiva 1’indicazione del funzionamento della confessione del Figlio
nella fede cristologica che riconosce Gesu come il Cristo: il Figlio non
indica una fase precedente la vita-morte-risurrezione di Gesu, ma
individua la profondita personale che in esse si realizza e ne motiva
I’unita nella differenza dei tempi e nella discontinuita delle condizioni (é
il senso della preesistenza, intesa meno come una prima fase che farebbe
numero con la fase kenotica e poi gloriosa, ma come la profondita e
quindi la verita ultima di ci0 che c¢’¢ ultimamente in gioco nella vita di
Gesu).

Il rapporto tra vita terrena, glorificazione e verita del Figlio va articolato
come segue. La glorificazione di Gesu come il Cristo non indica una fase
successiva della sua esistenza, ma il suo ingresso definitivo nella verita di
Dio e quindi la manifestazione della sua verita ultima, che adempie
I’alleanza ¢ conferma che in Gesu ¢ dato il compimento delle promesse di
Dio. Tale compimento era anticipato nell’agire di Gesu come il farsi vicino
escatologico di Dio (il Regno), in cui si manifesta la verita di Dio come
identica con la vicenda di Gesu. Nel riconoscimento del Figlio si esprime
adeguatamente questa unita di Dio con Gesu, che non pud essere intesa
come un atto di Dio esterno a Dio stesso, riducendo Gesu a un mediatore di
qualcosa d’altro, bensi come I’agire stesso di Dio, il dono che rende
presente il Donatore. Ma poiché la glorificazione del Risorto non dice solo
il significato eterno del Gesu terreno crocifisso, ma realizza una condizione
di vita nuova di Gesu, la verita del Figlio appare come la profondita ultima
che unifica nella differenza dei tempi e delle condizioni I’evento di Gesu
Cristo come avvenimento del Figlio. La verita del Figlio appare come
I’evidenza ultima della vicenda di Gesu, l'unita nella differenza, la
profondita in cui si radica 1’unita personale di quella storia cominciata in
Galilea e conclusasi a Gerusalemme. E’ 1’origine che si partecipa nel libero
avvenimento della storia di Gesu e il cui vero senso é svelato alla fine.

Proprio 1'unita nella discontinuita tra Gesu prepasquale e Risorto
glorificato, percepibile nello scarto tra la storia di Gesu narrata nel suo
sviluppo e la sua piena comprensione alla luce di Pasqua, il cui elemento
di continuita e la pretesa di Gesu che ne anticipa il senso ultimo, si fonda
ultimamente nella verita del Figlio inviato, che ¢ I’«evidenza ultimay
dell’affermazione di fede «Gesu ¢ il Cristo». Alla luce di questa evidenza
il credente narra la storia di Gesu al modo di un invio del Figlio
(missione divina) che torna al Padre dopo aver purificato 1’umanita (Eb



36

1,1-4) o ancora come la discesa (kenosi) e ascesa (glorificazione) di
Colui che é nella condizione di Dio (Fil 2) o infine come la comparsa di
colui che viene dal Padre e a lui ritorna dopo averne compiuto le opere
(Giovanni). La verita del Figlio dice il principio immanente al
movimento della storia di Gesu e fonda la continuita tra ministero
terreno e presenza del glorificato: la rivendicazione della funzione
rivelatrice e salvifica mediatrice della persona di Gesu ¢ I’elemento di
continuita decisivo tra il Gesu predicante e il Cristo predicato dopo
Pasqua. Il fondamento di tale nesso tra salvezza-rivelazione e persona di
Gesu é manifestato dalla risurrezione come identificazione di Dio con la
storia di Gesu nell’unita dell’essere divino.

In questa «evidenza» della storia di Gesu si accede alla verita del
fondamento, al mistero di Dio Padre, ossia a quella verita del Dio che si
determina nella storia di Gesu al modo della novita assoluta di un inizio
che attualizza cio che ¢ dall’origine (il dono radicale), di un dono in cui
si comunica lo stesso donatore. Percio, proprio nella confessione di Gesu
come Cristo I'uomo si scopre donato a se stesso in modo nuovo,
coinvolto nel donarsi originario di Dio Padre al Figlio, che fonda una
liberta nuova, una liberta filiale che chiama a una relazione nuova.

L’esperienza storica, a differenza degli accadimenti naturali, ¢
appello, esigenza di decisione, presa di posizione che segna un inizio,
stabilisce date significative, nella tensione tra un mondo affidato come
promessa/compito e un significato in cui il soggetto nella decisione
anticipa un senso con cui corrisponde al donarsi originario, all’esigenza
della verita. E’ quanto avviene nella confessione cristologica: dicendo
«Gesu ¢ il Cristo», 1’'uvomo si lascia interpellare da un mondo che gli
dischiude una promessa e gli affida un compito, interpellandolo a
decidere di sé di fronte alla pretesa di Gesu, cosi da lasciare che avvenga
un dono originario (la verita del Figlio) che precede e fonda i due tempi
dell’evento cristologico (la storia di Gesu e la sua glorificazione come
Cristo) e consegna lo stesso credente a se stesso in modo nuovo. La
domanda di Gesu («chi dite che io sia?»), attualizzata dalla lettura
credente della testimonianza apostolica, invita ad anticipare nella
vicenda di Gesu un senso che corriponde a un donarsi originario che
precede e fonda i tempi della vicenda storica di Gesu ed & pienamente
manifestato nella risurrezione come cio che era da sempre dato con la
sua comparsa. Corrispondere a quest’appello significa decidere di sé di
fronte al donarsi del Padre nella libera consegna del Figlio venuto tra
noi. La fede si sa autorizzata ad anticipare questo senso radicale del
donarsi di Dio, anzi del donarsi che e Dio (Trinita) nella storia di Gesu,
proprio in relazione al comportamento di Gesu, che anticipa e realizza
nella sua vita questa verita originaria. A questo livello si scopre
I’assolutezza della vicenda storica concreta di Gesu, ossia la sua
singolarita, che puo essere saputa solo nella fede e dalla fede. Verita



37

dogmatiche come quella dell’incarnazione del Figlio o
dell’autocomunicazione di Dio nella storia cercano di esprimere la
percezione di questo donarsi originario che precede, fonda e accompagna
le dimensioni dell’evento di Gesu Cristo, pienamente attuato nella fede
del discepolo.

Riguardo al funzionamento del riconoscimento della verita del Figlio
e opportuno fare due precisazioni.

Anzitutto: la verita filiale non puo essere colta al modo di una
semplice identificazione tra Gesu e il Cristo, quasi che la verita di Gesu
sia riconducibile al compimento di un ruolo, alla realizzazione di una
figura salvifica o di una missione prestabilita e confermata nella sua vita.
Del resto lo scandalo della croce infrange qualunque facile
identificazione di Gesu coi mediatori riconosciuti e attesi per compiere
I’alleanza ed esige di trovare a una profondita nuova la ragione del
compimento in Gesu morto e risorto dell’alleanza e della conoscenza di
Dio. Né, d’altra parte, in relazione a Gesu i diversi titoli cristologici
diventano equivalenti in funzione di un significato nuovo, e quindi
equivoci. L’avvenimento di Gesu renderebbe vana la storia della
rivelazione, che in lui si compie senza essere tolta o resa superflua (Mt
5,17-19). La predicazione a Gesu dei titoli cristologici (Messia, Kyrios,
Figlio) vuole invece dischiudere il senso della vicenda di Gesu alla luce
del compimento dell’alleanza, della relazione di elezione-dialogo tra il
Dio di Israele e il suo popolo, cosi che emerga la portata e il mistero
profondo dell’identita di Gesu. Si deve inoltre tenere conto del fatto che i
titoli cristologici non esprimono semplicemente il significato universale
e/o salvifico del fatto storico concreto che € Gesu, ma piuttosto la
condizione gloriosa del Risorto, identificato col Crocifisso nella novita
della sua condizione glorificata, la quale a sua volta rimanda al «di piu»
di senso inscritto nella pretesa espressa nel suo comportamento
prepasquale. Il Risorto & la verita di Gesu, costituito nella gloria e
nell’autorita del Kyrios (Cristo, Figlio di Dio in potenza) per effondere lo
Spirito. Alla luce della novita della Pasqua si rivela chiaramente che in
Gesu era in gioco [’essere stesso di Dio, per cui Gesu non € un atto
divino estranco all’essere di Dio stesso, ma € il «mettersi in gioco» di
Dio nella storia dell’alleanza, anzi ¢ il compimento definitivo e
insuperabile di questo mettersi in gioco di Dio. E’ questa la radice ultima
dell’assolutezza dell’evento di Gesu.

In secondo luogo: alla luce di queste considerazioni la verita del Figlio
che e Gesu ci appare come «verita metaforica». Essa rimanda alla
capacita del linguaggio di ridescrivere la realta, sospendendo il potere di
referenza immediata del discorso mediante 1’accostamento inusuale di
termini non predicabili normalmente I’uno dell’altro, in modo da
dischiudere un senso piu profondo del reale. Il discorso metaforico
propizia quelle situazioni di disclosure, di apertura del mistero della



38

realta a una profondita nuova, che illumina di nuova luce gesti, persone,
circostanze, e permette di comprendere meglio cio che forse in qualche
modo gia si intuiva, ma non si riusciva a comprendere adeguatamente. E’
in questo senso che la formula di fede «Gesu é il Cristo» dischiude la
verita metaforica del Figlio: la predicazione della messianicita a un
crocifisso & impertinente, ma esigita dai gesti fatti da Gesu e dalla
pretesa inscritta nella sua azione (Regno). L’incontro col Risorto
propizia la predicazione del titolo a Gesu, aprendone pero il senso a un
livello nuovo di profondita, in cui appare il mistero ultimo di Gesu nella
sua identita personale, che rimanda al mistero stesso di Dio: cio che
unisce Gesu a Dio (Padre) e Dio (non una missione profetica o una
mediazione messianica predeterminata).

4.3. Alla luce di quanto detto possiamo precisare il senso della
nozione di «preesistenza» nella considerazione del mistero di Gesu
Cristo.

L’ apporto dell’idea di «preesisenza» ¢ di un altro ordine rispetto a
quelle di «kenosi» e di «glorificazione», in quanto non indica piu un
tempo dell’avvenimento, ma la dimensione profonda dell’avvenimento,
che si riflette come «tempo del discorso» sull’avvenimento. Emerge
infatti dalla riflessione della generazione apostolica come verita
dell’evento cristologico e capovolge I’impostazione della cristologia,
partendo dall’alto. In cio porta a compimento il capovolgimento iniziato
con la glorificazione, che introduceva una considerazione del mistero di
Gesu-il Figlio a partire dalla gloria stessa di Dio (ricevo I’identita ultima
e il senso della storia di Gesu dalla risposta escatologica di Dio Padre).
La risurrezione dice che la verita di Gesu puo essere colta solo in Dio.
Tutto il movimento precedente termina col dire che la profondita ultima
di Gesu ¢ il suo essere Figlio, considerato in senso assoluto. In Gesu Dio
non ha trovato un Figlio. In Gesu Dio ci ha donato suo Figlio. Il termine
Figlio, che trova il suo contenuto nella relazione tessuta da Gesu col
Padre suo nell’avvenimento della sua vita-morte e resurrezione, giunge a
dire I’identita ultima e quindi I’origine di Gesu, quale avvenimento del
Figlio, nel quale Dio stesso assume veramente eppure liberamente la
storia di un uomo e in essa vive realmente cio che ¢ dall’eternita e per
’eternita.

La «preesistenza» dice quindi la liberta dell’avvenimento del Figlio in
Gesu come dominio sul tempo. Gesu implica una trascendenza sulla
temporalita nella temporalita stessa. Egli € avvenimento reale, realmente
situato entro le coordinate spazio-temporali. Ma la sua temporalita €
quella del Figlio: vera e tuttavia libera nel suo accadere e nel suo
rapportarsi ai tempi. La «preesistenza» percio non dovrebbe essere mai
posta come un prius per se notum, ma va posta come 1’implicazione
della verita della storia di Gesu, ossia la storia di colui che € il Figlio.



39

Don Alberto Cozzi
Seminario Pio Xl, Venegono Inf.



