
IL LOGOS E GESU’ 

Alla ricerca di un nuovo spazio di pensabilità dell’incarnazione 

SOMMARIO: 1. Un’inversione di tendenza; 2. La distinzione tra il Logos e Gesù: 
l’equivoco sul versante del Logos; 3. Il senso mitico e metaforico 
dell’incarnazione: l’equivoco sul versante di Gesù; 4. Conclusioni: la verità del 
Figlio quale evidenza della storia di Gesù. 

C’è un’interessante notazione nella poderosa ricerca di K.-J. Kuschel 

sulla «cristologia della preesistenza»1 che esprime bene l’attuale stato 

della questione: l’idea di preesistenza emerge e si afferma in tempi di 

particolare crisi, che esigono di ripensare tutto dall’origine, 

riconsiderando il «principio» da cui ci si muove. Il pensiero sulla 

preesistenza è legato quindi alla questione del punto di partenza del 

pensiero, alla ricerca del principio da cui partire per cogliere 

adeguatamente la verità della storia e dell’uomo. In quanto tale il 

pensiero della preesistenza riemerge in particolari momenti di crisi 

epocale. A conferma Kuschel analizza il passaggio dalla teologia liberale 

alla teologia dialettica (da A. von Harnack a K. Barth) alla fine della 

prima guerra mondiale: 

«Si introduce un nuovo interrogarsi sull’inizio di tutti gli inizi umani, 
sull’origine di tutte le origini storiche, sull’eterno prima del tempo e in ogni 
tempo. In altri termini, alla crisi sociale di quel periodo la teologia rispose 
inasprendo quella crisi dei fondamenti teologici che faceva radicalmente 
saltare l’armonizzazione liberale tra mondo e Dio, tra tempo ed eternità, tra 
teologia e antropologia. Solo un radicale nuovo inizio del discorso 
teologico poteva riuscire a dominare la crisi. […] La prospettiva si 
chiarisce: la nuova impostazione della giovane teologia, con cui si voleva 
andare incontro alla crisi epocale di chiesa e società, equivaleva a una 
riscoperta del “prima” di Dio stesso, più concretamente: a riscoprire la 
radicale preesistenza di Dio, che precede ogni esistenza»2. 

 

 
1  K.-J. KUSCHEL, Generato prima di tutti i secoli? La controversia sull’origine di 
Cristo (= BTC 84), Brescia, Queriniana, 1996. 
2 Ivi, 72-73. I corsivi sono nel testo. 



 2 

La stessa cosa si può verificare nei testi della Scrittura che 

introducono figure di realtà preesistenti. Così la «crisi della sapienza» di 

fronte alle questioni del male porta a indagare «al principio» il nesso tra 

sapienza e creazione, mentre la percezione della distanza tra il Dio 

trascendente e il mondo produce figure mediatrici personificate. Di 

nuovo, lo shock politico generato nel giudaismo dall’aggressività di 

Antioco III (nel terzo secolo avanti Cristo) apre una nuova riflessione sul 

senso radicale della storia alla luce del progetto originario-eterno di Dio, 

riflessione che si esprime nell’apocalittica. In questo contesto sorge una 

nuova idea di preesistenza, associata a una figura salvifica messianica 

(Figlio dell’uomo)3. 

Al di là della validità dei singoli esempi, la tesi suggerisce di 

riconoscere nella rinata attenzione al Logos preesistente il segno di una 

crisi epocale, che riapre la questione delle origini: da dove partire per 

cogliere la verità che Gesù rappresenta per l’umanità? La crisi consiste 

nella percezione di una sproporzione tra la particolarità storica e 

culturale di Gesù e del suo Vangelo da un lato e le esigenze 

dell’ecumene multireligioso e pluralista dall’altro. Se Gesù mette in 

gioco la verità di Dio per ogni uomo, significa che il suo significato 

universale trascende qualsiasi concreta determinazione storica e culturale 

e abbraccia a un livello originario ogni creatura. La verità di Gesù Cristo, 

se vuol mantenere l’alto profilo della sua pretesa, deve essere ripensata 

all’inizio delle vie di Dio con l’uomo e quindi nello spazio dell’origine, 

«nel principio». Questo tipo di riflessione mette in campo un pensiero 

dell’origine e della trascendenza che rivaluta le nozioni di preesistenza, 

riportando in primo piano il Logos universale, il Cristo cosmico 

mediatore della creazione, il Figlio preesistente. 

Proprio quando sembrava che la cristologia potesse congedarsi dalle 
speculazioni sul Verbo preesistente per concentrarsi finalmente sulla verità 
storica di Gesù di Nazareth4, le esigenze connesse al dialogo interreligioso 
(il senso della pretesa universale della fede cristiana, la possibilità di 
salvezza per tutti, il rapporto di Cristo con altre tradizioni religiose) hanno 
rimesso in discussione il nesso tra la particolarità storica di Gesù e la 
pretesa universale della sua vicenda5. Ne è emersa la percezione della 

 

 
3  Ivi, 236-290. 
4  L’esigenza di ricomprendere la nozione di incarnazione del Verbo in modo da 
rispettare lo spessore storico dell’evento cristologico è raccolta da alcune cristologie 
recenti nello studio di V. BATTAGLIA, Il tema dell’Incarnazione in alcune cristologie 
contemporanee, in IDEM (ed), L’Incarnazione. Attualità di un messaggio, Milano, 
Edizioni O.R., 1985, 79-98. Vi sono analizzate le cristologie di Ch. Duquoc, W. 
Kasper, B. Forte, B. Sesboüé. 
5  Due significativi esempi dell’assunzione di questa problematica nella riflessione 
cristologica si possono trovare nelle raccolte di saggi: P. CODA (ed), L’unico e i molti. 
La salvezza in Gesù Cristo e la sfida del pluralismo, Roma, Mursia, 1997; M. 
 



 3 

sproporzione tra la verità storica di Gesù e le dimensioni planetarie che va 
assumendo la domanda religiosa dell’uomo delle società multietniche e 
pluraliste. Il significato religioso di Gesù non può chiudersi nello spazio di 
un’esperienza storica particolare, ma deve ritrovare le sue radici nel 
mistero stesso di Dio, coestensivo alla creazione. Solo se abita a titolo 
proprio nel principio delle relazioni di Dio con le creature, il mistero di 
Gesù Cristo può avanzare una pretesa salvifica universale. Questo 
mutamento di prospettiva ha indotto una ripresa della problematica della 
cristologia del Logos e della preesistentza. Proprio perché la domanda su 
Gesù è diventata quella della salvezza di molti uomini che vivono al di fuori 
del cristianesimo storicamente visibile, lo spazio della cristologia si è 
riaperto sulle questioni dell’originaria relazione di Dio con le sue creature. 

 

E’ dunque l’urgenza del dialogo interreligioso a rimettere in gioco 

quella «cristologia della preesistenza» che certa teologia razionalista o 

demitizzante aveva liquidato come inutile ellenizzazione del 

cristianesimo o improponibile rilettura mitica del significato salvifico di 

Gesù o ancora come complicazione ontologico-dogmatica della fede. Ma 

come si propone questa rinnovata attenzione alla cristologia del Verbo 

preesistente e incarnato? 

 

I. UN’INVERSIONE DI TENDENZA 

 

Volendo caratterizzare con uno slogan la nuova linea di tendenza della 

riflessione cristologica, nel suo sforzo di ripensarsi all’interno di una 

teologia del pluralismo religioso, si potrebbe parlare di un passaggio 

«dalla cristologia dell’origine divina di Gesù senza preesistenza» ad una 

nuova «cristologia del Logos preesistente distinto da Gesù».  

 

1.1. La caratterizzazione della riflessione cristologica recente come 

«cristologia dell’origine divina di Gesù senza preesistenza» emerge da 

alcune delle maggiori cristologie più recenti: J. Moingt, K.-J. Kuschel, E. 

Schillebeeckx, H. Küng, P. Schoonemberg6. La proposta di questo 

 

 

CROCIATA (ed), Gesù Cristo e l’unicità della mediazione, Cinisello Balsamo, San 
Paolo, 2000. 
6  Si vedano rispettivamente: J. MOINGT, L’homme qui venait de Dieu (= Cogitatio 
Fidei 176), Paris, Cerf, 1993, 623-706; K.J. KUSCHEL, Generato prima di tutti i 
secoli? (BTC 84), Brescia, Queriniana, 1996; E. SCHILLEBEECKX, Gesù. La storia di 
un vivente (= BTC 26), Brescia, Queriniana, 1976, 691-709, dove analizza in che 
senso Gesù è l’eterno Figlio di Dio (in relazione alla problematica nozione di 
«persona»); IDEM, Il Cristo, la storia di una nuova prassi (= BTC 37), Queriniana, 
Brescia, 1980, 184-195, dove analizza le affermazioni sul Gesù escatologico 
preesistente di Fil 2,6-11, rimandando all’idea di «preesistenza escatologica» 
(apocalittico-sapienziale); H. KÜNG, Essere cristiani, Milano, Mondadori, 1976, 502-
 



 4 

«modello cristologico» è quella di comprendere la preesistenza come 

«espressione limite» dell’origine di Gesù in Dio, ovvero della presenza 

speciale di Dio nella storia del Nazareno quale fondamento della sua 

pretesa di essere la rivelazione insuperabile di Dio. Questo tipo di 

cristologia non elabora un pensiero sul «principio» o su un «tempo prima 

della nascita terrena» di Gesù, ma riflette sulle dimensioni della gloria 

del Risorto, costituito Signore su tutte le cose in quanto «primogenito 

della nuova creazione» e quindi mediatore originario dell’azione 

vivificante di Dio. Si può confessare perciò la figliolanza divina di Gesù 

senza dover «immaginare un preesistente» accanto all’unico Dio.  

E’ questa la conclusione della vasta ricerca di K.-J. Kuschel, che nel suo 
sforzo di ripensamento del tema della preesistenza si vuole più radicale 
degli aggiornamenti proposti da altri teologi contemporanei e in particolare 
da W. Pannemberg7. Se è vero infatti che «con la cristologia di Pannemberg 
è emersa una volta per tutte anche nella teologia sistematica la problematica 
oggettiva della cristologia della preesistenza in tutta la sua asprezza e 
profondità», nella sua spiegazione dell’evento della risurrezione egli cerca 
di «riprendere nuovamente tutto quanto la cristologia classica riteneva di 
dover dire su Gesù Cristo a priori, “già da sempre”. La storia di Gesù 
diventa in tal modo per Pannemberg non semplicemente lo scenario per 
dimostrare una dualità metafisica di Padre e Figlio immutabile a priori, ma 
piuttosto il trampolino di lancio per raggiungere questo legame metafisico 
ammesso in ogni caso già da sempre come dato trascendentale». Questa 
operazione però fallisce il senso dei testi scritturistici, che in nessun luogo 
presentano una «comprensione della preesistenza propriamente apocalittico-
protologica». In tal senso è gratuita l’affermazione che nel NT si manifesta 
escatologicamente un’eterna filiazione divina di Gesù. Si deve dire piuttosto 
che «nel NT si manifesta escatologicamente il definitivo impegno di Dio, 
secondo il quale nell’evento di Gesù Cristo è fondata la salvezza universale 
per tutti gli uomini». La fede nella risurrezione del NT non è la rivelazione 
di una dualità metafisica di Padre e Figlio, presente «da sempre» fin 
dall’eternità. Una simile lettura deriva da un schema concettuale 
apocalittico impertinente. La risurrezione significa piuttosto che l’intero 
evento di Gesù va capito come rivelazione di Dio per la salvezza dell’uomo. 
Il «da sempre» della filiazione si riferisce all’evento storico Gesù Cristo 
nella sua totalità, non a una relazione metafisica tra Padre e Figlio esistente 
dall’eternità, la quale avrebbe come conseguenza una dualità in Dio8. E’ 

 

 

510, dove spiega nei seguenti termini il significato degli asserti sulla preesistenza: fin 
dall’eternità non c’è altro Dio se non quello manifestatosi in Gesù; ciò significa che 
Gesù stesso assume un significato universale alla luce del Dio universale; per il 
credente ciò che è avvenuto in Gesù si spiega soltanto se la sua origine ultima è 
pensata alla luce di Dio; in Gesù l’uomo è chiamato a trascendere mondo e tempo per 
entrare in un’altra dimensione; P. SCHOONEMBERG, Un Dio di uomini. Questioni di 
cristologia (= BTC 9), Queriniana, Brescia, 1971, 75-114, dove tra l’altro si precisa il 
senso della «cristologia della presenza di Dio» come cristologia senza dualismo e 
quindi come cristologia della trascendenza umana di Gesù, Figlio di Dio e uomo 
escatologico. 
7  Per quanto segue si veda H.J. KUSCHEL, Generato prima di tutti i secoli?, 546-559. 
8  Ivi, 556-559. 



 5 

interessante la replica di W. Pannemberg, che obietta a Kuschel di non 
essere conseguente nelle sue considerazioni sul significato della risurrezione 
di Gesù per la verità di Dio: «Kuschel… concorda con quel che io dico, che 
cioè “noi non possiamo più pensare correttamente la divinità di Dio se 
prescindiamo da Gesù” (557). Inoltre, sempre secondo Kuschel, “anche 
secondo il NT bisogna assolutamente attenersi al fatto che ‘Gesù per i 
credenti appartiene’ alla divinità del Dio eterno, con la quale egli è 
indissolubilmente congiunto”. Ma poi si chiede se da ciò debba conseguire 
che tale “unità sostanziale di Gesù con Dio” implichi pure che – come io mi 
esprimo nel brano citato dall’autore – Gesù “dal versante della sua unità con 
Dio, in quanto Figlio, esisteva prima ancora di farsi uomo, prima della 
nascita umana”, se consegua quindi “la partecipazione di quest’uomo 
all’eternità di Dio, benché in quanto uomo egli non sia eterno, ma alla pari 
di tutti noi nato nel tempo” (ivi). Certo sono domande lecite. Kuschel però 
non offre nessun argomento per spiegare come si possano eludere le 
conclusioni cui egli accennava, sempre che si debba prendere sul serio il 
legame indissolubile tra la persona di Gesù e Dio nella sua eternità»9. E’ 
impressionante come dalle stesse esigenze e sottolineature derivino 
conclusioni opposte. In ogni modo, appare chiaro il problema: si possono 
ridurre le affermazioni sulla preesistenza a esplicitazioni della gloria del 
Risorto, intesa come segno della sua origine in Dio e dell’identificazione di 
Dio stesso con la vicenda di Gesù? Oppure si deve arrivare ad ammettere 
che in Gesù non è solo l’uomo glorificato ad essere «di fronte» al Padre per 
l’eternità, ma è il Figlio eterno che realizza nell’umano la sua relazione 

 

 
9  W. PANNEMBERG, Teologia sistematica 2 (= BTC 79), Brescia, Queriniana, 1994, 
415 nota 126. Per maggior chiarezza riportiamo un ampio stralcio di questa pagina: 
«L’appartenenza di Gesù al Dio eterno, come è espressa nell’idea di figliolanza 
divina e come è confermata, per la sua persona e missione, dal fatto che egli è stato 
risuscitato, non può riguardare esclusivamente l’intervallo della sua esistenza terrena. 
Infatti la conferma del messaggio di Gesù, da parte di Dio che lo ha risuscitato alla 
vita, non attesta soltanto che Gesù aveva operato su mandato divino, ma anche che fin 
dall’eternità Dio è proprio colui che Gesù ha annunciato. Il messaggio e la storia di 
Gesù contengono la rivelazione escatologica e definitiva del Padre… Ma se il Padre 
fin dall’eternità è colui che nella storia si svela come Padre di questo Figlio, allora 
sarà pure vero che il Figlio deve essere concepito come fin dall’eternità appartenente 
al Padre e che il Padre non può essere pensato privo del Figlio. Ciò da un lato vuol 
dire che il Risorto è stato innalzato alla comunione eterna col Padre. D’altra parte 
l’appartenenza del Figlio Gesù all’eterno Padre sta pure a significare che il Figlio, 
prima ancora dell’esistenza terrena di Gesù, era unito al Padre, o anche che 
l’appartenenza di Gesù al Padre precede la stessa nascita in terra. Ma se la relazione 
con la persona storica di Gesù di Nazareth caratterizza fin dai tempi eterni l’identità 
di Dio come Padre, si dovrà anche parlare di un Figlio che preesisteva alla propria 
nascita terrena e che si è rivelato storicamente in Gesù di Nazareth. Ma allora 
l’esistenza storica di Gesù sarà concepita come l’evento dell’incarazione del Figlio 
preesistente. Certo, questo Figlio che preesiste non può essere visto isolatamente in se 
stesso, a prescindere dal rapporto di figliolanza storica che Gesù intrattiene col 
Padre… E tuttavia esso deve essere visto talmente legato all’identità eterna del Padre 
da poter venir concepito come antecedente al momento temporale della nascita 
terrena di Gesù». Sul dibattito attuale in area tedesca si veda il bel contributo di M. 
GERWING, «Jesus, der ewige Sohn Gottes? Zur gegenwärtigen theologischen 
Reflexion über die Präexistenz Christi», Theologie und Glaube 21 (2001) 224-244. 
Più ampiamente R. LAUFEN (ed), Gottes ewiger Sohn. Die Präexistenz Christi, 
Paderborn, Schöning, 1997. 



 6 

divina? Questa seconda possibilità non implica un «dualismo metafisico» 
inconciliabile con la mentalità giudaica monoteista in cui sorge il kerigma? 

L’esigenza di reinterpretare la nozione di «preesistenza» deriva dalla 

convergenza di considerazioni ermeneutiche e sistematiche. A livello 

ermeneutico si fa tesoro della discussione sull’ellenizzazione del kerigma 

cristologico (A. von Harnack), sulla «demitizzazione» del messaggio 

biblico (R. Bultmann) e sulla parzialità della rilettura ontologico-

dogmatica del mistero di Gesù (la discussione sul cosiddetto «modello 

calcedonese»). La ripresa di questa problematica ermeneutica nell’attuale 

dibattito sulla teologia pluralista, in una nuova prospettiva, è 

documentata sinteticamente dalla Commissione Teologica Internazionale 

(CTI) nel documento Il cristianesimo e le religioni: 

«Un altro gruppo di teologi sostiene un teocentrismo salvifico con una 
cristologia non normativa. Svincolare Cristo da Dio priva il cristianesimo di 
qualsiasi pretesa universalistica della salvezza (e così diventerebbe possibile 
il dialogo autentico con le religioni), ma implica la necessità di confrontarsi 
con il dogma di Calcedonia. Questi teologi considerano tale dogma come 
un’espressione storicamente condizionata dalla filosofia greca, che deve 
essere attualizzata perché impedisce il dialogo interreligioso» (n. 20)10. 

Il problema ermeneutico è riconducibile al sospetto che certe 

speculazioni su un essere preesistente, su una relazione eterna tra Padre e 

Figlio, precedente e indipendente rispetto alla storia di Gesù, non siano 

altro che il prodotto culturale della sensibilità filosofica greca. Questa, 

volendo afferrare la verità di Gesù nella sua essenza eterna (e quindi 

astratta e astorica), avrebbe spostato la considerazione del mistero del 

Figlio nello spazio delle origini, smarrendo l’orizzonte escatologico-

apocalittico del primo kerigma. E’ proprio questa ricerca della verità di 

Gesù Cristo «al principio» a fondare la pretesa di un valore universale 

del cristianesimo «di diritto», a priori, indipendentemente dalla storia di 

Gesù. De-ellenizzare il cristianesimo significa quindi liberarlo da una 

preoccupazione speculativa inessenziale, che cerca la verità all’origine, 

nelle essenze eterne, anziché nell’accadere storico11. 

A livello sistematico invece viene assunta l’istanza, emersa dal 

dibattito sul senso del «modello calcedonese», di pensare la verità di Dio 

nell’umano di Gesù e non accanto ad esso o nonostante esso. L’istanza, 

 

 
10  In La Civiltà Cattolica 148 (1997) 152. 
11  E’ proprio questa, peraltro, l’istanza critica radicale fatta valere da W. 
PANNEMBERG, Cristologia. Lineamenti fondamentali, Brescia, Morcelliana, 1974, per 
il quale occorre rivedere l’impostazione greca che associa la verità all’origine 
atemporale (essenza) anziché alla fine, cioè al compimento escatologico della 
promessa storica di Dio. Acquista in tal modo centralità la risurrezione rispetto 
all’incarnazione. E’ infatti nella risurrezione che si realizza l’unione escatologica di 
Dio e uomo in Cristo, anticipazione prolettica del compimento finale. 



 7 

nella sua radicalità, è espressa con coerenza dalla proposta cristologica di 

K. Rahner: Gesù Cristo deve essere il mediatore definitivo tra Dio e 

l’uomo nella sua umanità e non per ciò che va al di là della sua 

umanità12. Ciò comporta un ripensamento della cristologia nell’ambito di 

una teologia della creazione e quindi al di là delle categorie 

«oggettivanti» della metafisica classica. In altri termini, pensare al 

mistero di Gesù non può significare pensare al rapporto tra una «natura 

divina e una natura umana» giustapposte e successivamente unite nel 

Verbo incarnato. Si tratta piuttosto di pensare alla relazione originaria di 

Dio con la creatura, che non è nulla in sé di fronte a Dio, ma diventa 

qualcosa proprio a partire dal comunicarsi di Dio all’altro da sé. Un 

«altro da sé» che è tanto più se stesso, quanto più si riceve da Dio. Gesù 

Cristo in quanto mediatore realizza in maniera unica e insuperabile, 

perché originaria, questo riceversi della creatura da 

un’autocomunicazione di Dio, in cui Dio dona se stesso nell’altro da sé, 

così che questo altro è veramente la storia di Dio, la realizzazione storica 

della sua autocomunicazione. Al di là delle questioni di merito sulla 

cristologia rahneriana, l’istanza è stata assunta come pertinente e 

conseguentemente svolta dalla cristologia successiva come cristologia 

della «presenza insuperabile del divino in Gesù» o come «cristologia 

della pienezza della rivelazione» nell’uomo di Nazareth o ancora come 

«anticipazione dell’unità escatologica di Dio e uomo» nella risurrezione 

e quindi nella storia di Gesù. Ciò che preesiste, dunque, sarà 

diversamente inteso come «autocomunicazione di Dio in se stesso» o 

come «l’originario manifestarsi di Dio nel suo Logos» o ancora come 

l’unità di Dio e uomo in quella realtà «mistica» o «escatologica» che si 

chiama «Cristo»13. E’ comunque più opportuno parlare in questi casi di 

«preesistenza» in Dio del mistero di Cristo (o realizzatosi in Cristo), che 

non di un Figlio preesistente.  

 

 
12  K. RAHNER, Problemi della cristologia d’oggi, in Saggi di Cristologia e di 
Mariologia, Roma, Paoline, 1965, 2-91; IDEM, Teologia dell’Incarnazione, Ivi, 93-
121. Per una presentazione complessiva della proposta cristologica di Rahner si 
vedano I. SANNA, Teologia come esperienza di Dio. La prospettiva cristologica di 
Karl Rahner (= BTC 97), Brescia, Queriniana, 1997; J.M. MCDERMOTT, «The 
Christologies of Karl Rahner», Gregorianum 67 (1986) 87-123; 297-327. 
13 A titolo informativo ricordiamo che i rischi per la fede di una simile cristologia 
sono stati denunciati dal documento della CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA 

FEDE, Mysterium Filii Dei, del 1972, riportato ora anche in P. HÜNERMANN (ed), 
Denzinger. Enchiridion Symbolorum, Bologna, Dehoniane, 1995, 1721, numeri 4520-
22. Molto opportunamente il testo, diretto contro alcune espressioni della cosiddetta 
«cristologia olandese», non fa nomi precisi, ma si limita a indicare rischi e riduzioni 
delle dimensioni del mistero. Per una presentazione di quest’episodio della recente 
cristologia rimane un testo di riferimento obiettivo e ben documentato quello di C. 
PORRO, Cristologia in crisi?, Alba, Edizioni Paoline, 1975. 



 8 

Per caratterizzare questo tipo di considerazione del mistero di Gesù si 

è parlato di una «cristologia epifanica», distinta dalla cristologia classica 

dell’incarnazione14. L’istanza critica sollevata nei confronti di 

quest’impostazione è l’insufficienza dell’affermazione secondo cui in 

Gesù «agisce Dio stesso», «è in gioco l’essere stesso di Dio», se non si 

precisa che Gesù è Dio stesso che agisce come Figlio inviato da Padre. 

Gesù non è riducibile all’umano di Dio o alla perfetta manifestazione di 

Dio nell’uomo. Gesù confessato come Cristo non è semplicemente 

l’umano confermato da Dio quale manifestazione della sua vita divina, 

né il mistero del Risorto è semplicemente l’umano in Dio che riceve 

nome e dignità filiale.  

E’ innegabile che una buona parte della cristologia proposta dai 

teologi pluralisti (J. Hick, ma soprattutto R. Panikkar) non è lontana da 

simili posizioni quando propone di pensare a Gesù come ad una 

concretizzazione del mistero di «Cristo», ossia dell’unità (riconciliata) di 

umano e divino. Tale mistero si realizza in modo speciale in Gesù, però 

resta trascendente rispetto alla sua concretizzazione particolare in una 

vicenda storica limitata, permettendo così di verificarne altre 

concretizzazioni o addirittura «incarnazioni» in altre tradizioni religiose. 

Sarebbero questi i «semi di verità» sparsi nelle altre religioni.  

 

1.2. Ma accanto a questa linea di tendenza si è fatta strada 

recentemente una diversa prospettiva, che recupera l’idea del Logos 

preesistente, incarnatosi in Gesù ma «distinto da lui», in quanto 

trascendente rispetto alla vita storica limitata del Nazareno15. Non è facile 

capire l’identità di questo «Logos»: sembra a volte che si tratti del 

 

 
14  Si veda il recente contributo di D. MUOZ LEÒN, «Encarnaciòn de Cristo. Estudio 
biblico», Estudios Trinitarios 32 (1998) 39-75, in particolare 68-74, dove analizza le 
posizioni della «cristologia epifanica restrittiva» di Bultmann, Robinson e Kuschel. Il 
termine non rende ragione, in verità, delle esigenze pertinenti di questa linea della 
cristologia più recente, la quale – come sopra indicato – vuole semplicemente evitare 
di pensare al Logos come a un referente di discorso a sé, indipendente da Gesù Cristo, 
e quindi in modo mitologico. Una simile rappresentazione del Logos sarebbe da 
imputare a una certa impostazione metafisica del discorso, la quale parte da 
un’ingiustificata giustapposizione di Dio e uomo, pensando al Logos in Dio e 
successivamente alla sua presenza nell’uomo. In tal senso si auspicava un 
ripensamento in termini di «teologia della rivelazione» dell’unità di Gesù con Dio 
(anzi con la sua Parola) e quindi al senso della preesistenza. E’ vero, ad ogni modo, 
che una simile considerazione non chiarisce il rapporto tra la predestinazione di Gesù 
e la preesistenza del Verbo e rischia di sovrapporre semplicemente i due discorsi. 
Questa, peraltro, se non vediamo male, è la posizione «tertullianea» di J. MOINGHT, 
L’homme qui venait de Dieu (= Cogitatio Fidei 176), Paris, Cerf, 1993, 684-701. 
15 Questa linea di pensiero si trova nella riflessione di J. DUPUIS, Verso una teologia 
cristiana del pluralismo religioso (= BTC 95), Brescia, Queriniana, 1997. In termini 
generali una simile tendenza è individuata dalla CTI, Il cristinesimo e le religioni, nn. 
21-22. 



 9 

simbolo o del sacramento dell’azione salvifica universale di Dio o del 

nome della volontà salvifica di Dio che sta al di là delle concretizzazioni 

nelle varie economie storico-religiose concrete. In quanto però è inteso 

come il «Logos asarkos» (non-incarnato) che opera nelle diverse 

religioni una differente manifestazione di Dio, fondando il valore 

autonomo delle varie tradizioni religiose, questo Logos assume la forma 

di una realtà divina personale preesistente, che ha una sua attività 

universale e plurale nelle diverse esperienze religiose. A questo livello 

della riflessione pare dunque di poter ritrovare l’idea di un «preesistente» 

personale e attivo, che opera diversamente nella storia della salvezza, o 

meglio nelle diverse economie salvifiche. La problematica del 

pluralismo religioso riapre lo spazio per una considerazione del Logos 

preesistente. Torna di attualità quindi la questione dell’identificazione 

del Logos con Gesù Cristo, che riporta la riflessione sull’identità di Gesù 

all’origine, cioè al principio delle vie di Dio con l’uomo. Si tratta di uno 

spazio originario radicale e quindi «neutro», nel senso che chiede di 

andare al di là delle singole tradizioni religiose e quindi anche al di là del 

compimento escatologico della glorificazione del Risorto. Non si pensa 

immediatamente la preesistenza a partire dalla risurrezione e quindi dalle 

dimensioni della glorificazione di Gesù, ma si cerca un «luogo 

originario» di unità e distinzione delle diverse esperienze religiose, còlte 

nel fondamento divino della loro permanente verità. La presenza e 

l’azione del Logos «asarkos» è ciò che garantisce la validità delle 

diverse tradizioni religiose. La trascendenza di tale Logos rispetto alla 

sua incarnazione nella storia limitata, perché finita, di Gesù è ciò che 

garantisce la validità permamente delle altre religioni in ordine alla 

salvezza e alla conoscenza di Dio. E’ evidente che un simile spazio di 

considerazione del Logos presupponga l’idea di un preesistente che 

agisce diversamente e poi si incarna (anche) in Gesù. Ciò che unifica 

nello spazio dell’origine non è genericamente Dio o la sua volontà 

salvifica universale, bensì la mediazione dell’agire rivelatore e salvifico 

divino da parte dell’unico Logos, considerato prima nella sua dimensione 

«non-incarnata» e successivamente nella sua dinamica incarnatoria, che 

ha il suo culmine in Gesù Cristo. Lo stesso prologo di Giovanni 

giustificherebbe una simile distinzione, indirizzando lo sguardo «al 

principio», cioè al Logos in Dio, e quindi alla sua azione di 

illuminazione di ogni uomo (azione universale: Gv 1,3-5) per poi 

dirigersi in un secondo tempo alla sua incarnazione in Gesù (Gv 1,12-

14)16. In questa prospettiva, insomma, il Logos non fonda più solo 

 

 
16  Per un aggiornato status quaestionis sull’interpretazione esegetica del Prologo si 
vedano R. FABRIS, «“E il Logos divenne carne”. Il prologo giovanneo», Filosofia e 
Teologia 1 (1999) 57-72; M. THEOBALD, «Le prologue johannique (Jean 1,1-18) et 
 



 10 

l’universalità della mediazione di Gesù Cristo, né esprime 

semplicemente la sua origine in Dio o la presenza rivelatrice definitiva di 

Dio in lui. Identifica piuttosto una realtà preesistente che opera 

diversamente, fondando le differenti economie salvifiche. Il Logos torna 

alla ribalta per aprire quella dimensione preesistente dell’azione salvifica 

universale di Dio, che precede e fonda le diverse storie dell’incontro 

degli uomini con Dio, permettendo il superamento della crisi scaturita 

dal pluralismo religioso.  

 

2. LA DISTINZIONE TRA IL LOGOS E GESÙ: L’EQUIVOCO SUL VERSANTE 

DEL LOGOS 

 

In prima approssimazione la domanda che la nuova riflessione sul 

Logos preesistente pone può essere così espressa: esiste un Logos 

asarkos che agisce a titolo differente nelle varie religioni, realizzando 

diversamente l’unica volontà salvifica di Dio? Oppure quest’unica 

volontà si media precisamente in quel «Verbum incarnandum» che è 

Gesù Cristo? E’ pensabile una distinzione tra il Logos e Gesù? Che tipo 

di comprensione dell’identità tra Logos e Gesù permette una simile 

distinzione?17 

Per rispondere a queste domande procediamo identificando il tipo di 

strategia che presiede al nuovo discorso cristologico sul Logos asarkos, 

per poi considerare le sue radici storico-teologiche a partire da alcuni 

Padri e infine valutare la pertinenza teorica di questa proposta. 

Interlocutore privilegiato dell’indagine sarà J. Dupuis, la cui recente 

riflessione si offre come ripresa sistematica di diverse esigenze e 

suggestioni, in una prospettiva che vuole evitare le unilateralità della 

maggioranza dei teologi pluralisti18.  

 

 

ses “lectures implicites”», Recherches de Science Religieuse 83/2 (1995) 193-216; J. 
ZUMSTEIN, «Le prologue, seuil du quatrième évangile», ivi, 217-239. 
17  Affronta queste domande A. DUCAY, «Salvezza nel Logos o salvezza in Cristo? 
L’inseparabilità tra il Logos e Gesù nel contesto della teologia delle religioni», 
Annales Theologici 1/15 (2001) 257-281, la cui tesi può essere riassunta nelle 
seguenti notazioni: la salvezza non è opera di un Logos apofatico, trascendente 
rispetto ad ogni sua manifestazione economica; il teandrismo dell’incarnazione 
implica che il Logos operi tutto in relazione all’umanità di Cristo. 
18 Si veda J. DUPUIS, Verso una teologia cristiana del pluralismo religioso (= BTC 
95), Brescia, Queriniana, 1997; IDEM, Gesù Cristo incontro alle religioni, Assisi, 
Cittadella, 1989; IDEM, Universalità del cristianesimo, Gesù Cristo, il Regno di Dio e 
la Chiesa, in M. FARRUGIA (ed), Universalità del cristianesimo. In dialogo con J. 
Dupuis, Cinisello Balsamo, San Paolo, 1996, 19-57; IDEM, «Cristo universale e vie di 
salvezza», Angelicum 2 (1997) 193-217. 



 11 

 

1.1. La strategia del nuovo discorso sul Logos. Per apprezzare il senso 

e la portata della ripresa della cristologia del Logos è utile identificare 

anzitutto il funzionamento del discorso. Si nota subito un duplice 

«déplacement» nella logica del procedimento: dal rimando al Logos 

quale elemento unificatore dell’agire di Dio culminato in Gesù Cristo si 

è passati a una comprensione del Logos come elemento che diversifica 

gli interventi di Dio nella storia degli uomini e fonda il pluralismo delle 

esperienze salvifiche del divino; inoltre si passa dal problema dell’unità 

nel Logos di Gesù con Dio all’asserzione di una distinzione (pur 

nell’unità) tra Logos e Gesù. Il Logos insomma diventa cifra e garante 

del pluralismo e della distinzione più che fondamento dell’unità del 

piano di Dio e dell’identità di Gesù col Logos. 

I due aspetti del «déplacement» del discorso sul Logos sono 

lucidamente còlti e segnalati dal documento della CTI, Il cristianesimo e 

le religioni: 

«(21) Gesù Cristo non può essere considerato l’unico ed esclusivo 
mediatore. Soltanto per i cristiani egli è la forma umana di Dio, che 
adeguatamente rende possibile l’incontro dell’uomo con Dio, benché non in 
modo esclusivo. E’ totus Deus, poiché è l’amore attivo di Dio su questa 
terra, ma non è totum Dei, poiché non esaurisce in sé l’amore di Dio. 
Potremmo anche dire: totum Verbum, sed non totum Verbi. Il Logos, che è 
più grande di Gesù, può incarnarsi anche nei fondatori di altre religioni. (22) 
Questa stessa problematica ritorna quando si afferma che Gesù è il Cristo, 
ma il Cristo è più che Gesù. Questo facilita molto l’universalizzazione 
dell’azione del Logos nelle religioni; ma i testi neotestamentari non 
concepiscono il Logos di Dio prescindendo da Gesù»19. 

La strategia del discorso parte dal riconoscimento del Logos asarkos 

quale espressione adeguata dell’azione salvifica universale di Dio. Tale 

azione si realizza certo in Gesù Cristo, «sacramento della volontà 

salvifica di Dio», ma non si esaurisce nella sua vicenda storica finita e 

particolare. E’ quanto emerge da alcune espressioni di J. Dupuis: «La 

coscienza umana di Gesù in quanto Figlio non poteva, per sua natura, 

esaurire il mistero divino, e perciò lasciò incompleta la rivelazione di 

Dio… L’azione salvifica di Dio per mezzo del Logos non incarnato… 

persiste anche dopo l’incarnazione. […] Per quanto inseparabili, il Verbo 

divino e l’esistenza umana di Gesù rimangono tuttavia distinti. Se 

dunque l’azione umana del Verbo énsarkos è il sacramento universale 

dell’azione salvifica di Dio, essa non esaurisce l’azione del Logos. 

Continua ad esservi un’azione distinta del Logos asarkos»20. In questo 

modo da un lato si può attribuire l’universalità dell’azione salvifica 

 

 
19  La Civiltà Cattolica 148 (1997) 153. 
20  J. DUPUIS, Verso una teologia cristiana del pluralismo religioso, 403-404. 



 12 

divina al Logos anziché a Gesù Cristo e dall’altro si riesce a mantenere il 

valore salvifico delle altre tradizioni religiose, in cui opera il Logos, 

anche «al di là» della mediazione di Gesù Cristo. La mediazione 

salvifica di Cristo è costitutiva di ogni esperienza di salvezza, ma relativa 

all’azione universale del Logos e quindi alle altre tradizioni religiose. E 

come l’infinita ricchezza del Logos non si esaurisce in Gesù, così la 

ricchezza delle altre tradizioni religiose rimane intatta accanto alla 

rivelazione cristologica.  

La difficoltà maggiore di questa posizione rimanda da un lato 

all’«autonomizzazione» dell’attività del Logos rispetto al dono di Dio 

realizzato da Gesù Cristo e dall’altro alla distinzione tra Logos e Gesù, 

distinzione complicata dalle precisazioni sull’«assolutezza» quale 

attributo di Dio solo (e del Logos) ma non di Gesù Cristo in quanto realtà 

finita e limitata.  

 

1.2. Questo nuovo modo di intendere l’azione del Logos asarkos 

emerge con evidenza nell’interpretazione della dottrina dei Padri sui 

«semi del Verbo». J. Dupuis offre tre esempi autorevoli: Giustino, Ireneo 

e Clemente alessandrino21. In questa nuova prospettiva la preoccupazione 

di Giustino di mostrare l’originarietà e quindi l’universalità della verità e 

della salvezza offerte da Gesù Cristo, la cui presenza e azione si trova 

all’inizio delle vie di Dio con l’uomo ed è quindi riconoscibile nella 

frammentaria partecipazione al Logos da parte dei filosofi, è in qualche 

modo rovesciata nell’idea di un’azione previa del Logos nella sapienza 

degli uomini (e nelle altre religioni), in cui si possono ritrovare dei semi 

di verità previamente e quindi indipendentemente dal riferimento a Gesù 

Cristo22. Insomma, l’intenzione di Giustino non sarebbe più quella di 

fondare l’universalità della rivelazione di Gesù nell’originarietà della sua 

presenza e azione, ossia nel Logos, ma sarebbe quella di dire un’azione 

previa e autonoma del Logos che poi si incarna in Gesù e qui può essere 

riconosciuta. Eppure il senso dei testi di Giustino intende sottolineare 

come in Gesù Cristo si ritrovi per intero quel Logos di cui i vari filosofi 

hanno còlto solo frammenti. Certo, questo Logos è l’aspetto visibile del 

Dio inconoscibile e trascendente e quindi il soggetto ultimo delle 
 

 
21  Ivi, 76-114. 
22  Si vedano i testi di GIUSTINO, Prima Apologia 46,3-4; Seconda Apologia 8,1; 10,8; 
13,2-6. Sul valore apologetico della dottrina del Logos in Giustino si veda B. STUDER, 
Der apologetische Ansatz zur Logos-Christologie Justins des Märtyrers, in A.M. 
RITTER (ed), Kerygma und Logos, Göttingen, 1979, 438-448. Sul significato per la 
cristologia del nuovo spazio di pensiero aperto dal dialogo degli Apologisti col 
mondo greco (dalla prospettiva escatologica alla questione delle origini) si veda J. 
MOINGT, L’homme qui venait de Dieu, 82-97. Sul nesso tra teofanie e incarnazione 
del Verbo si veda G. AEBY, Les missions divines. De saint Justin à Origène, Fribourg, 
Editions Universitaires, 1957, 6-15. 



 13 

teofanie della storia della salvezza. Ma anche questa attribuzione al 

Verbo delle teofanie va più nella direzione di esprimere il carattere 

originario e universale della rivelazione cristologica, che non in quella di 

indurre l’idea di un’attività del Logos autonoma rispetto alla rivelazione 

in Gesù23.  

Quanto a Ireneo l’intento antignostico della sua riflessione teologica 

rende altamente implausibile l’idea che le varie fasi dell’economia 

salvifica siano da interpretare al modo di differenti economie che 

articolano diversamente l’azione di Dio. Ireneo è infatti preoccupato di 

far emergere, contro lo gnosticismo, l’unità/unicità dell’economia 

salvifica fondata «dal principio» nell’eterna benevolenza (eudochìa) del 

Padre, che plasma l’uomo ad immagine del suo Verbo/Figlio per 

conferirgli la somiglianza divina nello Spirito. Una separazione delle 

economie, con rimando a differenti figure divine del pleroma, costituiva 

proprio l’errore gnostico. Del resto tutta l’azione di Dio, intesa come 

«plasmatio carnis», si ricapitola in Gesù Cristo, la cui presenza in Dio 

dall’origine garantisce l’unità-unicità del piano divino di salvezza24.  

Infine quanto a Clemente, il più esplicito nell’applicare anche alle 

altre religioni i semi del Logos, non è facile capire – come segnala lo 

stesso Dupuis – fino a che punto si tratti di verità di ragione rinvenibili 

anche in altre religioni oppure di vere e proprie illuminazioni divine. 

L’interpretazione più convincente è la prima, dato che il Logos di 

Clemente è vicino al «mondo intelligibile» dei platonici. Ma se anche 

fosse vera la seconda interpretazione, resta che il Logos rimanda 

immediatamente alla luce che viene da Gesù Cristo: è proprio nella 

conversione a Gesù che l’uomo, chiunque sia, si apre pienamente al 

Logos che governa l’universo e di cui tutti gli uomini hanno fatto in 

qualche modo esperienza. Il Verbo dice la dimensione universale di 

Gesù, ciò per cui il riferimento a Gesù è compimento dell’umano25. 

 

 
23  Segnaliamo, a beneficio di inventario, che esiste un dibattito sul legame della 
nozione di Logos propria di Giustino con quella del Prologo di Giovanni. Giustino si 
rifarebbe più alla nozione filosofica, ed eventualmente filoniana, del Logos. L’idea di 
un’attività cosmica del Logos, ricavata da Gv 1,2-5, non è pertanto immediatamente 
applicabile a Giustino: P. HOFRICHTER, Logoslehre und Gottesbild bei Apologeten, 
Modalisten und Gnostikern, in H.J. KLAUCK (ed), Monotheismus und Christologie (= 
QD 138), Herder, 1992, 187-197. 
24  Si veda il recente studio di J. FANTINO, La théologie d’Irénée (= Cogitatio Fidei 
180), Paris, Cerf, 1994. 
25  Sulla concezione del Logos in Clemente si veda H.A. WOLFSON, La Filosofia dei 
Padri della Chiesa I: Spirito, Trinità, Incarnazione, Brescia, Paideia, 1978, 239-241. 
Clemente identifica esplicitamente il Logos di Giovanni con quello di Filone e quindi 
con la nozione platonica di verità (anima del mondo, mondo intelligibile e archetipo 
della realtà sensibile). In quanto tale il Logos coincide col mondo delle idee, con la 
totalità delle idee che fungono da modello della creazione. Il Logos è il mondo 
 



 14 

Anche in questo caso offre una sobria ed equilibrata presentazione del 

tema il documento della CTI, Il cristianesimo e le religioni: 

«(40) Il significato universale di Cristo è stato espresso in modi diversi nella 
tradizione della chiesa fin dai tempi più antichi… (41) I semina Verbi. Fuori 
dei confini della Chiesa visibile, e in concreto nelle diverse religioni, si 
possono trovare “semi del Verbo”; il motivo si combina spesso con quello 
della luce che illumina ogni uomo e con quello della preparazione 
evangelica… (42) La teologia dei semi del Verbo inizia con san Giustino. 
Di fronte al politeismo del mondo greco, Giustino vede nella filosofia 
un’alleata del cristianesimo, perché ha seguito la ragione; ma ora questa 
ragione si trova nella sua totalità soltanto in Gesù Cristo, il Logos in 
persona. Di questo Logos però è partecipe tutto il genere umano; perciò da 
sempre c’è stato chi ha vissuto in conformità con il Logos… Il Logos è il 
seminatore di questi “semi di verità”. (43) Per Clemente alessandrino 
l’uomo è razionale in quanto partecipa della vera ragione che governa 
l’universo, il Logos, e ha pieno acceso a questa ragione se si converte e 
segue Gesù, il Logos incarnato. Con l’incarnazione il mondo si è riempito 
dei semi di salvezza. Esiste però anche una semina divina dall’inizio dei 
tempi, che ha fatto sì che varie parti della verità si trovino tra i greci e i 
barbari… La filosofia ha avuto per i greci una funzione simile a quella della 
legge per gli ebrei: è stata una preparazione per la pienezza di Cristo.[…] 
(45) Ireneo non usa direttamente l’idea dei semi del Verbo; però sottolinea 
che in tutti i momenti della storia il Logos è stato unito agli uomini e li ha 
accompagnati, in previsione dell’incarnazione: con questa, portando se 
stesso nel mondo, Gesù vi ha portato tutta la novità. La salvezza è legata 
pertanto a Gesù, anche se questa era stata già annunciata e i suoi effetti in 
qualche modo erano stati anticipati»26. 

 

1.3. Il rapporto tra il Logos e Gesù. A livello di ripresa teorica delle 

conseguenze e quindi della portata del discorso, questa nuova 

considerazione del Logos è anzitutto sospettata di riaprire lo spazio alla 

separazione nestoriana tra il Logos e Gesù. L’idea di un’«eccedenza del 

Logos», che consentirebbe ad ogni religione lo spazio della sua 

permanente validità, «potrebbe sottrarsi con difficoltà al sospetto di una 

distinzione/separazione all’interno dell’unica persona del Figlio di Dio 

incarnato, nel solco della controversia nestoriana, rischiando di confluire 

verso le note posizioni pluraliste, nell’ambito della teologia delle 

religioni»27. L’obiezione individua un rischio reale, ma ci sembra troppo 

 

 

intelligibile, che anche i barbari hanno conosciuto come archetipo di quello sensibile 
(immagine).  
26  La Civiltà Cattolica 148 (1997) 158-159. 
27  M. GRONCHI, Il pluralismo religioso e la teologia, in A. FABRIS – M. GRONCHI 
(ed), Il pluralismo religioso, Cinisello Balsamo, San Paolo, 1998, 174-175. 
Un’analoga obiezione viene fatta dall’intervento del comitato di redazione della 
Revue Thomiste, «“Tout récapituler dans le Christ”. A propos de l’ouvrage de J. 
Dupuis, Vers une théologie chrétienne du pluralisme religieux», Revue Thomiste 4/98 
(1998) 602-604. 



 15 

radicale. Non è opportuno evocare spettri del passato ove non ce n’è 

bisogno. E’ troppo radicale in quanto considera in recto il problema 

dell’unione del Logos con Gesù, che nella riflessione di J. Dupuis rimane 

sullo sfondo come un dato pacifico della tradizione dogmatica della 

Chiesa (e quindi nel senso dell’unità sostanziale tra Gesù e il Verbo). E’ 

vero piuttosto che questa considerazione del Logos rimane debitrice, al 

di là delle dichiarazioni di intenti, di un modello «teocentrico» di 

teologia delle religioni, ossia di un modo di pensare alla 

salvezza/rivelazione che si focalizza su Dio stesso, lasciando in ombra la 

mediazione storica di Gesù28. In altri termini: questo tipo di 

considerazione dell’azione del Logos asarkos presuppone una 

comprensione della rivelazione e della salvezza che non sono 

determinate dall’avvenimento concreto di Gesù. C’è insomma un’attività 

del Logos che salva indipendentemente da ciò che si realizza nella storia 

del crocifisso-risorto. La stessa incarnazione può allora essere intesa 

come un contatto salvifico di Dio con l’uomo, un’unione che si realizza a 

diversi livelli e in diversi tempi nella storia e quindi anche in Gesù. Ma 

non è la vicenda di Gesù a realizzare/fondare nella sua storia quel 

contatto salvifico di Dio con l’uomo. La verità rivelata e la sua portata 

salvifica sono qualcosa di precostituito al suo accadere in Gesù. L’evento 

cristologico è ridotto a contenitore di lusso di una realtà già data, 

indipendentemente da Gesù Cristo. Ma allora la salvezza o è data dalla 

semplice presenza del Logos nella storia oppure è riconducibile a una 

certa illuminazione che apre all’incontro con Dio. Nei due casi, 

comunque, la realizzazione nella storia di Gesù di questa presenza o di 

tale rivelazione è accidentale rispetto al dono universale di Dio. In Gesù 

si realizza un incontro di Dio con l’uomo radicato altrove, e rispetto al 

quale la storia del Figlio non è l’evento che opera/fonda la nostra 

salvezza.  

L’aporia a cui conduce questa considerazione del Logos rimanda in 

qualche modo alla difficoltà rahneriana a comporre l’autocomunicazione 

salvifica trascendentale di Dio (nell’esistenziale soprannaturale) e la sua 

mediazione categoriale nella storia della salvezza particolare. L’istanza 

da mantenere è che l’autocomunicazione di Dio, proprio in quanto è un 

gesto che mette in gioco l’essere di Dio stesso, non può modificare solo i 

 

 
28  «Je me demande si, au-delà des étiquettes verbales, Dupuis n’adopte pas un 
modèle théocentrique, celui-là même dont se réclament les pluralistes… En effet, 
c’est en tant qu’événement historique, en tant que l’homme Jésus de Nazareth est 
passé par la mort et la résurrection que le Christ a une valeur médiatrice universelle et 
si l’Esprit de Dieu est à l’oeuvre dans les diverses traditions religieuses bien avant et 
bien au-delà des limites de l’économie chrétienne, c’est en tant qu’il est l’Esprit du 
Christ ressuscité», C. GEFFRÉ, «Le pluralisme religieux comme question 
théologique», Vie Spirituelle (1998) 583-584. 



 16 

fattori contingenti dell’incontro di Dio con l’uomo, ma implica un novità 

nella stessa relazione originaria di Dio con la sua creatura (elevazione 

trascendentale dell’uomo ad un nuovo livello di unione con il Mitsero 

Santo). In tal senso va letta la «predestinazione di Gesù Cristo»: l’evento 

cristologico non è frutto di un’improvvisazione di Dio per riparare i 

guasti dell’uomo, ma è fin da principio nell’intenzione di Dio come 

elemento costitutivo del rapporto di Dio con ogni creatura. Ciò che si 

compie in Gesù Cristo mette dunque in gioco qualcosa di 

originariamente costitutivo della relazione di Dio col creato. Anzi, 

occorre procedere oltre e osservare che, se è vero che Dio si dona a noi 

così come è, ciò che è in gioco nella relazione salvifica realizzatasi in 

Gesù Cristo è l’essere stesso di Dio e quindi il rapporto di Dio con sé. 

L’equivoco sta nel ritenere di poter identificare questo rapporto 

originario in sé e per sé, indipendentemente dalla sua realizzazione in 

Gesù Cristo e di fare della «nuova relazione» di Dio con la creatura un 

dato sussistente dall’origine, indipendentemente o previamente al 

mistero di Gesù Cristo. Questi sarebbe ridotto a rappresentare la 

mediazione categoriale più perfetta di un dono o di un rapporto che 

comunque si dà, previamente e indipendentemente dalla sua 

realizzazione storica.  

In termini più vicini al discorso rahneriano, è come se l’autocomunicazione 
di Dio che costituisce l’esistenziale soprannaturale, ossia l’elevazione 
dell’orizzonte trascendentale dell’esperienza umana a una nuova vicinanza 
con Dio, venisse considerata in sé e per sé, indipendentemente dalla sua 
realizzazione fontale in Gesù Cristo, che è espressione originaria 
dell’autocomunicazione di Dio stesso (Verbo) nell’altro da sé (creatura). In 
tal modo l’autocomunicazione di Dio costituirebbe un’attività salvifica 
universale e a priori, che il Verbo realizza concretamente nelle varie 
mediazioni storico-categoriali, tra cui quella cristologica. In questa 
prospettiva qualunque dichiarazione di un nesso speciale tra 
l’autocomunicazione trascendentale-universale di Dio nel Verbo e la 
mediazione storica in Gesù Cristo risulterà estrinseca e quindi debole. Ne 
deriva che l’autocomunicazione di Dio in senso trascendentale non va 
ipostatizzata come realtà a sé, attribuibile al Verbo indipendentemente o 
previamente al dono di Gesù Cristo, ma va tenuta legata, mediante la 
nozione della predestinazione della creazione in Cristo, all’avvenimento 
cristologico concreto. L’autocomunicazione di Dio nel Verbo non è che la 
condizione di possibilità ultima dell’evento cristologico, còlto in tutta la sua 
portata29.  

 

 
29  Si ripropone quindi in qualche modo, nell’ambito del confronto interreligioso, 
l’equivoco delle discussioni su una comprensione naturale dell’uomo previa e 
autonoma rispetto alla storia della salvezza. Il fatto che le religioni, come la 
razionalità autonoma e «naturale» dell’uomo, offrano una comprensione originale del 
destino dell’uomo e della sua relazione con Dio sembra significare che Gesù Cristo è 
realtà successiva e non già da sempre presente all’originario costituirsi della realtà in 
rapporto a Dio.  



 17 

La mancata chiarificazione del rapporto tra questi elementi genera 

l’impressione di una dissociazione tra il Logos e Gesù, tra l’attività 

salvifica del Verbo e la mediazione di Gesù Cristo, una «dissociazione» 

che risulta estranea alla coscienza di fede cristiana30.  

A questo livello del discorso ci pare di poter cogliere la pertinenza 

dell’obiezione fatta da P. Coda:  

«L’unità nella distinzione tra il Logos eterno e la sua incarnazione in Gesù 
Cristo può essere intesa nel senso di lasciare spazio, prima e dopo Gesù 
Cristo, all’opera illuminatrice del Logos fuori di lui? In quale senso e fino a 
che punto se si intende restare fedeli all’originalità dell’evento cristologico? 
Quel che difetta, in genere, è un adeguato e originario scavo ontologico, 
nella direzione – a mio avviso ineludibile e promettente – di un’ontologia 
relazionale della dedizione»31.  

In una riflessione succesiva32 emerge con chiarezza che il senso 

dell’osservazione è anzitutto quello di richiamare il nesso inscindibile tra 

la forma definitiva e universale della mediazione cristologica e il suo 

contenuto kenotico-agapico (pasquale) e quindi relazionale, che rimanda 

al mistero trinitario. Il valore universale della mediazione di Gesù Cristo 

non può essere dissociato dalla forma concreta del suo avvenimento 

storico e quindi dal contenuto che si realizza nella storia singolare di 

Gesù. Il tentativo di dire l’universalità di Gesù Cristo distinguendo tra 

attività del Logos e mediazione di Gesù rivela una non adeguata 

elaborazione a livello ontologico (e quindi dell’essere di Gesù in quanto 

Logos/Figlio) della novità cristiana di Dio: 

«Il cristianesimo, infatti, si costituisce sulla base della fede in Gesù Cristo 
crocifisso e risorto quale vertice dell’autorivelazione di Dio, il quale attua 
un evento paradossale di manifestazione storico-salvifica di Sé (come 
Dio/Figlio e come uomo, nell’identità della propria unità e unicità 
personale) nella simultanea relazione agapica all’A/altro (come Dio/Padre 
e come creatura umana) in forma di kenosi (cfr. Fil 2,7), e cioè di 
espropriazione di sé. Si tratta – per usare un linguaggio paolino – di quel 
“farsi tutto a tutti” (1Cor 9,19-22) che coincide con l’espressione massima 
della propria identità/libertà»33. 

 

 
30  «E’ quindi contrario alla fede cattolica non soltanto affermare una separazione tra 
il Verbo e Gesù o una separazione tra l’azione salvifica del Verbo e quella di Gesù, 
ma anche sostenere la tesi di un’azione salvifica del Verbo come tale nella sua 
divinità, indipendente dall’umanità del Verbo incarnato», CONGREGAZIONE PER LA 

DOTTRINA DELLA FEDE, Notificazione a proposito del libro di J. Dupuis, Città del 
Vaticano, Libreria editrice Vaticana, 2001, 5. 
31  P. CODA, «L’incarnazione del Figlio di Dio vocazione del figlio dell’uomo», 
Filosofia e Teologia 1 (1999) 41. 
32  P. CODA, Per un’ermeneutica cristologico-trinitaria del pluralismo delle religioni, 
in M. CROCIATA (ed), Gesù Cristo e l’unicità della mediazione, Milano, Paoline, 
2000, 45-69, in particolare 57-67. 
33  Ivi, 59. 



 18 

L’identità cristiana consiste precisamente nell’identificarsi con Cristo 

nella sua dedizione agapica e quindi nel trasmettere/realizzare la propria 

identità nella relazionalità radicale e nel dono totale. Qui si radica 

l’universalità del cristianesimo. Solo così infatti si giunge a «rivestire» 

Cristo. Non si tratta di un’ennesima strategia di conquista dell’altro, 

poiché «rivestire» Cristo significa precisamente esercitare la stessa 

donazione in un dinamismo di identificazione oblativa, che Gesù Cristo 

rivela e comunica come adempimento della vocazione di ogni autentica 

identità religiosa. In altri termini: Gesù Cristo è universale proprio per il 

suo fuori-uscire nel dono di sé (croce) in modo da essere al-di dentro di 

ogni situazione religiosa come spinta oblativa verso un al-di-là comune 

che è l’agape di Dio, ricapitolativo e autenticamente plurale. La dinamica 

dell’oltrepassamento di Sé in relazione a noi, compiuta da Dio 

nell’evento pasquale del crocifisso, dischiude escatologicamente per 

mezzo di Gesù Cristo risorto e nello Spirito santo, lo spazio della 

relazionalità con Dio e fra gli uomini, sia nelle loro relazioni 

interpersonali sia nelle relazioni fra le loro esperienze e tradizioni 

religiose e culturali. Si tratta insomma di una ricomprensione in chiave 

cristologico-pasquale e trinitaria-relazionale della teoria «inclusivista», 

al di là della dottrina dei «semi del Verbo», che rischia di dimenticare la 

relazione costitutiva delle tradizioni religiose con Gesù Cristo (e non 

solo col Verbo «prima» di Gesù o al di là di lui), ma anche al di là di un 

inclusivismo cristocentrico astratto, incapace di mettere a tema la realtà 

oblativo-relazionale del dono che è il Figlio di Dio. C’è, in sostanza, uno 

spazio di relazionalità che va dischiuso dall’interno dell’evento 

cristologico, e non prima o accanto ad esso, come nell’«inclusivismo 

logocentrico», che fa della rivelazione di Dio in Cristo una fra le molte 

manifestazioni del Logos. Questo spazio relazionale non è dischiuso 

dalla distinzione tra il Logos e Gesù, ma è racchiuso nell’originale 

attuazione storica della verità cristiana di Dio nella vicenda pasquale di 

Gesù e quindi è incluso nella stessa identità di Gesù Cristo quale Figlio 

inviato dal Padre. Occorre perciò mantenere l’identità tra Gesù e il 

Logos, rivedendo l’ontologia che tutela questa identità a partire da una 

comprensione dell’essere sensibile alla novità pasquale. Si tratterà di 

un’ontologia relazionale (e quindi trinitaria) e attenta alla logica del dono 

di sé (quindi oblativa-kenotica).  

Raccogliamo da queste considerazioni di P. Coda due esigenze. La 

prima è quella di mantenere in primo piano la storicità della verità di 

Dio apparsa in Gesù: se la verità di Dio è legata all’accadere storico-

concreto di un avvenimento, per cui questa si manifesta proprio perché 

accade nella vicenda di Gesù, è proprio quell’evento ad essere 

insuperabile e normativo per tutta la storia, non semplicemente la sua 

dimensione trascendente e divina (il Verbo al di là di Gesù, eppure unito 

a lui). Il caso serio della pretesa cristiana è precisamente quello secondo 



 19 

cui la verità di Dio non semplicemente si manifesta in occasione di un 

avvenimento, ma avviene, si realizza in un evento storico. Occorre 

trovare un tipo di pensiero all’altezza di questa pretesa. Ma se la storia di 

Gesù è costitutiva della verità di Dio precisamente nella sua qualità di 

evento che accade e perché accade, essa non è solo il luogo in cui si 

manifesta nel tempo la verità eterna di Dio, il luogo in cui si viene a 

conoscere il mistero salvifico, ma è l’evento in cui esso accade. 

Altrimenti si riduce la rivelazione a una rappresentazione, sul 

palcoscenico del mondo, di una verità eterna, precostituita al suo 

accadere storico. In tal modo la storia di Gesù è non solo manifestativa, 

ma costitutiva della verità di Dio: Gesù rivela definitivamente Dio, non 

perché ci dice che egli è Dio come «Padre», ma perché nel suo 

compimento la storia di Gesù è svelata da Dio come la sua stessa storia, 

come la storia in cui «ne va» di Dio stesso. La storia di Gesù realizza la 

verità di Dio che manifesta. In essa Dio ha agito definitivamente, perché 

Dio l’ha patita. La passione di Dio nell’esistenza di Gesù è la condizione 

perché l’agire di Dio non sia più solo un’azione di Dio esterna a Dio, ma 

riguardi l’essere stesso di Dio. Il senso della divinità di Gesù è proprio 

l’identificazione di Dio con la sua storia. 

La seconda esigenza è quella di non sganciare la pretesa di 

assolutezza di Gesù dal contenuto di tale pretesa. In Cristo forma e 

contenuto sono inscindibili e vanno tenuti insieme. Se Gesù ha 

manifestato la pretesa di essere mediatore definitivo e insuperabile 

dell’amore incondizionato di Dio Padre per ogni uomo, 

un’interpretazione esclusivista, settaria, totalitaria della sua pretesa è 

esclusa dallo stesso contenuto. Ma deve restare chiaro che nel caso di 

Cristo il costituirsi di questa verità salvifica è inseparabile dal suo 

realizzarsi concreto nell’evento storico della vita di Gesù. Nella pretesa 

(forma) vanno tentute insieme due dimensioni inscindibili e 

imprescindibili del dono di Dio che è Gesù Cristo (contenuto): 

l’universalità dell’offerta di salvezza di Dio e la sua realizzazione storica 

concreta. Non si dà una verità precostituita al suo accadere e 

considerabile in sé e per sé, indipendentemente dalla sua storica 

realizzazione, soprattutto se si tratta della verità definitiva di un amore 

incondizionato34. 

 

 
34  Per una più ampia riflessione sul nesso tra la nozione di verità e l’accadere 
cristologico che la determina in modo affatto originale si vedano le interessanti 
riflessioni di A. MILANO, Quale verità. Per una critica della ragione teologica, 
Bologna, Dehoniane, 1999, 367-389. 



 20 

3. IL SENSO MITICO O METAFORICO DELL’INCARNAZIONE: L’EQUIVOCO 

SUL VERSANTE DI GESÙ 

 

Se si accede all’idea di una distinzione tra il Logos e Gesù, diventa 

evidente l’esigenza di ripensare al senso dell’«incarnazione» del Logos. 

In che senso Gesù, una figura storica finita e limitata, può essere 

identificata col Logos divino? Si tratta di un’identificazione reale, 

sostanziale, «letterale» o di un modo di dire, di una figura espressiva 

della relazione speciale di Gesù con Dio, ovvero dell’esperienza di un 

incontro particolare con Dio propiziato da Gesù? Questo tipo di domande 

suggeriscono l’idea che pensare al fondamento della mediazione 

salvifica di Gesù Cristo a partire dall’idea di un’«incarnazione di Dio» 

non significhi altro che esprimere in modo mitico-poetico-metaforico il 

significato di Gesù per i cristiani. Una rilettura della fede cristologica di 

questo genere permetterebbe peraltro di superare le assolutizzazioni di 

certe forme della teologia «cristocentrica», aprendo al dialogo 

interreligioso. Si comprende, in questa strategia di pensiero, il senso 

della proposta di ripensare il tema dell’incarnazione del Logos in termini 

mitici e metaforici: 

«L’incarnazione sarebbe un’espressione non oggettiva, ma metaforica, 
poetica, mitologica: essa vuole soltanto significare l’amore di Dio che si 
incarna in uomini e donne la cui vita riflette l’azione di Dio. Le 
affermazioni dell’esclusività salvifica di Gesù Cristo possono essere 
spiegate con il contesto storico culturale: cultura classica (una sola verità 
certa e immutabile), mentalità escatologico-apocalittica (profeta finale, 
rivelazione definitiva) e atteggiamento di una minoranza (linguaggio di 
sopravvivenza, un unico salvatore)»35. 

La necessità di ripensare in modo «metaforico» e «non-oggettivante» 

l’incarnazione rimanda in particolare alle opere di J. Hick36. Il significato 
 

 
35  CTI, «Il cristinesimo e le religioni», La Civiltà Cattolica 148 (1997) 152. 
36  Ricordiamo qui solo i due contributi centrali sul nostro tema: J. HICK (ed), The 
Myth of God Incarnate, London, SCM Press, 1977; IDEM, The Metaphor of God 
Incarnate, London, SCM Press, 1993. Solitamente il dibattito sull’incarnazione è 
ricondotto alla problematica della teologia pluralista, che rimanda ulteriormente 
all’analisi della filosofia della religione soggiacente alle posizioni assunte da J. Hick: 
G. GÄDE, «Gott und das Ding an sich. Zur theologische Erkenntnislehre John Hicks», 
Theologie und Philosophie 73 (1998) 46-69; C. SEDMAK, «Wittgensteins 
Sprachspielmodell und die pluralistiche Religionstheorie», Zeitschrift für Katholische 
Theologie 117 (1995) 393-415. In realtà il dibattito sul senso «mitico 
dell’incarnazione» è meglio illuminato se collocato all’interno degli sviluppi della 
teologia anglicana degli ultimi centocinquant’anni anni. Per questo tipo di ricerca si 
veda U. LINK-WIECZOREK, Inkarnation oder Inspiration. Christologische 
Grundfragen in der Diskussion mit britischer anglikanischer Theologie, Göttingen, 
Vendenhoeck § Ruprecht, 1998. Qualche indicazione sintetica ma lucida si trova 
anche in I. DALFERTH, «Der Mythos vom inkarnierten Gott und das Thema der 
Christologie», Zeitschrift für Theologie und Kirche 84 (1987) 321-344.  



 21 

per la cristologia della sua riflessione non può essere limitato al livello 

dell’analisi del linguaggio né al dibattito sulla teologia pluralista delle 

religioni. Si tratta piuttosto di una seria provocazione che esige di 

chiarire qual è il referente del discorso cristologico, «ciò di cui parla» la 

cristologia e «ciò a cui rimanda» la confessione di fede cristiana (il suo 

«tema»). Solo sulla base di un simile chiarimento è possibile tentare di 

recuperare il senso del discorso sull’«incarnazione del Logos»37. 

 

3.1. Dal mito dell’unicità di Gesù al mito dell’incarnazione. 

L’esigenza di «de-assolutizzare» la cristologia, ridimensionando la 

pretesa di unicità-esclusività di Gesù Cristo nell’ambito del pluralismo 

religioso, ha indotto i teologi pluralisti a rileggere la pretesa cristiana in 

senso non-letterale e quindi a partire da una ricomprensione del 

funzionamento del discorso di fede. Ne è derivata una lettura «mitica» 

dell’affermazione cristiana dell’unicità di Gesù: i cristiani, quando 

dicono che Gesù è l’unico, fanno come l’innamorato che professa di aver 

incontrato «l’unica donna della sua vita». Questa strategia di discorso 

mantiene per i cristiani il senso dell’assolutezza e imprescindibilità del 

riferimento a Gesù Cristo, mentre permette di relativizzare la pretesa 

cristiana di fronte alle altre religioni38. L’interpretazione «letterale» di 

una simile affermazione invece è frutto di esigenze storiche e sensibilità 

culturali determinate (nozione greca di verità, contesto originario di 

minoranza e persecuzione nel mondo greco-romano), che vanno superate 

per recuperare il senso originario delle professione di fede in Cristo. Fa 

parte di questa purificazione anche l’esigenza di superare una 

comprensione «letterale» dell’unità-identità di Gesù con il Figlio di Dio, 

miticamente espressa nella dottrina dell’«incarnazione». Questa dottrina, 

infatti, va letta all’interno della strategia di discorso «mitizzante» sopra 

indicata. Si tratta cioè di un modo per esprimere il significato di Gesù per 

i cristiani e non della descrizione di uno stato di cose. L’interpretazione 

letterale e quindi equivoca di tale dottrina è sorta – secondo J. Hick – 

quando la Chiesa operò un mutamento del «tema» (ossia di ciò di cui si 

parla) della confessione cristologica. Ponendo come referente della 

professione di fede non più Gesù di Nazareth ma il Logos o Figlio di Dio 
 

 
37  Su questa problematica si veda A. AMATO, Cristo, il Figlio di Dio fatto uomo. 
Riflessioni sul mistero dell’Incarnazione del Verbo, in I. SANNA (ed), Gesù Cristo 
speranza del mondo, Roma, Mursia-PUL, 2000, 213-235. Il saggio era già apparso in 
Estudios Trinitarios 32 (1998) 357-385. 
38  Si veda J. HICK – P. KNITTER, L’unicità cristiana: un mito? Per una teologia 
pluralista delle religioni, Assisi, Cittadella, 1987. Sul senso «mitico» 
dell’affermazione dell’unicità-esclusività di Gesù e sull’analogia con l’innamorato si 
veda soprattutto P. KNITTER, Nessun altro nome? Un esame critico degli 
atteggiamenti cristiani verso le religioni mondiali (= Gdt 207), Queriniana, Brescia, 
1991. 



 22 

quale soggetto proprio delle predicazioni cristologiche, la teologia 

cristiana ha compiuto un passo decisivo dalla fede in Gesù «Figlio di 

Dio» all’idea di Gesù «Dio Figlio». Il cambiamento di soggetto implica 

un mutamento nella strategia del discorso: mentre la professione di fede 

«Gesù è il Figlio di Dio» aveva carattere metaforico, l’espressione «Gesù 

è Dio Figlio» ha una carattere metafisico e implica un equivoco 

passaggio dal senso mitico di una metafora religiosa al senso metafisico, 

che pretende di dire qualcosa di una figura divina appartenente alla 

realtà. Ma l’intepretazione metafisica e letterale della fede in Gesù Cristo 

si scontra con l’impossibilità di dare alle affermazioni cristologiche così 

intese un significato logico coerente e plausibile. Se infatti si deve 

intendere un’identità reale tra Gesù e Dio Figlio, si devono poter 

predicare dei due le stesse qualità: ma in che senso si può dire che Dio 

Figlio soffre al Getsèmani o piange davanti alla morte di Lazzaro o ha 

sete al pozzo di Giacobbe? E in che senso si può dire che Gesù è 

onnisciente e onnipotente? La regola della communicatio idiomatum più 

che risolvere il problema è segno del disagio e il suo esito è 

inevitabilmente «nestoriano» (tende a distinguere tra l’uomo e il Dio 

Figlio) o comunque impone di ripensare all’identità tra Gesù e Dio Figlio 

meno in termini sostanziali e più in termini dinamici o qualitativi. Ma in 

tal caso o Gesù «diventa» il Figlio nella successione dei tempi oppure va 

inteso come l’incarnazione o la storicizzazione dell’azione/dell’amore di 

Dio. Siamo così tornati al senso metaforico dell’identificazione 

cristologica. Eppure il dogma della Chiesa esige di interpretare l’identità 

in senso sostanziale/reale e quindi l’incarnazione in senso letterale (Gesù 

è proprio Dio Figlio incarnatosi). In tal modo si è costretti, 

nell’interpretazione letterale dell’affermazione cristologica, a scegliere 

qual è il soggetto e quale il predicato. Ricompaiono pertanto le aporie 

della tradizione cristologica: se soggetto è il Dio Figlio, la storia di Gesù 

rischia di essere apparente (docetismo), mentre se il soggetto è Gesù si 

deve accedere all’idea di un Dio mutevole o inferiore, incarnatosi in 

Gesù. Nei due casi si conferma la difficoltà della teologia cristiana a 

comprendere in un sistema di pensiero coerente il mistero di Gesù a 

partire da un’interpretazione letterale dell’incarnazione e quindi 

dell’identità tra Gesù e Dio Figlio. Ne consegue che l’interpretazione 

letterale delle affermazioni cristologiche è impossibile, dal momento che 

l’interpretazione realista e sostanziale dell’identità di Gesù con Dio 

Figlio porta ad aporie insolubili. Non resta che interpretare 

metaforicamente (ossia in senso non descrittivo di stati di cose) le 

affermazioni sull’identità di Gesù col Logos e quindi di rileggere 

l’incarnazione come un mito. Si tratta di un mito religioso usato per dire 

l’importanza di Gesù per l’uomo. 

Una discussione puntuale delle analisi logico-linguistiche della confessione 
cristologica fatte da J. Hick è sinteticamente offerta da I.U. Dalferth, a 



 23 

partire da diverse opere del teologo inglese39. La ripresa di queste analisi è 
utile per mostrare come il problema dell’incarnazione non sia 
semplicemente una questione di funzionamento linguistico della professione 
di fede (letterale o metaforico?) né tantomeno un problema di rivestimento 
culturale più o meno pertinente del mistero di Gesù. E’ in gioco il «tema» 
stesso delle cristologia, ciò di cui parla la professione di fede della Chiesa. 
La discussione tra sostenitori della dottrina dell’incarnazione e propugnatori 
di una lettura mitica, infatti, non è semplicemente un dibattito su una forma 
particolare di rappresentazione del «tema» della cristologia, ma è una 
disputa su questo stesso «tema». E’ insomma una discussione su «ciò che» 
(was) la confessione di fede porta a linguaggio e non solo sul «come» (wie) 
lo esprime (miticamente o meno). L’alternativa può essere individuata in 
questi termini: l’evento dell’incarnazione è il «tema» fondamentale delle 
affermazioni cristologiche o la cristologia dell’incarnazione è solo un modo 
erroneo di dire il «tema» cristologico? E’ evidente che non si può 
rispondere alla domanda senza chiarire «ciò di cui ultimamente trattano» le 
affermazioni cristologiche. J. Hick contesta precisamente che le 
affermazioni cristologiche abbiano un unico «tema» con cui cade o sta la 
fede cristiana. Si deve piuttosto dire che la confessione di fede in «Gesù 
Cristo Figlio di Dio» cerca di esprimere con diversi titoli, aventi valore 
metaforico, il significato di Gesù per i suoi discepoli. Se si ammette che la 
confessione cristologica ha un’unica struttura normativa, si deve ammettere 
che il suo significato è letteralmente vero, per cui Gesù è il Figlio di Dio. 
Ma un simile significato realistico-letterale implica precisamente quel 
mutamento di referente già segnalato: da Gesù «Figlio di Dio» al Dio Figlio 
incarnatosi in Gesù, col corrispondente passaggio dal senso metaforico a 
quello metafisico. L’impossibilità di interpretare in senso letterale queste 
affermazioni cristologiche, nel senso di un’identità sostanziale e numerica, 
spinge Hick ad interpretare l’identità come «continuità», una continuità non 
essenziale ma «di evento»: tra Gesù e Dio vi è una sorta di «homoagape» 
(anziché homoousia, in cui peraltro ousia sarebbe un concetto meno chiaro 
di quello di «agape»), per cui l’amore di Gesù è un prolungamento storico 
dell’amore di Dio stesso. Gesù è un «evento complesso» in cui si realizza in 
maniera unica l’amore di Dio, al punto che si può dire: «Jesus was God’s 
attitude to mankind incarnate»40. L’identità tra Gesù e il Logos è dunque 
quella di una «continuity-of-agapeing». Dicendo che «Gesù è il Figlio di 
Dio» si cerca di esprimerne il significato per i discepoli: Gesù «storicizza» 
per noi l’azione amorevole di Dio. Dunque le affermazioni cristologiche 
vanno lette come un «mito religioso». Un mito non dice qualcosa in senso 
letterale, ma interpreta il significato e il valore di una cosa per colui che 
parla: il mito racconta una storia o offre un’immagine che significano per 
chi parla e per chi ascolta un atteggiamento, un’impressione suscitate dalla 
cosa di cui si parla. Il discorso mitico ha valore metaforico, non descrittivo. 
L’affermazione «Gesù è il Figlio di Dio» non è vera o falsa, ma dice con un 
motivo mitico il significato di Gesù per il mondo. Gesù è colui alla cui 
sequela entriamo alla presenza di Dio in modo che quest’incontro cambi la 
nostra vita. Ma una simile interpretazione rispetta il «tema» della 
confessione cristologica o lo fallisce? Queste analisi di Hick presentano di 

 

 
39 I.U. DALFERTH, «Der Mythos vom inkarnierten Gott und das Thema der 
Christologie», Zeitschrift für Theologie und Kirche 84 (1987) 329-338. 
40  J. HICK, Christ and Incarnation, in IDEM, God and the Universe of Faith. Essays in 
the Philosophy of Religion, London, 1973, 163. 



 24 

fatto un duplice aspetto problematico: da un lato annullano il valore 
semantico delle affermazioni cristologiche (il senso espresso) nella 
dimensione pragmatica (il significato per me o per noi) e dall’altro 
smarriscono il vero referente della confessione cristologica (è davvero 
semplicemente Gesù di Nazareth nel suo significato per l’uomo?). Il 
problema aperto quindi non è solo quello di verificare se 
nell’interpretazione metaforica piuttosto che letterale è esattamente inteso 
«ciò che si dice di Gesù», ma se si coglie veramente «ciò di cui si parla» 
quando si dice che Gesù è il Figlio di Dio. Di cosa parla la fede cristiana? 
Parla semplicemente dell’uomo di Nazareth proiettando su di lui significati 
salvifici mediante miti più o meno di moda?  

L’acquisizione preziosa di queste discussioni sul funzionamento delle 

affermazioni di fede cristologiche è la necessità di verificare la res de 

qua agitur: non si tratta di dibattiti accademici su una possibile forma 

rappresentativa (incarnazione) del referente del discorso cristologico, ma 

di un dibattito sullo stesso referente della professione di fede della 

Chiesa e quindi della cristologia. A questo livello emerge con chiarezza 

l’equivoco del procedimento di J. Hick: la sua prospettiva cristologica 

rimane ancorata all’idea che la confessione in Gesù si riferisca 

semplicemente al Gesù di Nazareth afferrabile storicamente, per 

esprimerne il significato per i discepoli. Siamo nell’orizzonte della 

separazione tra fatto e senso, evento e suo significato, dove l’evento/fatto 

compare come un dato pacifico e in sé sussistente e il significato 

un’operazione ermeneutica operata dal soggetto credente in modo più o 

meno coerente e plausibile. Ma è sufficiente una simile comprensione 

del senso della confessione cristologica? Occorre, con I.U. Dalferth, 

contestare anzitutto questa comprensione del «tema» della cristologia. Le 

confessioni di fede non esprimono il significato (più o meno mitico) di 

un giudeo vissuto molti secoli fa, ma esprimono il riconoscimento del 

Gesù risuscitato da Dio come Cristo e presente ad ogni uomo in ogni 

tempo come garanzia di liberazione dal peccato e dalla morte. La fede 

non rimanda al dato storico «Gesù» dicendone il significato per l’uomo, 

ma rimanda al Gesù risuscitato da Dio come salvatore di ogni uomo. 

Questo è il «tema» della fede cristologica, ciò di cui parla ultimamente la 

confessione di fede e ciò per cui sta o cade il cristianesimo.  

In tal senso occorre fare tre precisazioni. Anzitutto si deve dire che la fede 
non esprime «un certo significato» di Gesù, ma confessa il «significato 
salvifico» realizzato da Dio con la risurrezione di Gesù dai morti. 
L’affermazione «Gesù è il Figlio di Dio» non è una metafora perché un 
predicato mitologico è attribuito a un personaggio storico della Giudea, ma 
perché qui si cerca di portare a linguaggio l’esperienza del Crocifisso 
risorto, attualmente vivente e presente nella potenza di Dio. Proprio perché 
al presente media il nostro legame con Dio, Gesù ha un significato salvifico. 
Ciò di cui parla la confessione di fede è precisamente questa vita del Risorto 
nella potenza di Dio, quale offerta di salvezza per noi. L’errore 
fondamentale di Hick è quindi quello di ridurre il referente cristologico 
della confessione di fede alla figura storica di Gesù di Nazareth e al suo 



 25 

significato esemplare per noi: è qui presupposta una «visione pelagiana» 
della salvezza portata da Gesù, ridotto a realizzazione esemplare dell’amore 
di Dio, che ci introduce a un nuovo stile di vita. In secondo luogo si deve 
precisare che il valore pragmatico dell’enunciazione di fede si fonda sul suo 
valore semantico, ossia sulla pretesa non di dire solo qualcosa di 
significativo su Gesù, ma di portare a parola ciò che veramente è il centro 
del mistero cristologico. Gesù non è solo «un certo significato per noi», un 
modello, un impulso all’amore, il cui valore sta nell’introdurre al vero 
amore di Dio. Solo su uno sfondo di questo tipo si può distinguere tra 
dimensione proposizionale e performativa del discorso: ciò che diciamo di 
Gesù ha valore ermeneutico provvisorio e relativo, poiché alla fine conta 
solo ciò che il significato riconosciuto a Gesù ci spinge a fare. In verità la 
confessione di fede esprime un dono di Dio più radicale, che si realizza in 
Cristo (e non solo si significa nella sua vicenda in maniera esemplare) e 
mediante la sua morte e risurrezione si partecipa a noi come dono di vita 
nuova. La professione di fede «Gesù è Figlio di Dio» esprime dunque un 
dono di Dio che si realizza nella vicenda di Gesù, dischiudendo un mondo 
nuovo. La confessione di fede pretende di cogliere questo evento salvifico 
nella sua verità ultima e non semplicemente secondo un certo significato. 
Infine occorre precisare che la fede cristiana non rimanda come suo 
referente a una figura del passato e quindi a una storia umana-empirica 
isolata e conclusa, la cui relazione con Dio sarebbe un’interpretazione 
successiva ed estrinseca. La confessione cristologica rimanda piuttosto a un 
evento escatologico in cui si realizza un’unità singolare di Dio con l’uomo. 
Il referente della confessione cristologica non è dunque un Gesù storico 
afferrabile per sé, ma Gesù il Cristo glorificato da Dio e presente ad ogni 
tempo come mediazione di questa venuta salvifica di Dio nella storia. 
Questo evento escatologico è portato a linguaggio nelle metafore 
cristologiche che confessano diversamente «Gesù è il Signore, il Cristo, il 
Figlio di Dio». E’ questo il «tema» costante delle confessioni cristologiche, 
che la dottrina dell’incarnazione cerca di dire in una nuova prospettiva, più 
attenta al problema dell’origine che all’orizzonte escatologico originario. 

Pur sottoscrivendo le osservazioni critiche di I.U. Dalferth e in 

particolare il suo richiamo al vero referente delle confessioni di fede 

cristologiche, occorre ulteriormente chiarire il «tema» della cristologia. 

Si deve infatti senz’altro dire che la professione di fede «Gesù è il Figlio 

di Dio» cerca di esprimere l’identità di Gesù in quanto primogenito dei 

risorti: nell’«è» della formula di fede si esprime l’evento escatologico 

della risurrezione di Gesù, costituito Signore e Cristo da Dio Padre suo. 

Non si tratta perciò di dire un possibile significato salvifico di Gesù per 

noi, ma di portare a discorso la presenza del Glorificato, che vive ora 

della potenza di Dio e ci dischiude un mondo nuovo. Si potrebbe però 

ulteriormente domandare se la confessione cristologica esprime la verità 

attuale del Cristo vivente anziché il ricordo del Gesù della storia. In altri 

termini: la confessione «Gesù è il Cristo o il Figlio di Dio» non dice 

soltanto la verità di Gesù nell’evento escatologico del Dio che risuscita, 

ma cerca di porre un’identità tra Gesù e il Cristo. Vuole, insomma, 

cogliere la continuità nella differenza dei tempi, costitutivi della vicenda 

di Gesù: la fase terrena prepasquale e quella glorificata. Dicendo che 

Gesù è Figlio di Dio non si vuole solo tentare di formulare l’attuale 



 26 

presenza di Gesù come Risorto, portando a espressione l’evento 

escatologico in cui Dio realizza la nostra salvezza, mentre si identifica 

con la vicenda di Gesù, confermandone la missione al di là della morte. 

La confessione cristologica vuole anche dire l’identità ultima di Gesù 

Risorto, cogliendo in qualche modo quell’elemento costitutivo che fa 

l’unità nella discontinuità dei tempi e delle condizioni. L’«è» della 

professione di fede non dice solo l’evento escatologico in cui Dio si 

identifica con la storia di Gesù, ma indica anche l’identità personale 

ultima del Figlio che ha vissuta tra noi fino alla morte di croce ed è 

attualmente presente ad ogni tempo come il Cristo glorioso. Questa 

verità del Figlio non identifica una specie di fase previa della vita di 

Gesù Cristo, ma cerca di dire la profondità che unifica le due fasi della 

vita del Nazareno, quella terrena e quella gloriosa. Ne coglie insomma la 

radice in Dio, individuando la «trascendenza costitutiva» della vicenda di 

Gesù, ossia la profondità teologica del suo agire terreno (il Regno che 

viene nei gesti di Gesù) e la gloria divina della vita nuova del Risorto. 

Questa «trascendenza» non è genericamente l’evento escatolgico del 

venire di Dio, che si fa vicino all’uomo identificandosi con la storia di 

Gesù, ma è piuttosto la realtà del Figlio, che vive storicamente la sua 

relazione col Padre suo in una vicenda autenticamente umana, distinta in 

una fase kenotica e in una fase glorificata. La confessione di fede 

cristologica esprime il riconoscimento dell’identità del Figlio nella 

differenza tra Gesù e il Cristo glorificato: non si tratta del significato 

salvifico di una figura storica del passato, ma neppure della verità 

escatologica del Risorto che toglie il rimando a quella figura storica, 

dicendone il vero segreto. Si tratta invece del mistero che unifica i due 

tempi della rivelazione di Gesù nella sua identità profonda, in cui è in 

gioco l’essere stesso di Dio nella differenza del Figlio. Solo la storia 

concreta di Gesù poteva svelare, nel suo libero accadere, la libertà 

personale del Figlio che si riceve dal Padre e a lui si dona fino alla morte 

di croce. La risurrezione appare così come la risposta del Padre, il 

compimento di quel dialogo interpersonale che costituisce il cuore della 

vicenda di Gesù. Se la risurrezione, in continuità con le opere potenti che 

manifestavano l’autorità singolare di Gesù, svela pienamente 

l’identificarsi di Dio con quella storia – per cui il segno Gesù media una 

nuova immediatezza con Dio nella quale dono e Donatore, messaggero e 

messaggio, contenente e contenuto si identificano – l’unità di Dio con 

Gesù rivela una nuova differenza, che è quella del Figlio inviato e del 

Padre inviante. In questa nuova differenza si inscrive l’identità del Figlio 

Gesù e la verità di Dio. 

Cerchiamo allora di approfondire questo aspetto, riprendendo le 

indicazioni sul funzionamento metaforico della confessione di fede 

cristologica. 

 



 27 

3.2. L’incarnazione come metafora. Si è già accennato all’alternativa 

posta da J. Hick tra interpretazione letterale e mitica dell’incarnazione. 

L’impossibilità dell’interpretazione letterale si radica nell’impossibilità 

di comprendere in modo coerente e plausibile l’identità posta dalla 

professione di fede tra Gesù e il Figlio di Dio. Se ne deve concludere che 

nella confessione di fede non si vuole «descrivere uno stato di cose», che 

può essere vero o falso e quindi avrebbe valore realistico e un senso 

matafisico. Si intende piuttosto esprimere metaforicamente il significato 

di Gesù per noi, a partire da un mito religioso (l’incarnazione), in modo 

da suggerire la «continuità» tra la storia di Gesù e l’agire di Dio. La 

professione di fede, letta come metafora alla luce del mito 

dell’incarnazione, permette di cogliere nella vicenda di Gesù la 

«storicizzazione conseguente dell’amore di Dio», l’«incarnazione 

dell’agape divino». E’ questo il senso «metaforico» dell’idea di 

incarnazione e quindi dell’identificazione/unità di Dio e uomo in Gesù41. 

Ma questa interpretazione del «senso metaforico», inteso come discorso 

«non descrittivo» di un significato per l’uomo della figura storica di 

Gesù è riduttivo nei confronti della stessa comprensione attuale della 

metafora42. Presuppone infatti una comprensione della metafora come 

abbellimento retorico, strategia comunicativa di persuasione al di là del 

discorso scientifico, discorso poetico teso a suscitare emozioni più che a 

«dire cose». In verità la metafora è una forma di discorso che ha la 

pretesa di far conoscere la realtà a un nuovo livello dell’esperienza. E’ 

un tipo di discorso «euristico», capace cioè di far scoprire nuovi nessi tra 

le cose, introducendo a un nuovo livello di comprensione del mondo in 

cui si abita. Il valore metaforico della confessione cristologica indica 

allora quel tipo di discorso che ridescrive il mondo in relazione al farsi 

vicino escatologico e salvifico di Dio, un farsi vicino che si realizza nella 

forma del crocfisso-risorto. Il cristiano parla di Dio in Gesù, 

corrispondendo al venire di Dio nel mondo, un venire in cui Dio si fa 

vicino in maniera inaudita alla sua creatura (risurrezione) pur nella 

permanente dissomiglianza (croce). La metafora cristologica dischiude 

nel mondo la percezione del venire di Dio, racconta questo farsi vicino di 

Dio che trasforma il mondo come la risurrezione di Gesù ha trasformato 

 

 
41  Si veda su questo J. HICK, The Metaphor of God Incarnate, London, SCM Press, 
1993. Un’ampia recensione dell’opera si può trovare in G. O’COLLINS, «The 
Incarnation under Fire», Gregorianum 76/2 (1995) 263-280. 
42  Convengono in questo tipo di obiezione sulla comprensione riduttiva della 
metafora U. LINK-WIECZOREK, Inkarnation oder Inspiration. Christologische 
Grundfragen in der Diskussion mit britischer anglikanischer Theologie, Göttingen, 
Vendenhoeck § Ruprecht, 1998, 334-349, e P. GAMBERINI, Rilevanza metaforica 
della Cristologia, in M. FARRUGIA (ed), Universalità del cristianesimo. In dialogo 
con J. Dupuis, Cinisello Balsamo, San Paolo, 1996, 211-231.  



 28 

il suo destino, al di là della morte e del peccato. J. Hick utilizza dunque 

un concetto ristretto di metafora, che lo porta a ridurre il discorso 

cristologico in termini funzionali e relativistici: 

«Con l’affermare il carattere metaforico dell’incarnazione, J. Hick viene a 
ridurre la dimensione ontologica della cristologia ad un significato 
puramente funzionale: Gesù Cristo incarna la realtà e l’amore di Dio. Se 
l’incarnazione di Dio ha questo significato metaforico-funzionale, “diventa 
naturale affermare che tutte le più grandi figure religiose abbiano 
‘incarnato’ in vario modo l’ideale della vita umana in risposta alla realtà 
divina”… In tutte le religioni tradizionali si realizza la stessa dinamica 
soteriologica fondamentale: la trasformazione dall’egocentrismo 
all’allocentrismo. E’ dunque possibile, afferma Hick, che ci siano state altre 
incarnazioni in altre religioni ed è da escludere la superiorità del 
cristianesimo sulle altre religioni. […] Affermare il carattere metaforico dei 
titoli cristologici e del termine incarnazione non significa dissolvere 
l’unicità e la definitività dell’evento escatologico e nemmeno ridurre il 
significato ontolgico della cristologia a quello meramente funzionale. 
Questo è possibile, tuttavia, se si abbandona la concezione aristotelica della 
metafora come linguaggio improprio. La distinzione che J. Hick compie tra 
significato letterale e significato metaforico dell’incarnazione, a cui 
corrisponde a livello teologico quello tra cristologia ontologica e cristologia 
funzionale, ha origine da una comprensione riduttiva del rapporto tra essere 
e parola»43. 

In queste considerazioni critiche di P. Gamberini, che riprende le 

indicazioni di E. Jüngel sul valore meaforico del discorso teologico44, 

ritroviamo le obiezioni di I.U. Dalferth: una concezione inadeguata del 

senso del discorso metaforico implica una separazione tra dimensione 

proposizionale e performativa (tra ciò che si dice e l’effetto del discorso) 

e questo conduce alla riduzione della salvezza a «trasformazione» 

dell’egoismo in apertura all’alterità, sulla scorta dell’amore divino. 

All’origine di tutto c’è una comprensione semplicistica del rapporto tra 

parola ed essere, tra fatto e significato, che riduce il linguaggio a un 

sistema di segni inventato per indicare degli oggetti. Ma la parola non è 

solo segno o immagine della realtà. Il linguaggio dischiude un suo 

orizzonte di senso, nel quale le cose dette assumono una nuova 

dimensione e quindi un nuovo significato. La parola ridescrive la realtà, 

svelandone dimensioni nuove che permettono di abitare diversamente il 

mondo. E’ quanto avviene al discorso mitico assunto nella Scrittura: 

«Quando il linguaggio biblico media figure mitologiche, queste vengono 
trasferite dal loro orizzonte mitologico ed assunte in una prospettiva 
propriamente storica. In questo metaforein si realizza la demitizzazione di 
queste figure mitologiche… E’ invertito così il processo ermeneutico: non è 

 

 
43  Ivi, 227-228. 
44  P. RICOEUR – E. JÜNGEL, Dire Dio. Per un’ermeneutica del linguaggio religioso (= 
Gdt 113), Brescia, Queriniana, 1978. 



 29 

più il contingente e storico, che vengono localizzati nell’orizzonte 
universale ed atemporale del mondo mitico, ma è questa realtà mitica che 
viene ora localizzata nel contingente e storico. Sub Caesare Augusto, sub 
Pontio Pilato. “In Gesù di Nazareth Dio manifesta la rivelazione storica 
della sua essenza nella forma particolare di un uomo giudeo, che visse in 
una situazione determinata, storicamente unica. Nel legame a questo unico 
evento storico consiste la Christian uniqueness”. Come l’uso metaforico dei 
titoli cristologici non dissolve affatto l’unicità e la definitività dell’evento 
escatologico, così l’uso metaforico del mito evita ogni forma mitologica di 
confusione tra l’umano e il divino, senza dover ridurre il significato 
ontologico dell’incarnazione a quello meramente funzionale»45. 

La qualità metaforica del discorso cristologico esprime quindi la 

vicinanza escatologica di Dio nella singolare storicità di Gesù, una 

vicinanza che mantiene la «differenza concreta» tra Dio e uomo 

(differenza significata dalla croce più che da una trascendenza astratta). 

Il titolo «Figlio di Dio» è assunto in senso metaforico se narra breviter la 

storia di Gesù di Nazareth, avvicinando l’uomo a Dio, più di quanto 

l’uomo sia prossimo a se stesso. Il senso metaforico dell’incarnazione 

rimanda, ancora una volta, all’evento escatologico del farsi vicino di 

Dio, al suo venire nella storia di Gesù, identificandosi con questa 

vicenda singolare. Le metafore cristologiche cercano di cogliere questo 

evento, portandolo a linguaggio nel discorso di fede. Nelle metafore 

cristologiche non si uniscono Dio e uomo come un significato ad un fatto 

storico dato, ma come due mondi che sono accostati nella metafora 

perché si percepisca la realtà a un nuovo livello di profondità, quello del 

venire di Dio stesso in relazione all’uomo.  

Anche qui, però, emerge un’ulteriore domanda sul funzionamento 

della «metafora cristologica»: si tratta semplicemente di una trascrizione 

dell’evento escatologico del venire di Dio, che trasforma la realtà, 

oppure la metafora cristologica coglie un nesso, un legame più profondo 

nella vicenda di Gesù, identificando il livello della libertà personale del 

Figlio in relazione al Padre? In altri termini: il «referente» della metafora 

è l’evento del farsi vicino di Dio in Gesù o non indica anche un «di più 

di senso» che identifica la profondità teologica dell’agire personale di 

Gesù, inteso come la storia del Figlio di Dio tra noi?  

 

3.3. Il duplice equivoco sul versante di Gesù. Come che sia di queste 

suggestioni sul discorso metaforico, la discussione con J. Hick ha 

permesso di mettere in luce due equivoci nella considerazione di Gesù 

Cristo. Il primo è quello di pensare al rapporto tra Gesù e Logos come al 

rapporto tra particolare storico e univesale teologico, perdendo una 

considerazione unitaria del mistero di Gesù Cristo, cioè del crocifisso 

 

 
45  Ivi, 228-229. 



 30 

risorto, in cui si percepisca che è proprio la risurrezione a dire 

l’universale di Gesù, rimandando peraltro all’azione dello Spirito46. Ciò 

che si fallisce in questo primo errore prospettico è proprio il referente del 

discorso cristologico, il «tema» della confessione di fede. Non si tratta 

infatti di una figura storica, intesa come un dato pacifico su cui proiettare 

significati salvifici, bensì dell’evento escatologico della glorificazione di 

Gesù crocifisso, in cui si manifesta il farsi vicino di Dio che apre un 

mondo nuovo e anticipa l’eschaton. Questo referente del discorso 

dischiude un mondo nuovo a partire dal venire di Dio in Gesù e quindi 

non può che essere detto in un discorso metaforico capace di dischiudere 

nuove dimensioni del reale.  

Il secondo equivoco è quello di fare di Gesù una figura storica in sé 

compiuta, il cui riferimento a Dio compare come elemento successivo e 

quindi estrinseco, nell’ambito dell’interpretazione più o meno mitica del 

suo valore salvifico per noi. Questo significato salvifico sarebbe espresso 

dal termine generico «incarnazione», estensibile ormai anche ad altre 

figure religiose, in cui si incontra l’amore di Dio in maniera 

trasformante. A parte la discutibilità della nozione di salvezza qui 

presupposta, questo errore di prospettiva sembra originato da una 

considerazione di Gesù e del suo rimando a Dio che tende a giustapporre 

i due termini come due realtà a sé stanti e autoconsistenti. E’ naturale che 

una simile considerazione non riesca a pensare l’identità/unità di Gesù 

col Figlio di Dio, dal momento che pensa al Figlio di Dio/Logos come a 

una realtà accanto a Gesù e quindi al Logos come una fase previa della 

vita di Gesù. Una simile «fase previa», intesa in senso descrittivo, è 

certamente un mito religioso equivocato in senso «letterale». Ma la 

confessione di Gesù quale Figlio di Dio e la dottrina dell’incarnazione 

del Figlio intendono esprimere una simile realtà giustapposta alla storia 

di Gesù? Non indicano piuttosto la profondità teologica della vicenda di 

Gesù, identificando l’elemento di continuità nella discontinuità dei tempi 

tra il Gesù terreno e il Cristo glorificato? E questa identificazione non 

avviene proprio mediante un linguaggio metaforico che accosta due 

termini inconciliabili «in senso letterale», Gesù crocifisso e il Cristo 

glorificato, costringendo a riconoscere la pertinenza della loro 

predicazione a un altro livello di lettura del reale, un livello che 

dischiude una nuova percezione di ciò che è in gioco nella vicenda di 

Gesù, fino a far cogliere in quella storia il dono trinitario del Figlio? 

Questo è precisamente ciò che cerca di esprimere la dottrina 

 

 
46  Per un approfondimento di questa notazione si veda M. BORDONI, Singolarità e 
universalità di Gesù Cristo nella riflessione cristologica contemporanea, in P. CODA 
(ed), L’Unico e i molti, Roma, Mursia-PUL, 1997, 67-108. 



 31 

dell’incarnazione, che si presenta come strumento utile per cogliere il 

referente ultimo della vicenda di Gesù, il suo mistero radicato in Dio. 

 

4. CONCLUSIONE: LA VERITÀ DEL FIGLIO E L’EVIDENZA DELLA STORIA 

DI GESÙ. 

 

Il dibattito recente sul rapporto tra il Verbo e Gesù pone l’esigenza di 

ri-precisare il senso di tre dimensioni irrinunciabili per la cristologia: la 

storicità di Gesù, la verità del Figlio e il significato della «preesistenza». 

 

4.1. La storicità di Gesù. La cristologia, intesa come riflessione critica 

su ciò che la fede sa, conosce di Gesù Cristo, deve partire dal 

fondamento e dall’oggetto proprio di questa stessa fede e non da altre 

istanze estrinseche o sovrapposte ad essa. Ma cosa sa la fede? La fede è 

la relazione adeguata con Gesù. In che senso? Nel senso che viene a 

sapere adeguatamente la verità di Gesù, non in occasione di Gesù o 

insieme a Gesù. La fede non viene a sapere di Dio in Gesù, né 

dell’uomo-Dio in Gesù. Non viene a conoscenza del significato 

universale del Cristo in occasione di Gesù, né dell’azione escatologica di 

Dio in relazione a Gesù. La fede sa Gesù come il Cristo, cioè come il 

compimento della storia della salvezza, nella sua verità ultima di Figlio 

di Dio tra noi. 

La fede sa Gesù, e quindi esige una cristologia di Gesù, còlto nella sua 

storicità singolare (assolutezza, normatività), la cui unità radicale, che è 

la ragione intrinseca per cui quest’uomo concreto è norma universale e 

ha in sé la ragione del suo essere tale, si trova nel mistero del Figlio che 

liberamente (preesistenza) ma veramente e definitivamente 

(incarnazione) si dà in Gesù (evento libero e storico).  

Questa è la prospettiva di una cristologia della singolarità di Gesù, 

che dice storicità e assolutezza. Non è possibile afferrare il contenuto 

ultimo in sé e per sé, al di là di Gesù, della sua storia singolare, che è il 

luogo concreto della sua emergenza, ma sempre e solo in relazione a lui. 

La fede ne coglie la singolarità, ossia il fatto che la normatività-ultimità-

definitività di Gesù si trovano proprio nella sua identità storica concreta, 

nella sua vicenda. 

Per mantenere questa prospettiva occorre elaborare una cristologia di 

Gesù, dove Gesù il Cristo sia quell’avvenimento veritativo, ultimativo, 

normativo, che viene messo a tema. Una simile cristologia adegua la 

fede cristiana, caratterizzata da un rapporto con Gesù che non è 

facoltativo, poiché trova precisamente in Gesù stesso la garanzia della 

sua legittimità. Questo rapporto non è riconducibile a quello di un 

esempio, fosse pure il più alto e il più grande, che ha la forza normativa 



 32 

del modello, ma non quella di giustificare da se stesso che proprio lui è 

l’esempio. E’ un rapporto che comporta il riconoscimento che la 

pienezza della rivelazione è avvenuta in Gesù e che quindi la verità va 

riconosciuta nell’avvenimento personale di Gesù e non in un sistema, di 

cui la comparsa di Gesù sarebbe una funzione privilegiata. Vi è insomma 

un rapporto strutturale di Gesù con la fede e la rivelazione cristiana: il 

riferimento a Gesù è determinante e normativo per il credere cristiano, 

così che credere non significa credere come Gesù o in occasione di Gesù 

(credere alla giustizia, all’uomo nuovo...) ma credere Lui e così venire a 

sapere la verità. Non dissociando un discorso sull’universale e sul 

normativo del cristianesimo (l’uomo nuovo, il Cristo, l’unità di finito e 

infinito, la liberazione) dal discorso su Gesù, in quanto i due discorsi 

coincidono in Gesù, si accede alla cristologia della singolarità di Gesù: 

dove Gesù è l’universale del cristianesimo e a lui va riconosciuta una 

storicità singolare e quindi il carattere assoluto del suo avvenimento.  

La testimonianza apostolica dice che il motivo di questa ultimità-

definitività di Gesù sta nel singolare rapporto di Gesù con Dio, Padre 

suo, rapporto che si rende evidente nella sua risurrezione, che invera-

compie la verità inscritta nella sua vicenda precedente. E’ la sua 

caratteristica di Figlio, ossia di uno che è talmente vicino a Dio, da 

condividerne le prerogative e da esserne l'immagine. Questo fa la sua 

superiorità rispetto agli altri inviati e alle altre mediazioni di Dio.  

La verità del Figlio che è Gesù va pensata, all’interno dell’alleanza e 

della sua storia, come avvenimento di un libero dono trinitario, che 

compie il senso della storia della salvezza. In Gesù si compie il dono di 

Dio al popolo eletto perché in lui si attua quel donarsi originario che è 

Dio stesso, in modo che il dono di Dio sia presente col suo fondamento. 

Il compimento dell’alleanza è un dono del Dio fedele nel quale (non solo 

in occasione del quale) si viene inseriti e resi partecipi del donarsi 

trinitario che è Dio stesso. Tale dono è precisamente il libero 

avvenimento del Figlio, che mette in comunione col Padre per la forza 

dello Spirito. L’essere Figlio di Gesù, quale compimento nel 

superamento delle altre mediazioni del farsi vicino di Dio, si definisce 

pienamente nel realizzarsi della missione dello Spirito: essere-figlio nel 

caso di Gesù significa finalmente poter inviare dal Padre e con il Padre 

lo Spirito promesso. E’ questo che fonda l’attualità-creatività del 

rapporto tra l’unico Gesù e ogni tempo, senza sacrificare la singolarità di 

Gesù e senza svuotare di senso il tempo dopo Gesù, pur mantenendo 

l’ultimità-definitività dell'avvenimento di Gesù. Gesù determina ogni 

tempo nello Spirito, che è lo Spirito del Figlio e del Padre. E’ questa la 

definitività di Gesù in quanto avvenimento assoluto di verità. 

La confessione di Gesù come il Cristo dice precisamente la qualità 

definitiva della mediazione insuperabile di quel dono totale, in cui si 

manifesta e si comunica lo stesso Donatore nella potenza del suo donare 



 33 

originario, anzi del donarsi che è Dio stesso. Posso perciò ricevere 

questo dono solo partecipando al donarsi di Dio, lasciandomi consegnare 

a me stesso all’interno di questo comunicarsi di Dio. La mediazione di 

un tale dono, nella sua radicalità, non può essere mediazione di qualcosa 

che è precostituito rispetto ad essa e indipendente, ma la stessa 

mediazione è il costituirsi, l’accadere del dono nella sua mediazione. In 

quanto realizza il donarsi di Dio, la mediazione è definitiva e 

insuperabile. L’avvenimento di Gesù nella sua effettualità, nel suo 

accadere concreto, è costitutivo della verità di Dio e non una semplice 

manifestazione di qualcosa d’altro, dato indipendentemente dall’evento 

in cui si realizza. In questo senso radicale Gesù è il Cristo, cioè il 

compimento dell’alleanza, il mediatore definitivo di salvezza, proprio 

perché realizza il donarsi radicale di Dio, al punto che non posso 

accogliere questo dono che partecipando al donarsi di Dio in Gesù, cioè 

alla relazione tra Padre e Figlio (dono del loro Spirito). La verità del 

Figlio vuole esprimere proprio la radicalità del dono nella sua 

mediazione storica.  

Alla luce di queste considerazioni si capisce in che senso l’accadere stesso 
del dono nella sua mediazione è costitutivo della verità di Dio e non 
semplice manifestazione di qualcosa di già dato, indipendentemente 
dall’accadere concreto. Nella mediazione si sperimenta il compimento 
perché si costituisce nella sua radicalità il dono stesso. Nell’accadere della 
mediazione, il Dio che si dona e l’uomo che riceve un mondo nuovo, creato 
dal dono stesso, si determinano reciprocamente in modo nuovo, definitivo e 
insuperabile: l’evento cristologico è il medio nel quale si istituiscono 
originariamente la differenza creaturale fra Dio e l’uomo e la destinazione 
egualmente originaria dell’uomo alla vita di Dio. Anzitutto c’è una nuova 
determinazione dell’uomo di fronte al dono di Dio. L’uomo accede al dono 
definitivo di Dio se si lascia consegnare a se stesso in modo nuovo dal 
donarsi di Dio e nella fede si consegna a Dio partecipando allo stesso 
donarsi di Dio, così da essere introdotto nel mirabile scambio che regge 
tutta l’economia della salvezza e la stessa vita trinitaria. Ma ciò significa 
che non è possibile accogliere autenticamente il dono di Dio in Gesù 
riconducendolo a elementi previ: non c’è un senso accessibile 
indipendentemente dall’evento e dalla necessità unica che lo regge. Nessuna 
idea di Dio o dell’uomo può predisporre a riconoscere il senso della vicenda 
di Gesù se non si sottomette al criterio che promana dalla sua realtà. La 
parola di Gesù non mette in gioco una verità generale, che sarebbe vera 
sempre e ovunque, ma chiede di diventare vera poiché Dio vi è all’opera per 
farla diventare vera. L’annuncio di Gesù si produce sempre a commento di 
un agire, che ha come scopo di mostrare che Dio è all’opera in 
quell’annuncio. Si tratta dell’annuncio di un dono che eccede ogni possibile 
attesa e che ogni uomo può riconoscere come la sua evidenza prima, non 
subordinata ad altro. In secondo luogo e corrispondentemente la radicalità 
del dono implica che Dio è determinato in modo nuovo dalla storia di Gesù. 
La Pasqua rivela l’identificazione di Dio stesso con l’atto storico di Gesù: la 
storia di Gesù realizza la verità di Dio che manifesta, perché Dio vi si è 
identificato. Nella fede cristologica il riconoscimento dell’identità teologica 
di Gesù è inseparabile dal riconoscimento che il fondamento di questa 
identità consiste nell’autoidentificazione di Dio con la storia di Gesù. La 



 34 

fede cristologica è risposta a questa evidenza. La verità teologica percepita 
in Gesù non riguarda un concetto di Dio definito a prescindere dalla storia 
di Gesù, ma l’essere di Dio che questa storia determina. La storia di Gesù 
non costituisce uno stadio preliminare che potrebbe essere superato una 
volta raggiunta la verità teologica di Gesù, ma è la forma permanente 
dell’accesso a questa verità. In tal senso la divinità di Gesù non significa 
che l’esistenza di Gesù è la forma dell’uomo conforme a Dio, ma piuttosto 
la forma umana dell’essere di Dio. Gesù non è un uomo divinizzato, ma 
l’incarnazione di Dio. La storia di Gesù riguarda Dio in qualità di soggetto 
che la patisce e perciò è costitutiva della sua identità. Ma Dio può lasciarsi 
determinare dalla storia di Gesù perché in se stesso è reciprocità, relazione 
nell’autodistinzione personale. La verità trinitaria è la condizione di 
possibilità radicale dell’identificazione di Dio con l’evento di Gesù. La fede 
riconosce Gesù come l’evento di Dio (genitivo soggettivo). 

Il «luogo» in cui si accede alla percezione della radicalità del dono 

nella sua mediazione definitiva e insuperabile è la libertà storica del 

mediatore stesso, che anticipa la verità che diviene evidente con la 

Pasqua. Gesù si appropria liberamente del suo destino a partire da 

un’esigenza interiore che i discepoli riconosceranno nella sua relazione 

singolare col Padre. Non si tratta di un legame estrinseco alla storia di 

Gesù, ma del movimento stesso della sua vita. La singolarità di Gesù 

consiste nel fatto che egli realizza attivamente quella verità di Dio che 

non può essere saputa se non perché egli l’ha istituita ed è saputa perciò 

nella differenza tra lo svolgimento di questa storia e il riconoscimento 

del suo senso da parte dei discepoli. In questa polarità di svolgimento 

(costitutivo della verità) e riconoscimento (manifestativo della sua 

evidenza) si conferma la centralità della mediazione singolare di Gesù, 

che è costitutiva della verità di Dio che rivela. Perciò la verità di Dio in 

Gesù non può essere saputa indipendentemente dal suo costituirsi 

nell’evento del suo concreto accadere.  

Ne deriva che anche l’accesso a tale verità è possibile solo nella forma 

della ripresa memoriale del movimento dell’avvenimento storico, ossia 

della vicenda di Gesù, nella sua concreta attuazione. 

 

4.2. La verità del Figlio è l’evidenza della storia di Gesù, così che, 

confessandola, si corrisponde all’esigenza di verità inscritta nella 

vicenda di Gesù costituito in potenza Cristo e Signore mediante la 

risurrezione, ma che il Nazareno aveva già anticipato nella sua libera 

disposizione di sé fino alla croce. 

Col termine «verità del Figlio» non intendiamo semplicemente e 

immediatamente la predicazione (neotestamentaria) del titolo 

Figlio/Figlio di Dio a Gesù, attestata già a Cesarea di Filippo (secondo 

Matteo) e pienamente affermata dopo la risurrezione, qualunque sia il 

significato biblico-giudaico da attribuire a un simile titolo (elezione 

regale, figura messianica, predilezione divina per il giusto, profeta 

escatologico). Il termine vuole indicare piuttosto quella comprensione 



 35 

radicale e complessiva del mistero di Gesù che si radica nella percezione 

della sua vera relazione con Dio, pienamente manifestata nella gloria di 

Pasqua e rivelatasi più forte della morte e quindi al di là delle condizioni 

spazio-temporali della sua realizzazione storica. Questa «verità del 

Figlio» non è còlta in sé e per sé, indipendentemente dalla storia di Gesù, 

né è una nozione disponibile a chiunque consideri il mistero di Dio e sia 

disposto a verificarne la realizzazione in Gesù. Piuttosto, una simile 

verità appare, si mostra come l’unico orizzonte adeguato di 

comprensione della vicenda di Gesù, per cui si deve dire con certezza di 

lui che è il Figlio. Vuole mantenere in vista precisamente questa 

prospettiva l’indicazione del funzionamento della confessione del Figlio 

nella fede cristologica che riconosce Gesù come il Cristo: il Figlio non 

indica una fase precedente la vita-morte-risurrezione di Gesù, ma 

individua la profondità personale che in esse si realizza e ne motiva 

l’unità nella differenza dei tempi e nella discontinuità delle condizioni (è 

il senso della preesistenza, intesa meno come una prima fase che farebbe 

numero con la fase kenotica e poi gloriosa, ma come la profondità e 

quindi la verità ultima di ciò che c’è ultimamente in gioco nella vita di 

Gesù). 

Il rapporto tra vita terrena, glorificazione e verità del Figlio va articolato 
come segue. La glorificazione di Gesù come il Cristo non indica una fase 
successiva della sua esistenza, ma il suo ingresso definitivo nella verità di 
Dio e quindi la manifestazione della sua verità ultima, che adempie 
l’alleanza e conferma che in Gesù è dato il compimento delle promesse di 
Dio. Tale compimento era anticipato nell’agire di Gesù come il farsi vicino 
escatologico di Dio (il Regno), in cui si manifesta la verità di Dio come 
identica con la vicenda di Gesù. Nel riconoscimento del Figlio si esprime 
adeguatamente questa unità di Dio con Gesù, che non può essere intesa 
come un atto di Dio esterno a Dio stesso, riducendo Gesù a un mediatore di 
qualcosa d’altro, bensì come l’agire stesso di Dio, il dono che rende 
presente il Donatore. Ma poiché la glorificazione del Risorto non dice solo 
il significato eterno del Gesù terreno crocifisso, ma realizza una condizione 
di vita nuova di Gesù, la verità del Figlio appare come la profondità ultima 
che unifica nella differenza dei tempi e delle condizioni l’evento di Gesù 
Cristo come avvenimento del Figlio. La verità del Figlio appare come 
l’evidenza ultima della vicenda di Gesù, l’unità nella differenza, la 
profondità in cui si radica l’unità personale di quella storia cominciata in 
Galilea e conclusasi a Gerusalemme. E’ l’origine che si partecipa nel libero 
avvenimento della storia di Gesù e il cui vero senso è svelato alla fine. 

Proprio l’unità nella discontinuità tra Gesù prepasquale e Risorto 

glorificato, percepibile nello scarto tra la storia di Gesù narrata nel suo 

sviluppo e la sua piena comprensione alla luce di Pasqua, il cui elemento 

di continuità è la pretesa di Gesù che ne anticipa il senso ultimo, si fonda 

ultimamente nella verità del Figlio inviato, che è l’«evidenza ultima» 

dell’affermazione di fede «Gesù è il Cristo». Alla luce di questa evidenza 

il credente narra la storia di Gesù al modo di un invio del Figlio 

(missione divina) che torna al Padre dopo aver purificato l’umanità (Eb 



 36 

1,1-4) o ancora come la discesa (kenosi) e ascesa (glorificazione) di 

Colui che è nella condizione di Dio (Fil 2) o infine come la comparsa di 

colui che viene dal Padre e a lui ritorna dopo averne compiuto le opere 

(Giovanni). La verità del Figlio dice il principio immanente al 

movimento della storia di Gesù e fonda la continuità tra ministero 

terreno e presenza del glorificato: la rivendicazione della funzione 

rivelatrice e salvifica mediatrice della persona di Gesù è l’elemento di 

continuità decisivo tra il Gesù predicante e il Cristo predicato dopo 

Pasqua. Il fondamento di tale nesso tra salvezza-rivelazione e persona di 

Gesù è manifestato dalla risurrezione come identificazione di Dio con la 

storia di Gesù nell’unità dell’essere divino. 

In questa «evidenza» della storia di Gesù si accede alla verità del 

fondamento, al mistero di Dio Padre, ossia a quella verità del Dio che si 

determina nella storia di Gesù al modo della novità assoluta di un inizio 

che attualizza ciò che è dall’origine (il dono radicale), di un dono in cui 

si comunica lo stesso donatore. Perciò, proprio nella confessione di Gesù 

come Cristo l’uomo si scopre donato a se stesso in modo nuovo, 

coinvolto nel donarsi originario di Dio Padre al Figlio, che fonda una 

libertà nuova, una libertà filiale che chiama a una relazione nuova. 

L’esperienza storica, a differenza degli accadimenti naturali, è 

appello, esigenza di decisione, presa di posizione che segna un inizio, 

stabilisce date significative, nella tensione tra un mondo affidato come 

promessa/compito e un significato in cui il soggetto nella decisione 

anticipa un senso con cui corrisponde al donarsi originario, all’esigenza 

della verità. E’ quanto avviene nella confessione cristologica: dicendo 

«Gesù è il Cristo», l’uomo si lascia interpellare da un mondo che gli 

dischiude una promessa e gli affida un compito, interpellandolo a 

decidere di sé di fronte alla pretesa di Gesù, così da lasciare che avvenga 

un dono originario (la verità del Figlio) che precede e fonda i due tempi 

dell’evento cristologico (la storia di Gesù e la sua glorificazione come 

Cristo) e consegna lo stesso credente a se stesso in modo nuovo. La 

domanda di Gesù («chi dite che io sia?»), attualizzata dalla lettura 

credente della testimonianza apostolica, invita ad anticipare nella 

vicenda di Gesù un senso che corriponde a un donarsi originario che 

precede e fonda i tempi della vicenda storica di Gesù ed è pienamente 

manifestato nella risurrezione come ciò che era da sempre dato con la 

sua comparsa. Corrispondere a quest’appello significa decidere di sé di 

fronte al donarsi del Padre nella libera consegna del Figlio venuto tra 

noi. La fede si sa autorizzata ad anticipare questo senso radicale del 

donarsi di Dio, anzi del donarsi che è Dio (Trinità) nella storia di Gesù, 

proprio in relazione al comportamento di Gesù, che anticipa e realizza 

nella sua vita questa verità originaria. A questo livello si scopre 

l’assolutezza della vicenda storica concreta di Gesù, ossia la sua 

singolarità, che può essere saputa solo nella fede e dalla fede. Verità 



 37 

dogmatiche come quella dell’incarnazione del Figlio o 

dell’autocomunicazione di Dio nella storia cercano di esprimere la 

percezione di questo donarsi originario che precede, fonda e accompagna 

le dimensioni dell’evento di Gesù Cristo, pienamente attuato nella fede 

del discepolo.  

Riguardo al funzionamento del riconoscimento della verità del Figlio 

è opportuno fare due precisazioni.  

Anzitutto: la verità filiale non può essere còlta al modo di una 

semplice identificazione tra Gesù e il Cristo, quasi che la verità di Gesù 

sia riconducibile al compimento di un ruolo, alla realizzazione di una 

figura salvifica o di una missione prestabilita e confermata nella sua vita. 

Del resto lo scandalo della croce infrange qualunque facile 

identificazione di Gesù coi mediatori riconosciuti e attesi per compiere 

l’alleanza ed esige di trovare a una profondità nuova la ragione del 

compimento in Gesù morto e risorto dell’alleanza e della conoscenza di 

Dio. Né, d’altra parte, in relazione a Gesù i diversi titoli cristologici 

diventano equivalenti in funzione di un significato nuovo, e quindi 

equivoci. L’avvenimento di Gesù renderebbe vana la storia della 

rivelazione, che in lui si compie senza essere tolta o resa superflua (Mt 

5,17-19). La predicazione a Gesù dei titoli cristologici (Messia, Kyrios, 

Figlio) vuole invece dischiudere il senso della vicenda di Gesù alla luce 

del compimento dell’alleanza, della relazione di elezione-dialogo tra il 

Dio di Israele e il suo popolo, così che emerga la portata e il mistero 

profondo dell’identità di Gesù. Si deve inoltre tenere conto del fatto che i 

titoli cristologici non esprimono semplicemente il significato universale 

e/o salvifico del fatto storico concreto che è Gesù, ma piuttosto la 

condizione gloriosa del Risorto, identificato col Crocifisso nella novità 

della sua condizione glorificata, la quale a sua volta rimanda al «di più» 

di senso inscritto nella pretesa espressa nel suo comportamento 

prepasquale. Il Risorto è la verità di Gesù, costituito nella gloria e 

nell’autorità del Kyrios (Cristo, Figlio di Dio in potenza) per effondere lo 

Spirito. Alla luce della novità della Pasqua si rivela chiaramente che in 

Gesù era in gioco l’essere stesso di Dio, per cui Gesù non è un atto 

divino estraneo all’essere di Dio stesso, ma è il «mettersi in gioco» di 

Dio nella storia dell’alleanza, anzi è il compimento definitivo e 

insuperabile di questo mettersi in gioco di Dio. E’ questa la radice ultima 

dell’assolutezza dell’evento di Gesù.  

In secondo luogo: alla luce di queste considerazioni la verità del Figlio 

che è Gesù ci appare come «verità metaforica». Essa rimanda alla 

capacità del linguaggio di ridescrivere la realtà, sospendendo il potere di 

referenza immediata del discorso mediante l’accostamento inusuale di 

termini non predicabili normalmente l’uno dell’altro, in modo da 

dischiudere un senso più profondo del reale. Il discorso metaforico 

propizia quelle situazioni di disclosure, di apertura del mistero della 



 38 

realtà a una profondità nuova, che illumina di nuova luce gesti, persone, 

circostanze, e permette di comprendere meglio ciò che forse in qualche 

modo già si intuiva, ma non si riusciva a comprendere adeguatamente. E’ 

in questo senso che la formula di fede «Gesù è il Cristo» dischiude la 

verità metaforica del Figlio: la predicazione della messianicità a un 

crocifisso è impertinente, ma esigita dai gesti fatti da Gesù e dalla 

pretesa inscritta nella sua azione (Regno). L’incontro col Risorto 

propizia la predicazione del titolo a Gesù, aprendone però il senso a un 

livello nuovo di profondità, in cui appare il mistero ultimo di Gesù nella 

sua identità personale, che rimanda al mistero stesso di Dio: ciò che 

unisce Gesù a Dio (Padre) è Dio (non una missione profetica o una 

mediazione messianica predeterminata).  

 

4.3. Alla luce di quanto detto possiamo precisare il senso della 

nozione di «preesistenza» nella considerazione del mistero di Gesù 

Cristo. 

L’apporto dell’idea di «preesisenza» è di un altro ordine rispetto a 

quelle di «kenosi» e di «glorificazione», in quanto non indica più un 

tempo dell’avvenimento, ma la dimensione profonda dell’avvenimento, 

che si riflette come «tempo del discorso» sull’avvenimento. Emerge 

infatti dalla riflessione della generazione apostolica come verità 

dell’evento cristologico e capovolge l’impostazione della cristologia, 

partendo dall’alto. In ciò porta a compimento il capovolgimento iniziato 

con la glorificazione, che introduceva una considerazione del mistero di 

Gesù-il Figlio a partire dalla gloria stessa di Dio (ricevo l’identità ultima 

e il senso della storia di Gesù dalla risposta escatologica di Dio Padre). 

La risurrezione dice che la verità di Gesù può essere còlta solo in Dio. 

Tutto il movimento precedente termina col dire che la profondità ultima 

di Gesù è il suo essere Figlio, considerato in senso assoluto. In Gesù Dio 

non ha trovato un Figlio. In Gesù Dio ci ha donato suo Figlio. Il termine 

Figlio, che trova il suo contenuto nella relazione tessuta da Gesù col 

Padre suo nell’avvenimento della sua vita-morte e resurrezione, giunge a 

dire l’identità ultima e quindi l’origine di Gesù, quale avvenimento del 

Figlio, nel quale Dio stesso assume veramente eppure liberamente la 

storia di un uomo e in essa vive realmente ciò che è dall’eternità e per 

l’eternità.  

La «preesistenza» dice quindi la libertà dell’avvenimento del Figlio in 

Gesù come dominio sul tempo. Gesù implica una trascendenza sulla 

temporalità nella temporalità stessa. Egli è avvenimento reale, realmente 

situato entro le coordinate spazio-temporali. Ma la sua temporalità è 

quella del Figlio: vera e tuttavia libera nel suo accadere e nel suo 

rapportarsi ai tempi. La «preesistenza» perciò non dovrebbe essere mai 

posta come un prius per se notum, ma va posta come l’implicazione 

della verità della storia di Gesù, ossia la storia di colui che è il Figlio. 



 39 

 

Don Alberto Cozzi 

Seminario Pio XI, Venegono Inf. 


