LA CRISTOLOGIA NEL CONTESTO DEL DIALOGO INTERRELIGIOSO

|. LA SVOLTA DEL PLURALISMO E L’ESIGENZA DI DEASSOLUTIZZARE LA CRISTOLOGIA

8 1. Un mutamento di coscienza epocale

La singolarita e universalita di Cristo costituiscono il paradosso originario della fede
cristiana: Gesu ¢ quell’evento che, pur essendo realizzato singolarmente nella storia,
domina la storia intera per il suo valore costitutivo e normativo di salvezza e ne
dischiude I’autentica verita. Quest’individuo unico e irripetibile ¢ la norma di tutta la
storia in quanto mediatore definitivo di salvezza e verita. Nel nostro tempo questo
paradosso ha assunto un rilievo particolare per ragioni culturali e religiose. Oggi si va
sviluppando sempre pit una coscienza planetaria, cosmopolita, pluralista, attraverso una
mobilita sempre piu grande della popolazione mondiale, che crea interscambi piu
frequenti tra culture e religioni. Questa coscienza comune porta alla convinzione che
ognuno deve realizzare se stesso, la sua particolarita inalienabile, in relazione agli altri: i
molti convergono verso un’unita non monolitica ma pluralista.

Questo fenomeno di sviluppo interculturale abbraccia la sfera del mondo religioso.
Anche le religioni si incontrano in modo nuovo nel villaggio globale, stabilendo molte
relazioni reciproche. Si diffonde sempre piu 1’idea che il pluralismo non sia una verita di
fatto, ma di diritto. Esso pone I’esigenza, per ogni religione, di evolvere la propria
identita nel contesto imprescindibile di una relazione all’altro.

Ma una simile coscienza mette in discussione la pretesa unicita cristiana, fondata sulla
singolarita dell’evento cristologico. La difficolta riguarda in particolare la pretesa di una
“assolutezza del cristianesimo”. Nasce il sospetto che un simile atteggiamento non derivi
dalla fede, ma dal supporto di una particolare cultura, che ostacola il pluralismo
religioso. In altri termini, la pretesa di assolutezza del cristianesimo sarebbe legata meno
alla singolarita dell’evento cristologico, quanto piuttosto a un certo modello di verita,
discutibile o comunque modificabile senza compromettere la verita cristologica
originaria. Occorre passare a un modello nuovo di verita religiosa che non si caratterizzi
pil per la sua capacita di escludere o assorbire gli altri, ma per il suo porsi in relazione
con altre espressioni di verita. Insomma, la verita religiosa viene definita non
dall’esclusione ma dalla relazione. Ne deriva un modello di verita relazionale, che
meglio si adatta alla visione dialogica dell’esperienza pluralista del mondo. In ogni
religione c’¢ qualcosa che appartiene solo a lei in maniera separata, distinta e decisiva,
un suo modo di cogliere la verita divina. Quando si tratta delle realta ultime la verita non
sta in un aut aut, ma in un questo-e-quello.

E riaperta la domanda sul significato universale dell’evento cristologico: possono i
cristiani continuare a credere che Gesu Cristo ¢ 'unico mediatore e riconoscere la



validita-legittimita delle altre religioni? Il cristiano puo accettare 1’idea che le altre
religioni non siano destinate a convertirsi a Cristo e che continueranno ad essere valide e
necessarie cosi come lo e il cristianesimo stesso? La pretesa assolutezza del
cristianesimo € un asserto creato da una cultura eurocentrica o & fondato sulla stessa
verita cristologica originaria?

Si comprende immediatamente la portata cristologica di simili domande: non basta
infatti precisare che la pretesa di “assolutezza” non riguarda il cristianesimo (inteso
come religione) ma rimanda propriamente solo a Gesu Cristo. La questione € il senso
della pretesa della fede di dire la verita di Gesu riconoscendone 1’unicita-universalita.

8 2. L esigenza di deassolutizzare la cristologia

In questo contesto epocale emerge con forza I’istanza di de-assolutizzare la
cristologia, proposta avanzata soprattutto dai “teologi pluralisti”® Lo status quaestionis
che sottende a una simile proposta puo essere sintetizzato nei seguenti termini:

2.1. Ridiscutere la pretesa cristiana e il suo senso. Per dialogare veramente con le
altre religioni si deve rinunciare alla pretesa di assolutezza della fede in Cristo. Del resto,
per garantire una comprensione della salvezza universale all’altezza del mutamento
epocale che viviamo, e quindi rispettosa del valore salvifico delle altre religioni
(pluralismo di diritto), si deve superare 1’idea dell’esclusivita della mediazione
cristologica. Una simile rinuncia compromette forse meno la fede cristologica (si vedano
Gv 1,14.18; At 4,12; Gv 14,6 e Mt 28,18-20),mentre mette in discussione un certo modo
di confessare Gesu Cristo, legato a un determinato contesto culturale.

2.2. Mantenere la pretesa ma distinguere tra Cristo in sé e la nostra appropriazione.
Se invece si mantiene la pretesa che solo in Gesu e aperta e realizzata la via della
salvezza, poiché solo in lui Dio ci rivolge la sua parola definitiva, se ne deve concludere
che le altre religioni sono “vie alla perdizione o verso I’errore” oppure esperienze
parziali e insufficienti di salvezza e verita. Se non si vuole giungere a simili conclusioni,
una volta ammesso che solo in Cristo c’¢ la salvezza e la pienezza della verita, si puo
ancora distinguere tra Cristo in sé e la nostra appropriazione della sua offerta di salvezza
¢ verita, cosi da immaginare un’azione universale del Cristo che trascende i confini della
religione cristiana. In tal modo le altre religioni potrebbero essere comprese come altri
modi di realizzare [’unica verita cristologica. Ma in questo caso che rapporto c’¢ tra il
Cristo unico e universale e la sua “concretizzazione” in Gesu? Se, del resto, fosse vera
una simile ipotesi avrebbe ancora senso cercare di convertire al cristianesimo altri
uomini?

! Per una prima introduzione alle dimensioni cristologiche di questa problematica si veda M. BORDONI, «Singolarita e
universalita di Gesu Cristo nella riflessione cristologica contemporanea», in P. CODA (ed.), L ‘unico e i molti. La
salvezza di Gesu Cristo e la sfida del pluralismo, Mursia-PUL, Roma 1997, p. 67-108.

2 | nomi pit noti e significativi di questa linea teologica sono il presbiteriano J. Hick e il cattolico P. Knitter, a cui vanno
aggiunti L. Swidler e S. Ogden. Espressione chiara delle ragioni della teologia pluralista delle religioni si trova in J.
Hick —P. KNITTER (ed.), L ‘unicita cristiana: un mito? Per una teologia pluralista delle religioni, Cittadella Ed., Assisi
1994.



2.3. Radicalizzare la questione ermeneutica. Se I’annuncio autentico di Gesu Cristo ¢
veramente vincolato alla pretesa di unicita-esclusivita-definitivita, I’interpretazione di
tale pretesa come “assolutezza” potrebbe essere inadeguata o distorta da un modello di
verita inadatto.

Il significato universale di Gesu Cristo potrebbe benissimo essere dissociato dalla
pretesa esclusivista. Questa deriverebbe o dall’assolutizzazione di un fatto parziale e
contingente (fede come ideologia e mitologia) oppure da un modello di verita inadatto
(trionfalista, imperialista, colonialista). In particolare, per cogliere veramente I’azione
salvifica di Dio in Cristo occorre deassolutizzare la cristologia niceno-calcedonese,
reinterpretandola mediante nuove forme di inculturazione. Cio significa ripensare al
mistero di Cristo alla luce di nuove figure del trascendente e in base a nuove
comprensioni dell’'uvomo. A questo livello I’istanza di deassolutizzazione della
cristologia si incontra col problema ermeneutico del valore permanente del modello
niceno-calcedonese: € un modo insuperabile, sufficiente, insostituibile di pensare al
mistero di Gesu Cristo 0 non piuttosto un modello parziale, discutibile e storicamente
datato? La pretesa di assolutezza non é forse legata proprio al modello calcedonese? Ma
siamo certi che tale modello colga il centro del mistero? Riemerge la questione della
distinguibilita tra sostanza e rivestimento culturale, nocciolo e scorza, contenuto e forma
della cristologia. L’inconciliabilita della cristologia niceno-calcedonese con le esigenze
del pluralismo non e segno della sua parzialita, che impedisce di cogliere la vera
universalita di Cristo? Un nuovo processo di inculturazione della fede in Cristo potrebbe
svelare in modo nuovo il senso del mistero di Gesu Cristo.

Sorge pero il problema di determinare il senso che puo ancora avere la pretesa della fede
cristiana di riconoscere in Gesu Cristo 'unico e definitivo mediatore di salvezza. La
soluzione dei teologi pluralisti rimanda alla strategia ermeneutica: si tratta di interpretare in
maniera “mitologica” la pretesa cristiana®. | cristiani possono continuare ad aderire a Cristo
come loro unico salvatore, senza insistere sul fatto che egli sia necessariamente unico e
normativo per le altre fedi religiose. E possibile tenere insieme i due aspetti se si riconosce il
senso “mitico” della fede cristiana in Gesu come “Dio incarnato”. La divinita di Gesu non
deve essere spiegata in connessione con il “fatto” che il Figlio di Dio si sia incarnato, ma
deve essere compresa come un “mito”, ove con “mito” si intende un racconto che ¢ narrato,
ma che non ¢ letteralmente vero, o un’idea, un’immagine che viene applicata a qualcosa o a
qualcuno, ma che non va intesa letteralmente bensi in quanto favorisce un particolare
atteggiamento negli uditori. Cosi la verita di un mito & un tipo di verita pratica, finalizzata
all’atteggiamento che evoca. Mentre il linguaggio “letterale” designa fatti oggettivi, descrive
avvenimenti successi indipendentemente dal punto di vitsa della comprensione di fede dei
credenti, il discorso mitico & un discorso vero non nel rimando a realta accadute, bensi come
espressione di atteggiamenti e sentimenti soggettivi, come comprensione che rimanda
all’esprienza di una determinata realta, colta nel suo valore. In concreto, la divinita di Gesu é
una costruzione mitologica con la quale si esprime la verita letterale che il cristiano
incontra Dio per mezzo di Gesu e proprio grazie a lui l'incontro con Dio trasforma la vita:
«Se Gesu fu letteralmente Dio incarnato, la seconda persona della Trinita vivente una vita
umana, in modo tale che la religione cristiana venne fondata da Dio-sulla-terra in persona, &
allora molto difficile sottrarsi alla fede tradizionale. Tuttavia la possibilita alternativa
suggerisce automaticamente che 1’idea dell’incarnazione divina debba intendersi
metaforicamente, piuttosto che letteralmente, come un’espressione essenzialmente poetica
della devozione del cristiano verso il suo Signore. In quanto tale, essa non dovrebbe essere

¥ La pil coerenete espressione di questa proposta si trova in J. Hick (ed.), The Myth of God Incarnate, SCM Press,
London 1977.



trattata come una verita metafisica»’. Il linguaggio dell’incarnazione deriva dunque
dall’applicazione a Gesu di uno dei modelli simbolico-mitici dell’epoca, per esprimere cio
che egli significava per i suoi discepoli. L’immagine mitica dell’incarnazione, divenuta il
distintivo dell’identita cristiana e responsabile delle sue pretese assolutiste nei confronti di
altre fedi religiose, non avrebbe alcun sostegno nelle origini storiche del cristianesimo, dal
momento che Gesu non designd mai se stesso come Figlio di Dio fattosi uomo. Sara la
cultura greca a rileggere in termini metafisici 1’idea ebraica del Messia unico (ma non
esclusivo), dopo averla rivestita di immagini mitologiche del tempo, comprendenti divinita
incarnate in forme umane. In questo processo di irrigidimento del senso metaforico del
linguaggio originario non si deve dimenticare che il mito dell’incarnazione esprimeva nel
modo migliore la certezza di fede dei discepoli di avere incontrato Dio in Gesu. Ma quella
forma espressiva valida per quel tempo, date le interpretazioni successive falsificatrici, va
abbandonata o almeno reinterpretata in senso metaforico. Lo stesso discorso vale in generale
per la pretesa di unicita di Cristo, che peraltro deriva dal mito dell’incarnazione. Tale pretesa
dice con un linguaggio immaginifico-poetico il significato di Gesu per i suoi discepoli. Non
si tratta di un linguaggio che descrive fatti, bensi di espressioni che evocano significati e
fondano atteggiamenti. Il discorso sull’incarnazione come quello sull’unicita di Cristo
esprimono i sentimenti dei cristiani nei confronti di Gesu, la loro giusta relazione con Cristo,
nel quale hanno incontrato Dio in modo che la loro vita ne é rimasta trasformata. Ma se €
vero che 1 cristiani incontrano Dio in Gesu Cristo, non € vero che “letteralmente” solo in Lui
Dio sia presente tra gli uomini. La distinzione tra senso letterale e senso mitologico della
“pretesa” cristiana apre lo spazio per il dialogo interreligioso.

2.4. Una nuova comprensione dell’incarnazione universale di Cristo. Occorre
dissociare il significato dell’opera e predicazione di Gesu Cristo dai modelli di
comprensione abituali, per permettere al Figlio di Dio di continuare ad incarnarsi in
nuove culture ed esperienze religiose, a tutto vantaggio della sua universalita. La vera
universalita di Cristo consiste nella sua continua incarnazione in orizzonti di senso
sempre nuovi. Si deve quindi “relativizzare” la sua incarnazione in Gesu, per renderla un
fenomeno universale, cosi da estenderne il significato all’oggi, ripensando
teologicamente al fenomeno dell’inculturazione.

8 3. Le “buone ragioni” di una relativizzazione

Rispetto a questa problematica i teologi pluralisti pensano di poter trovare nella stessa
fede cristiana “buone ragioni” che favoriscono una deassolutizzazione della cristologia:

3.1. In Cristo Dio deassolutizza se stesso. Nella sua condiscendenza, nel suo ingresso
nella storia Dio ha rinunciato alla sua assolutezza. Dio non rimane presso di sé, ma esce
da sé e si fa comunicazione, nel senso piu profondo del termine: non si limita a
comunicare verita eterne all’'uomo, ma entra in un dialogo di alleanza reciproco, in cui
dona e riceve. Assume in sé le mutevoli esperienze umane, che guida e sana con la sua
azione salvifica. Si inserisce nel gioco delle potenze e delle possibilita delle creature
offrendo, minacciando, aiutando e sostenendo in una storia concreta, fatta di alti e bassi,
di successi e sconfitte. Non resta lontano, in un’apatica assolutezza. In Gesu Cristo
questo mutamento dell’idea di Dio trova la sua pienezza (relativizzazione kenotica).

#J. Hick, God has many Names, SCM Press, London 1980, p. 5-7.



3.2. L’evento cristologico deassolutizza la cristologia. Occorre mantenere la
distinzione tra I’evento cristologico stesso e le prospettive della sua comprensione e
confessione. Piu precisamente: si deve distinguere tra I’avvenimento Gesu Cristo, la
confessione di fede quale affermazione originaria del senso dell’evento e la dottrina
della Chiesa in cui tale senso ¢ interpretato. L’evento originario ¢ la norma delle altre
dimensioni, mentre nessuna confessione o dottrina pud pretendere in modo esclusivo e
definitivo di appropriarsi della pretesa che spetta alla verita di Cristo. Nessuna
cristologia ha la verita, ma é in ricerca, sulla via verso la verita di Cristo. Questo
rimando alla verita piu grande di Cristo deassolutizza ogni forma di cristologia. Si tratta
di mantenere in vista da un lato la distinzione tra I’atto di fede e il credo in cui e espresso
e dall’altro la differenza dei contesti in cui il credo ¢ espresso.

Per comprendere in tutta la sua portata questa istanza occorre distinguere tra faith in Jesus e
belief about Jesus, tra I’affidamento esistenziale a Gesu Cristo nell’abbandono fiduciale e
I’elaborazione linguistica del suo significato per 1’uomo, espresso in asserzioni di fede. Faith
implica I’incondizionato impegno sulla via della sequela di Cristo, senza che cio implichi la
contestazione della validita delle altre vie religiose. Dove invece la faith viene codificata in
un Credo (Belief), cioé in asserzioni con pretesa veritativa, si sposta 1’incondizionatezza
dell’esigenza divina e della decisione esistenziale su un certo tipo di “sapere corretto e
giusto”. Da qui derivano le pretese di assolutezza e verita. Ma un atteggiamento di contrasto
rispetto ad altre fedi contraddice 1’accoglienza priva di condizioni che Gesu realizzo nei
confronti degli uomini che incontrava, accoglienza indipendente dalle condizioni religiose.
La faith in Jesus ¢ 1’abbandono incondizionato, che non puo portare ad escludere dall’esterno
il valore di altre vie religiose, né permette di giudicare altri uomini a partire dal proprio
orizzonte di credenze. Contesta pero una simile distinzione la Dominus Jesus quando precisa
che «la risposta adeguata alla rivelazione di Dio ¢ 1’obbedienza della fede, per la quale
I'uvomo si abbandona a Dio tutto liberamente... L’obbedienza della fede comporta
I’accoglienza della verita della rivelazione di Cristo, garantita da Dio, che & la Verita
stessa... La fede, quindi ... comporta una duplice adesione: a Dio che rivela, e alla verita da
lui rivelata, per la fiducia che si accorda alla persona che 1’afferma» (n. 7).

Del resto ogni immagine di Cristo si inserisce in un determinato “contesto” ¢ deve
percio confrontarsi con altre immagini, derivanti da altri contesti, giungendo cosi a
coscienza della parzialita delle sue sottolineature. A questo livello I’incontro con altre
religioni potrebbe offrire rappresentazioni capaci di scoprire altre dimensioni dell’unico
mistero cristologico.

Si inserisce qui I’istanza delle “teologie contestuali™®. Questo tipo di teologia, pur
riconoscendo in Gesu la piena realizzazione della vicinanza escatologica di Dio, la pienezza
della manifestazione del Padre nel suo Figlio, anzi, proprio perché riconosce la portata del
compimento cristologico della rivelazione e della salvezza, sottolinea la distanza tra il
mistero di Gesu Cristo e la nostra appropriazione, limitata e storicamente determinata. Cio
significa che il processo di comprensione di Gesu in tutte le sue dimensioni non & mai
concluso e deve restare aperto ai contributi di ogni contesto culturale e religioso. Si deve
ripensare al “circolo ermeneutica” nei termini di un triangolo costituito dal testo,
dall’interprete e dal contesto. Ora, ¢ il contesto che solleva nell’interprete questioni
specifiche e influenza la precomprensione di fede con la quale egli leggera il testo. Il testo,
poi, influisce sull’interprete dando orientamenti per la prassi. L’interprete vive di un rimando
al testo e al contesto, alla memoria e alla cultura. Una deteminata cultura contestuale pone

® Per qualche indicazione introduttiva si veda J. DUPUIS, Verso una teologia cristiana del pluralismo religioso,
Queriniana, Brescia 1997. Piu ampiamente H. KESSLER, «Partikularitit und Universalitat Jesu Christi. Zur Hermeneutik
und Kriteriologie kontextueller Cristologie», in R. SCHWAGER (ed.), Relativierung der Wahrheit, Herder, Freiburg-
Basel-Wien 1998, p. 106-155.



determinate domande al testo, attraverso determinate precomprensioni. Ma non & detto che
quelle domande siano le uniche possibili o sensate o vere. Il testo potrebbe parlare di nuovo,
dicendo cose nuove, se letto in relazione ad un altro contesto. Cosi per il mistero di Gesu
Cristo: letto in contesto greco-ellenistico, con mentalita metafisica, la cristologia ha prodotto
una comprensione di Gesu quale Verbo incarnato, unione personale di natura umana e
divina. Ma un contesto indiano-induista o buddhista potrebbe offrire una nuova immagine di
Gesu, svelando magari tratti del suo mistero che la cultura precedente non aveva saputo
evidenziare®. Una simile cristologia non andrebbe accolta come una “nuova scoperta” del
mistero di Cristo ovvero come una parola di Dio ai popoli dell’India? La cristologia
elaborata in Occidente non ¢ necessariamente 1’unica modalita corretta di interpretazione del
mistero di Gesu. A partire da simili premesse, la teologia contestuale propone una
ricomprensione della verita cristologica attenta ai nuovi contesti di evangelizzazione. Ne
derivano nuove cristologie: una cristologia asiatica del “guru crocifisso o0 del maestro di
sapienza” o una cristologia africana di Cristo “nuovo Adamo” e quindi antenato originario da
venerare, 0 una cristologia latinoamericana centrata sull’azione liberatrice di Gesu. Non si
tratta di ridire diversamente le stesse cose, ma piu radicalmente di far parlare il mistero di
Gesu Cristo in diversi contesti, permettendo a Dio di esprimersi secondo tutte le dimensioni
della sua verita infinita. Ci si deve chiedere perd se esistano tante verita quante sono le
culture o le forme di razionalita oppure se non esista una struttura oggettiva del dato di fede
che rimane nelle differenti appropriazioni, culturalmente determinate. C’¢ una professione di
fede in Gesu che ne coglie la verita, pur dicendola in modo inadeguato rispetto al mistero in
€sso contenuto?

3.3. La storicita deassolutizza la cristologia. Nel suo avvenimento Dio & entrato nello
spazio umano e si e concretizzato, inculturato, contestualizzato. La sua parola e divenuta
una verita storica concreta, un «tesoro in vasi di creta» (1Cor 4,7). Ma cio che vale
dell’evento teologico, vale a maggior ragione della sua comprensione confessante e
dottrinale. Nessuna cristologia puo percio vantare il diritto di assolutizzarsi come codice
normativo della verita eterna rivelata. Ogni strategia di immunizzazione dalla critica va
contestata come ideologia. Una simile critica vale per ogni cristologia che,
inconsapevole della sua ‘“contestualitda” e “storicita” si eleva a verita astorica ed
immutabile e quindi ad espressione universale della veritd. E il rischio che corre
attualmente la cristologia calcedonese. La cristologia deve rimanere una christologia
viae aperta all’incontro e al confronto con altre culture ed esperienze, in un dialogo ¢ in
una dialettica costruttiva. Cosi aumenta la comprensione di Cristo stesso, in dialogo con
altre compresioni religiose della salvezza e della rivelazione.

3.4. La pluralita dei significati biblici di Cristo deassolutizza qualsiasi cristologia
monopolizzatrice. La tradizione neotestamentaria presuppone diversi punti di partenza
per accedere al mistero di Cristo: la vita di Gesu, la sua autocoscienza, il suo annuncio
del Regno, la sua opera carismatica, la sua morte e risurrezione, la sua preesistenza, la
sua mediazione nella creazione, la sua signoria cosmica, la sua incarnazione, il suo
ufficio di giudice escatologico. Le diverse cristologie cresciute da queste differenti radici
si sono legate a diversi titoli, simboli o schemi rappresentativi. Nello sviluppo teologico

® Un esempio di simili riletture di Cristo si pud trovare nelle sintetiche indicazioni di A. AMATO, «L unicita e
universalita di Gesu Cristo e il pluralismo religioso», in M. ALIOTTA (ed), Cristianesimo, religione, religioni. Unita e
plralismo dell’esperienza di Dio alle soglie del terzo millennio, San Paolo, Cinisello B. 1999, p. 151-156, dove cita la
cristologia di M. Thomas Thangaraj centrata sul Cristo come guru crocifisso o quella di T. Balasuriya su Gesu maestro
supremo. Illuminanti le considerazioni di John V. Taylor sul contesto africano del culto degli antenati e sulla cristologia
di Cristo nuovo Adamo e quindi antenato piu originario e quindi piu vicino a Dio, riprese da M. DHAVAMONY, Teologia
delle religioni, San Paolo, Cinisello B. 1997, p. 95-97.



successivo si assiste a un impoverimento o ad una semplificazione di questa ricchezza,
connessa all’esigenza di unificare e chiarire contro le deviazioni eretiche. Ma la pluralita
e piu originaria della determinazione dogmatica. Cio da la possibilita a ogni tempo e
cultura di riscoprire in modo nuovo Cristo, collegandolo alle attese e precomprensioni
proprie della cultura di appartenenza. Si dischiudono nuove possibilita espressive, capaci
di cogliere il mistero di Cristo quale sapiente advaita (conoscitore della non dualita tra
Dio e creatura), Bodishattva, Sakti o altro. La norma della cristologia non sara la
conformita a una modello dottrinale classico, ma la fedelta di un “testo” cristologico al
“testo fondamentale”, che permane, pur nelle sue trasformazioni, nei differenti
“contesti”. Tale “testo fondamentale” non sara semplicemente il Gesu storico o la sua
autocoscienza, ma la pluriforme tradizione dell’avvenimento di Dio in Gesu Cristo,
concretizzatosi non solo nella sua vita e predicazione ma anche nella sua morte e
risurrezione. Cio che e importante non sono questi dati in se, ma il realizzarsi in essi
della venuta di Dio in Gesu. Non ha quindi senso esaltare la “fatticita” della risurrezione
di Gesu o dell’incarnazione del Figlio quali oggetti-contenuti di fede. Una fede di tal
genere rischia di rimanere al livello superficiale del simbolo, senza scendere nella
profondita della realta che in esse si esprime. Occorre lasciare parlare in questi simboli
I’automanifestazione di Dio: ossia il profondo amore di Dio per I’'uomo. Nell’agire di
Gesu e Dio stesso che realizza e svela la sua volonta e la sua opera. Il significato di
espressioni simboliche-espressive di fatti salvifici quali 1’incarnazione e la resurrezione
deassolutizzano le varie cristologie centrate su questi fatti. Simboli con differenti forme
espressive non si escludono a vicenda, ma mantengono il loro carattere parziale e
insostituibile. La pienezza della verita & meglio espressa da una ricchezza di simboli. Se
lo sforzo di “demitizzazione” significa relativizzare certe interpretazioni dei simboli,
cosi da riaprirli al loro vero ed eterno significato, tale deminitizzazione va favorita. Non
e legittima invece se tende a semplificare e imporverire la ricchezza di possibilita
espressive dei simboli religiosi.

3.5. L’apertura al compimento dell’evento cristologico deassolutizza lo stesso evento-
Cristo. La ragione ultima della possibilita e necessita della deassolutizzazione della
cristologia si trova nell’apertura di Gesu Cristo al futuro di Dio: alla fine, quando la
verita di Dio si sara pienamente realizzata, lo stesso Cristo sara assunto nel mistero di
Dio, perché questi sia tutto in tutti (1Cor 15,28). Con Gesu Cristo la storia della
comunicazione di Dio e dell’uomo non ¢ ancora alla sua consumazione definitiva, ma ¢
aperta al compimento escatologico. Il dialogo tra Dio e uomo non ha trovato la sua
conclusione, anche se il suo esito ci é stato svelato anticipatamente. Resta la tensione tra
il “gia e non ancora”. Ma se l'unicita e definitivita di Cristo restano aperte al
compimento escatologico, 1’agire salvifico di Dio creatore e salvatore, che in Gesu si €
realizzato, ritrova le sue dimensioni universali. La prospettiva cristocentrica si apre qui a
una prospettiva trinitaria ed escatologica dell’agire salvifico di Dio, una prospettiva che
componga la concentrazione cristologica dell’azione divina con la dimensione universale
dell’agire creatore del Padre di ogni creatura e dell’agire santificatore dello Spirito che
guida la storia. Se il dialogo tra Dio e I'uomo in Cristo Gesu non ha ancora raggiunto il
suo compimento escatologico, non si puo escludere I’esistenza di altri processi dialogici
tra Dio e 1’'uomo, che restano aperti al compimento futuro e che possono essere
illuminati ulteriormente dall’incontro con 1’annuncio cristiano. Accanto a Gesu Cristo



permangono altre valide vie di accesso a Dio, vie in cui Dio stesso conduce un dialogo
vero con ['uomo. Gesu ¢ la via definitiva verso la meta, ma non € ancora la meta. In lui
appare e si realizza gia la meta, ma in una tensione che mantiene aperto il dialogo
all’universale escatologico’.

Queste proposte, di fatto, tendono a separare la realizzazione finita e contingente dell’azione
salvifica di Dio in Gesu e le dimensioni universali e misteriose di tale azione, che mantiene
una sua consistenza e sporgenza accanto a Gesu Cristo. Cosi nella relativizzazione
escatologica del segno cristologico Gesu va pensato nel suo rimando al Regno che verra in
pienezza. E vero che in Cristo € anticipato il venire salvifico di Dio. Ma cio non significa che
tale venire di Dio si realizzi solo in Gesu. Le dimensioni divine e universali del Regno
escludono una sua limitazione cristologica e aprono lo sguardo a una pienezza e universalita,
che include ’azione di Dio al di 1a della storia della salvezza cristiana. In una parola: se la
fede identifica giustamente Gesu col Cristo, non si pud pero parlare di una piena e adeguata
identita del Cristo con la figura storica e contingente di Gesu. In questa direzione si dovrebbe
valorizzare meglio 1’azione dello Spirito. E infatti proprio lo Spirito che fa di Gesu il Cristo,
riposando in pienezza su di lui e “ungendolo-consacrandolo” per la missione messianica. E
questo medesimo Spirito che “universalizza” la vita di Gesu Cristo, risuscitandolo da morte
ed esaltandolo alla destra di Dio. E quindi questo stesso Spirito che unifica le diverse
religioni, agendo in ciascuna di esse. L’azione dello Spirito di Dio ¢ al di 1a dei confini della
Chiesa e della storia cristiana. Ci si deve chiedere per0 se abbia senso sottolineare la
distinzione tra azione dello Spirito e evento cristologico, dal momento che 1’azione dello
Spirito che universalizza Gesu Cristo quale norma della storia compie questa sua funzione
proprio facendo memoria di Gesu, ossia portando i discepoli alla verita intera del Cristo e
“configurando” ogni esistenza umana secondo la forma realizzata da Gesu. Non convincono,
pertanto, queste proposte di mettere in alternativa Gesu e il Regno. L’avvento del Regno ¢
inseparabile dalla persona di Gesu e non puo essere considerato come una realta accanto a
Gesu Cristo. Del resto la fede cristiana non viene a sapere Dio “in occasione” di Gesu, né
sperimenta la salvezza attraverso GesU, inteso come semplice mezzo in vista di altro.
Salvatore e salvezza, donatore e dono, messaggero e messaggio sono inseparabili nal caso di
Gesu Cristo. La fede sa di questa identita, che costituisce un nuovo luogo dell’esperienza di
Dio (Padre) e della partecipazione alla vita divina (Spirito).

8 4. Tre spunti per una valutazione critica

La svolta del pluralismo religioso e la conseguente esigenza di deassolutizzare la fede
in Gesu Cristo impongono alla cristologia una triplice attenzione.

La prima € quella di non separare forma e contenuto della pretesa di assolutezza di
Cristo. E importante ricordare che la massima pretesa di assolutezza del cristianesimo,
ossia il riconoscimento del fatto che nella vicenda di Gesu Dio viene a sé (Figlio) a
partire da sé stesso (Padre) con la forza dell’amore divino personale (Spirito), coincide
di fatto col massimo dono di seé, con la perdita, lo svuotamente di sé a favore degli altri
(Pasqua). Occorre chiarire pertanto quale verita € affermata con pretesa di assolutezza,
per non fallire il contenuto in gioco, fermandosi alla forma. Rinunciare alla pretesa di
assolutezza (forma) sembra da escludere: un amore autentico puo essere dichiarato in
una forma relativizzante e dubitativa? Non esige forse per sua natura di dirsi in modo
incondizionato e totalizzante?

" Per questa ricostruzione sistematica delle ragioni di una deassolutizzazione della cristologia si veda R. VON
BERNHARDT, «Deabsolutierug der Christologie?», in M. VON BRUCK — J. WERBICK (ed.), Der einzige Weg zum Heil?,
Herder, Freiburg-Basel-Wien 1993, p. 144-200.



La seconda attenzione e quella di verificare che la nozione cristiana di verita,
utilizzata per appropriarsi dell’evento cristologico, sia coerente con lo stile del Dio di
Gesu. Non si potra trattare quindi di una verita esclusiva o settaria o totalitaria e
oppressiva, bensi accogliente, aperta e pronta al dialogo. Cio perd non deve portare a
separare una verita data in s€¢ e per sé accanto all’accadere storico concreto
dell’avvenimento cristologico, che risulterebbe relativizzata rispetto al suo significato
veritativo. In tal caso si perderebbe la singolarita di Gesu, poiché il suo significato
universale sarebbe altro rispetto alla vicenda storica del Nazareno.

La terza attenzione € quella di mantenere la pretesa della fede di confessare la verita
di Gesu come Figlio, cogliendone 1’essenza, al di 1a e attraverso le mediazioni culturali
date. E innegabile che I’atto di fede sia determinato, non solo nei contenuti ma anche
nella sua stessa logica, dalla cultura in cui é posto. Ma il cristiano sa che laddove si da
un atto di fede corrispondente alla pretesa di Gesu non ¢ tanto il greco o 1’occidentale o
’orientale che dice in noi «Gesu ¢ Signore», bensi € lo Spirito (1Cor 12,3) o il Padre che
attira a sé (Gv 6,65) e che parla in noi (Mt 16,16-18). La confessione di fede cristologica
esprime anzitutto il riconoscimento di un legame nuovo con Dio fondato in Gesu Cristo,
un legame che realizza la stessa comunione del Figlio col Padre suo nella forza dello
Spirito.

In termini generali si puo dire che i tentativi di relativizzare la pretesa che abita la
fede in Gesu Cristo cadono in una sorta di “contraddizione performativa”, cio¢ dicono il
contrario di cio che ¢ inscritto nell’atto che pongono, proprio mentre lo pongono (come
quando si afferma che non esiste nessuna affermazione incontravertibilmente vera). La
fede cristiana dice un incontro con Dio in Gesu in cui il credente e donato a se stesso in
modo tale da sentirsi legittimato a volere incondizionatamente sé e gli altri di fronte a
Dio, nonostante la propria limitatezza e fragilita (liberazione dalla paura della morte). In
Cristo quindi la liberta &€ consegnata a sé in modo che possa volere incondizionatamente
se stessa e il mondo che le é affidato in un impegno di dedizione totale e senza riserve,
che neppure la morte potra smentire. Ora, posso ad un tempo volere e affermare
incondizionatamente la verita nell’atto di fede e relativizzare il mio atto col contenuto in
esso affermato?

I1. GESU CRISTO DI FRONTE ALLE RELIGIONI

8§ 1. Mutamenti di paradigma: dal cristocentrismo al teocentrismo al soteriocentrismo

Nell’ambito della domanda propriamente salvifica si & assistito a un mutamento
radicale dello status quaestionis: nello schema apologetico tradizionale ci si interrogava
sulla salvezza di coloro che appartengono ad altre tradizioni religiose, per concludere
che i singoli possono salvarsi “nonostante” la religione di appartenenza; in un clima di
maggiore tolleranza e rispetto e nel quadro di un maggior contatto con le altre religioni.
Attorno al Vaticano 11, la domanda si sposta sul ruolo e la funzione delle altre religioni
in rapporto alla salvezza dei propri membri, giungendo a riconoscere in esse verita
parziali e frammentarie, che pero sono veri e propri “semi del Verbo” o “ispirazioni
dello Spirito Santo” e quindi preparazioni e aperture alla salvezza offerta da Cristo. Ma



nell’epoca contemporanea si fa strada I’esigenza di comprendere il significato del
pluralismo religioso in modo da chiarire il senso e il ruolo salvifico delle altre religioni
nel piano di Dio (pluralismo di diritto, fondato sulla volonta di Dio). La teologia
pluralista delle religioni insiste su questa terza prospettiva, che renderebbe meglio
ragione della pluralita delle religioni intese come autonome vie di salvezza. Per accedere
a una simile prospettiva occorre perd realizzare un ‘“mutamento di paradigma”
nell’ambito della teologia delle religioni (J. Dupuis), ovvero una sorta di “passaggio del
Rubiconde” (P. Knitter), una svolta epocale (J. Hick) nel modo di considerare il centro
dell’universo religioso: dal cristocentrismo al teocentrismo. Con il termine “paradigma”
si intendono quei principi di intelligibilita, quelle chiavi di interpretazione complessiva
della realta che, opponendosi gli uni agli altri, si escludono a vicenda (come una visione
del mondo tolemaica o copernicana). Quando un paradigma risulta inadeguato a spiegare
la realta, occorre cercarne un altro e abbandonare il precedente. Il mutamento di
paradigma che caratterizza il combiamento della domanda sulla salvezza nelle altre
religioni presenta questa scansione: dall’ecclesiocentrismo esclusivista (fuori della
Chiesa non ¢’¢ salvezza) al cristocentrismo inclusivista (Gesu Cristo e la fonte ultima e
unica di salvezza per tutti e fonda con la sua misteriosa azione universale il potere
salvifico delle altre religioni) al teocentrismo pluralista (il centro della realta e 1’autore
della salvezza e solamente Dio e gli uomini, attraverso le varie religioni, convergono per
diverse vie verso I'unico mistero divino). Possiamo considerare una variante del
teocentrismo pluralista la proposta di mettere il Regno o la stessa salvezza o la
liberazione degli uomini al centro: paradigma soteriocentrico®.

In una corretta prospettiva teologica cristiana le esigenze da tenere insieme sono le
due seguenti: la volonta salvifica universale di Dio (1Tm 2,4) e l'unicita della
mediazione di Gesu Cristo (1Tm 2,4, e At 4,12). Ora, mentre il modello esclusivista
penalizza la prima esigenza, poiché non chiarisce come la volonta salvifica universale di
Dio possa permettere che un cosi gran numero di uomini sia al di fuori della via
ordinaria di salvezza, il modello pluralista dimentica la seconda esigenza, dal momento
che relativizza la mediazione cristologica, perdendo una dimensione caratterizzante della
fede cristiana. Tiene insieme meglio le due esigenze il modello inclusivista e
cristocentrico, per il quale Dio offre a tutti la salvezza in Cristo, fondamento e fine verso
cui convergono tutti gli uomini.

D’altra parte non si comprende in che senso si possa contrapporre il cristocentrismo al
teocentrismo, dal momento che Gesu si e sempre pensato in relazione a Dio Padre, e
quindi come rimando a lui. Un vero cristocentrismo cristiano non pud quindi essere
alternativo alla prospettiva teocentrica, che per0 viene reinterpretata alla luce
dell’originale concezione cristiana di Dio. In tal senso diversi teologi cattolici (J. Dupuis,
M. Bordoni, P. Coda, M. Gronchi) insistono sulla necessita di utilizzare una forma di
teocentrismo trinitario, capace di mettere in luce i nessi e i rimandi tra Gesu/Figlio e il
Padre, come anche quelli tra Gesu Figlio e lo Spirito.

® Una chiara spiegazione di questi paradigmi si trova nel bel documento della COMMISSIONE TEOLOGICA
INTERNAZIONALE, Il cristianesimo e le religioni, del 1996, n. 9-11, in “La Civilta Cattolica” 148 (1997) 1, p. 146-183



8§ 2. Le ricadute sulla comprensione di Gesu Cristo: salvatore esclusivo, costitutivo,
normativo, relativo, facoltativo

La “ricaduta cristologia” del mutamento di paradigma segnalato comporta una
revisione del modo di comprendere il rapporto tra il salvatore Gesu e le altre religioni.
Combinando due diversi tentativi di classificazione delle posizioni, otteniamo la
seguente scansione: in un universo ecclesiocentrico con cristologia esclusiva troviamo
un “Cristo contro le religioni”’; nell’universo cristocentrico con cristologia inclusivista
abbiamo un “Cristo dentro le religioni”; nell’universo teocentrico con cristologia
normativa abbiamo un “Cristo al di sopra delle religioni”, mentre nell’universo
regnocentrico o teocentrico pluralista con cristologia facoltativa abbiamo un “Cristo tra

le religioni. L’ultima posizione ¢ quella piu coerente con il pluralismo attuale. Per una

prima valutazione critica € illuminante il documento della Commissione Teologia
Internazionale:

19. 1l problema cristologico e legato essenzialmente a quello del valore salvifico delle
religioni, a cui abbiamo gia accennato. Ora ci soffermiamo un po’ di piu sullo studio delle
conseguenze cristologiche delle posizioni teocentriche. Una conseguenza é il cosiddetto
“teocentrismo salvifico”, che accetta un pluralismo di mediazioni salvifiche legittime e vere.
All’interno di questa posizione, come gia osservammo, un gruppo di teologi attribuisce a
Gesu Cristo un valore normativo, in quanto la sua persona e la sua vita rivelano, nel modo
piu chiaro e decisivo, I’amore di Dio per gli uomini. La maggior difficolta di tale concezione
¢ che non offre, né all’interno né all’esterno del cristianesimo, un fondamento di tale
normativita che si attribuisce a Gesu. 20. Un altro gruppo di teologi sostiene un teocentrismo
salvifico con una cristologia non normativa. Svincolare Cristo da Dio priva il cristianesimo
di qualsiasi pretesa universalistica della salvezza (e cosi diventerebbe possibile il dialogio
autentico con le religioni), ma implica la necessita di confrontarsi con la fede della Chiesa e
in concreto col dogma di Calcedonia. Questi teologi considerano tale dogma come
un’espressione storicamente condizionata dalla filosofia greca, che dev’essere attualizzata
perché impedisce il dialogo interreligioso. L’incarnazione sarebbe un’espressione non
oggettiva, ma metaforica, poetica, mitologica: essa vuole soltanto significare I’amore di Dio
che si incarna in uomini e donne la cui vita riflette 1’azione di Dio. Le affermazioni
dell’esclusivita salvifica di Gesu Cristo possono essere spiegate con il contesto storico-
culturale: cultura classica (una sola verita certa e immutabile), mentalita escatologico-
apocalittica (profeta finale, rivelazione definitiva) e atteggiamento di minoranza (linguaggio
di sopravvivenza, un unico salvatore). 21. La conseguenza piu importante di tale concezione
¢ che Gesu Cristo non puo essere considerato 1’unico ed esclusivo mediatore™.

Con una buona approssimazione possiamo ricondurre a cinque i modelli di
interpretazione del significato salvifico di Cristo nei confronti delle religioni non
cristiane™.

Il modello esclusivista sottolinea 1’unicita, 1’insuperabilita e I’assolutezza del mistero
di Cristo in contrapposizione alle altre religioni, considerate idolatriche, erronee e quindi
non salvifiche. L’ispirazione proviene da K. Barth, per il quale 1’'unica vera rivelazione
di Dio si ha nell’incarnazione di Cristo. Le religioni non cristiane sono Unglaube

® Questa suddivisione combina la classificazione proposta da P. KNITTER, La teologia cattolica delle religioni a un
crocevia, in “Concilium” 22 (1986) 1, p. 137 con quella di J.P. SCHINELLER, Christ and Church. A Spectrum of Views,
in “Theological Studies” 37 (1976) 4, p. 545-566.

10 CoMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, |l cristianesimo e le religioni, n. 19-21.

! per questa distinzione e catalogazione si veda A. AMATO, «L’unicita della mediazione salvifica di Cristo: il dibattito
contemporaneo», in M. CROCIATA, Gesu Cristo e ['unicita della mediazione, Paoline, Milano 2000, p. 13-44.



(incredulita), dal momento che solo Cristo é luce e salvezza. Le altre religioni sono nelle
tenebre. Il cristianesimo piu che “religione” ¢ “fede” e come tale ¢ la condanna di ogni
religione, ossia di ogni tentativo di catturare Dio. Solo Cristo ¢ la “grazia” di Dio che
salva, la Parola di Dio stesso all’umanita.

Il modello inclusivista sottolinea 1’unicita e 1’universalita dell’evento Cristo con un
atteggiamento di asserzione piu che di esclusione. Si accetta quanto di vero e di buono ci
puo essere nelle altre religioni, considerandolo un dono di grazia dello Spirito di Cristo,
ma si riconosce che solo in Cristo si da la pienezza della rivelazione e della salvezza
poiché lui ne e la fonte originaria. Gesu Cristo e il salvatore costitutivo. L’eventuale
dono della salvezza al di fuori del cristianesimo attinge il suo significato e valore dalla
sua stessa essenziale dipendenza dal mistero dell’incarnazione del Verbo, che ¢ fonte di
verita e di grazia. Questo modello prospetta un orizzonte cristocentrico con Gesu
mediatore costitutivo di salvezza per tutta I’'umanita. E questa la posizione del Vaticano
Il (Lumen Gentium 16; Nostra Aetate 2; Gaudium et Spes 22) e della Redemptoris
Missio di Giovanni Paolo 11 (1990):

Gli uomini, quindi, non possono entrare in comunione con Dio se non per mezzo di Cristo,
sotto I’azione dello Spirito. Questa sua mediazione unica e universale, lungi dall’essere di
ostacolo al cammino verso Dio, é la via stabilita da Dio stesso, e di cio Cristo ha piena
coscienza. Se non sono escluse mediazioni partecipate di vario tipo e ordine, esse tuttavia
attingono significato e valore unicamente da quella di Cristo e non possono essere intese
come parallele e complementari (n. 5)*.[...] Mentre andiamo scoprendo e valorizzando i
doni di ogni genere, soprattutto le ricchezze spirituali, che Dio ha elargito a ogni popolo, non
possiamo disgiungerli da Gesu Cristo, il quale sta al centro del piano divino di salvezza.
Come “con I’incarnazione il Figlio di Dio si ¢ unito in un certo modo a ogni uomo”, cosi
“dobbiamo ritenere che lo Spirito Santo dia a tutti la possibilita di venire in contatto, nel
modo che Dio conosce, con il mistero pasquale”. Il disegno divino ¢ di “ricapitolare in Cristo
tutte le cose, quelle del cielo come quelle della terra” (n.6)™.

Il modello pluralista rifiuta la prospettiva dell’unicita della salvezza in Cristo intesa
come universalita e completezza. Afferma invece I'intrinseco valore salvifico di tutte le
religioni, indipendentemente dal rimando al fondatore del cristianesimo.

All’interno di questo modello si possono distinguere tre diverse prospettive: normativa,
relativa e facoltativa. (a) La prospettiva normativa, pur affermando il valore salvifico delle
altre religioni, le ritiene normate da Cristo. Tale normativita e vista nel fatto che egli,
essendo la rivelazione piena e finale, corregge e porta a compimento le altre mediazioni, che
pero restano intrinsecamente vere e salvifiche. Appartengono a questa linea anche teologi
cattolici come H. Kiing, H.R. Schlette, P. Schoonenberg, A. Camps. (b) La prospettiva
relativa propone una molteplicita e un pluralismo di presenze religiose tutte ugualmente
salvifiche, compreso il cristianesimo. La negazione dell’unicita e universalita dell’evento
cristologico e pacifica. Il cristianesimo non € neppure la religione con la piu alta valenza
qualitativa. In questo contesto Cristo sarebbe un salvatore relativo, uno tra i tanti, il cui
valore si dimostra nella capacita di porsi in relazione con altre esperienze salvifiche,
integrandole e valorizzandone gli elementi positivi. Di questa linea & P. Knitter. (c) La
prospettiva facoltativa invece si astiene da ogni riferimento religioso a Dio 0 a Gesu o ad
altri simboli sacri, puntando solo sulla validita di impegno umano e sociale delle tradizioni
religiose. Sarebbe 1’'uomo e non Dio il luogo teologico del dialogo. Siamo in una prospettiva
soteriocentrica o regnocentrica. Il problema non & in che modo ogni religione sia riferita a
Cristo, o alla Chiesa 0 a Dio, ma in che modo essa sia impegnata nel promuovere il benessere

12 GlovANNI PAOLO 11, Redemptoris missio, n. 6, ora in Regno Documenti (1991) 5, p. 129-155, qui p. 130.
13 1 i
Ivi, p. 131.



e la liberazione dei poveri e delle non-persone. | criteri di distinzione delle religioni
sarebbero meno dottrinali e piu pratici, connessi cioé alla loro forza umanizztarice. In questo
senso Gesu sarebbe un salvatore facoltativo in quanto possibile sostegno al cammino di
liberazione o al miglioramento delle condizioni sociali. La prassi cristiana € pit importante
delle dottrine e quindi della rivelazione di Gesu.

8 3. La vera posizione di Cristo rispetto alle religioni secondo i tre modelli

Benché le distinzioni segnalate rischino di semplificare le posizioni e gli argomenti, le
assumiamo per l’efficacia con cui introducono al dibattito attuale. Ne ricaviamo
I’indicazione delle possibili posizioni di Gesu di fronte alle altre religioni.

3.1. Gesu contro le religioni. Gesu contesta le religioni nella misura in cui la fede
problematizza la religione, svelandone le ambiguita. E ingenuo affermare che la
religione in quanto tale e sinonimo di esperienza salvifica. La religione é stata ed é
ancora talvolta pretesto per opprimere, falsificare, nascondere. Non & detto che la
religione riesca ad attivare nella sua pienezza il desiderio di vita e verita che abita il
cuore dell’uomo. Anzi, molto spesso le dinamiche proprie della religione esprimono un
funzionamento perverso o ripiegato del desiderio umano o mascherano meccanismi
sociali violenti e ingiusti (come nel caso della violenza sacrificale scaricata su un capro
espiatorio). In tutti questi casi si deve riconoscere che 1’incontro con Gesu ha funzionato
come contestazione e purificazione dell’esperienza religiosa. Ne ha smascherato le
ambiguita e ne ha liberato le potenzialita piu vere. Sembra dungue che la religione ritrovi
tutta la sua portata salvifica proprio in relazione a Gesu. In lui diventa esperienza di una
“fede che salva”. E interessante il fatto che Gest non ha mai chiesto ai miracolati in cosa
credessero. Era preoccupato che si affidassero alla sua esperienza della vicinanza
salvifica di Dio (il Regno), per sperimentare la guarigione. Ma & anche vero che é solo
Gesu che puo decretare: «Va’, la tua fede ti ha salvato!». Sembra dunque che il rimando
a Gesu sia inevitabile se si vuole liberare la potenzialita salvifica dell’esperienza
religiosa, qualunque sia la sua forma concreta.

3.2. Gesu nelle religioni. Questo contatto col mistero di Gesu Cristo, che attiva la
dimensione salvifica della religione, € messo a tema dalla prospettiva inclusivista. Non
si tratta per0 di una presenza mitica, nelle diverse religioni, del Logos che e Gesu o
dell’amore di Dio che si incarna anche in Gesu. Per comprendere questo contatto siamo
rimandati piuttosto all’articolazione storico-salvifica concreta delle diverse religioni e
quindi al problema della continuita nella discontinuitd o dell’unita nella differenza
nell’unica storia delle religioni. Il contributo irrinunciabile di questa prospettiva €
I’articolazione del rapporto di Gesu con le religioni nel concreto tessuto storico scandito
dalle alleanze in cui Dio cerca I’'uomo e gli si fa incontro, realizzando un certo tipo di
rapporto e quindi una certa grazia. Abbiamo cosi I’alleanza cosmica con Adamo prima e
poi con Noe. Tale alleanza coglie il tipo di grazia inscritta nelle religioni cosmiche quali
I’induismo o le religioni tradizionali africane. L alleanza con Abramo invece realizza gia
un incontro personale nell’affidamento credente, che sara ripreso dall’Islam. L’alleanza
con Mosé e Davide costituiscono la radice prossima del cristianesimo nell’ebraismo. In
questa serie, la nuova alleanza in Gesu e la ripresa e la piena realizzazione del rapporto



che Dio Padre voleva realizzare nella storia con ogni uomo fin dall’origine e quindi ¢ il
compimento del dono di Dio inscritto in ogni autentica esperienza religiosa. Il problema
chiave di questo modello € il rapporto tra le alleanze. Non vanno giustapposte, messe
una accanto all’altra come realta autonome. C’¢ piuttosto una continuita nella
discontinuita, una ripresa che mantiene la differenza. Ogni forma della relazione con Dio
si realizza in un’alleanza precisa, che contiene una sua grazia, ripresa e rinnovata in ogni
successiva alleanza, a partire dalla fedelta di Dio che ricomincia a donarsi, nonostante il
fallimento dell’'uomo. In quest’ottica la sfida ¢ quella di cogliere la logica di questa
ripresa, per valutare adeguatamente la figura del compimento. Ma é proprio nella
vicenda di Gesu che questa logica € svelata pienamente, perché pienamente realizzata.
Lo sfondo é quello del dramma della relazione umano-divina, che si inscrive nel tempo
nella misura in cui affida il donarsi di Dio alla riposta dell’uomo, ossia alla sua libera
disposizione di s€¢ di fronte all’alterita dell’iniziativa divina. Gesu si colloca in questo
contesto storico-salvifico come la risposta compiuta dell’alleato, che si abbandona a Dio
tanto quanto Dio si dona all’'uomo, realizzando la piena corrispondenza. Qui si realizza e
quindi si manifesta in tutta la sua ricchezza il dono che Dio vuole fare ad ogni uomo.

3.3. Gesu tra le religioni. Si comprende meglio in questa direzione la scelta della
logica pluralista e la sua ambiguita. Il pluralismo esclude ’esistenza di un’unica storia
di salvezza, che articoli le diverse religioni in un’unica iniziativa divina. Bisogna invece
cercare 1’elemento comune alle varie religioni nella nozione astratta di esperienza
religiosa. Questa esperienza sarebbe come tale salvifica (ottimismo idealista) e quindi in
sé valida, al di la delle forme concrete. In tale contesto Gesu si presenta come una delle
possibili forme di esperienza religiosa, che e vera ed efficace nel suo ambito proprio, ma
non imponibile ad altri. E qui che la singolarita di Gesu & risolta in un indeterminato
antropologico, frammentato in una pluralita ingovernabile. Cio che non appare chiaro é
se esista una salvezza dell’'uomo o solo esperienze liberanti, divinizzanti, esaltanti e
quindi autentiche, senza alcun nesso tra loro e con I'umano comune. Manca qui
un’articolazione storica concreta dei rapporti tra le religioni e un criterio di valutazione
della realizzazione storica dell’esperienza religiosa. In un simile contesto ¢ inevitabile
che Cristo si perda tra le varie religioni come una possibile forma storica di un religioso
informe e indeterminato. 1l problema pero piu che cristologico, & antropologico o meglio
religioso. C’¢ una coerente lettura dell’esperienza religiosa? Quale apporto potrebbe
derivare ad essa dall’esperienza di Dio propria di Gesu? La sfida piu interessante, di
fronte a questo modello, e di ripensare la stessa esperienza religiosa in relazione al
soggetto della fede e quindi a quel luogo del credere che ¢ la fides Jesu, intesa come
spazio esistenziale, storico-salvifico in cui si trova un nuovo accesso a Dio, piu che un
nuovo oggetto da credere. Si tratta insomma di chiarire che Gesu non si presenta solo o
immediatamente sul versante dei simboli piu 0 meno riusciti nell’attivare 1’esperienza
del divino. Gesu realizza piuttosto I’incontro, lo scambio, la comunicazione perfetta in
cui P’iniziativa divina prende forma nella liberta umana e in essa si compie in modo
definitivo. Gesu non sta sul versante dei possibili simboli religiosi. E la forma della
liberta del soggetto che corrisponde pienamente al venire di Dio nella storia degli
uomini.



8 4. Il discernimento magisteriale

Nell’ambito della riflessione cristologica 1’istanza di deassolutizzare il cristianeSimo
ha favorito alcune interpretazioni errate del mistero di Gesu Cristo sulle quali é
intervenuta nel 2000 la Congregazione per la Dottrina della Fede col documento
Dominus Jesus. Potremmo identificare sinteticamente 1’errore cristologico con cui si
confronta il testo con un lucido passaggio del documento Cristianesimo e religioni:

21. La conseguenza piu importante di tale concezione e che Gesu Cristo non puo essere
considerato 1’unico ed esclusivo mediatore. Soltanto per i cristiani egli ¢ la forma umana di
Dio, che adeguatamente rende possibile I’incontro dell’'uomo con Dio, benché non in modo
esclusivo. E totus Deus perché ¢ 1’amore attivo di Dio su questa terra, ma non ¢ totum Dei,
poiché non esaurisce in sé I’amore di Dio. Potremmo anche dire: totum Verbum, sed non
totum Verbi. Il Logos, che € piu grande di Gesu, pud incarnarsi anche nei fondatori di altre
religioni. Questa stessa problematica ritorna quando si afferma che Gesu é il Cristo, ma il
Cristo ¢ piu che Gesu. Questo facilita molto 1’universalizzazione dell’azione del Logos nelle
religioni; ma i testi neotestamentari non concepiscono il Logos di Dio prescindendo da Gesu.
Un altro modo di argomentare in questa stessa linea consiste nell’attribuire allo Spirito Santo
I’azione salvifica universale di Dio, che non condurrebbe necessariamente alla fede in Gesu
Cristo*.

Si tratta insomma di una separazione netta tra la realta storica particolare di Gesu e il
significato religioso universale chiamato “Cristo”, oppure tra I’azione universale del
Logos asarkos (non incarnato) e il Logos particolarizzatosi in Gesu o ancora tra 1’azione
dello Spirito e la sua concentrazione in Gesu. Tutte queste separazioni, come gia quella
tra il Regno di Dio e la persona storica di Gesu, smarriscono 1’oggetto vero della fede
cristiana e il suo fondamento adeguato, ossia la persona del Figlio che & Gesu, apparso
tra noi per rivelare il Padre e compiere 1’opera salvifica. L intervento magisteriale blocca
quindi ogni forma di separazione e riafferma le dimensioni costitutive dell’atto di fede
autenticamente cristiano. Ne riprendiamo i nodi centrali.

4.1. Lo sfondo culturale: dalla mentalita relativista (n. 4) alla necessaria
riaffermazione della pienezza e definitivita della rivelazione in Gesu Cristo (nn. 5-6):

4. 1l perenne annuncio missionario della Chiesa viene oggi messo in pericolo da teorie di tipo
relativistico, che intendono giustificare il pluralismo religioso, non solo de facto ma anche de
iure (o di principio). Di conseguenza, si ritengono superate veritd come, ad esempio, il
carattere definitivo e completo della rivelazione di Gesu Cristo, la natura della fede cristiana
rispetto alla credenza nelle altre religioni, il carattere ispirato dei libri della Sacra Scrittura,
I’unita personale tra il Verbo eterno e Gesu di Nazareth, ’'unita dell’economia del Verbo
incarnato e dello Spirito Santo, 1’unicita e I'universalita salvifica del mistero di Gesu Cristo,
la mediazione salvifica universale della Chiesa, 1’inseparabilita, pur nella distinzione, tra il
Regno di Dio, Regno di Cristo e la Chiesa, la sussistenza nella Chiesa cattolica dell’unica
Chiesa di Cristo. Le radici di queste affermazioni sono da ricercarsi in alcuni presupposti, di
natura sia filosofica, sia teologica, che ostacolano I’intelligenza e 1’accoglienza della verita
rivelata. Se ne possono segnalare alcuni: la convinzione della inafferrabilita e inesprimibilita
della verita divina, nemmeno da parte della rivelazione cristiana; 1’atteggiamento relativistico
nei confronti della verita, per cui cio che e vero per alcuni non lo sarebbe per altri; la
contrapposizione radicale che si pone tra mentalita logica occidentale e mentalita simbolica
orientale; il soggettivismo di chi, considerando la ragione come unica fonte di conoscenza,
diventa «incapace di sollevare lo sguardo verso I’alto per osare di raggiungere la verita

4 CoMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, |l cristianesimo e le religioni, n. 21.



dell’essere»®; la difficolta a comprendere e ad accogliere la presenza di eventi definitivi ed
escatologici nella storia; lo svuotamento metafisico dell’evento dell’incarnazione storica del
Logos eterno, ridotto a mero apparire di Dio nella storia; 1’eclettismo di chi, nella ricerca
teologica, assume idee derivate da differenti contesti filosofici e religiosi, senza badare né
alla loro coerenza e connessione sistematica, né alla loro compatibilita con la verita cristiana;
la tendenza, infine, a leggere e interpretare la Sacra Scrittura fuori dalla Tradizione e dal
Magistero della Chiesa. In base a tali presupposti, che si presentano con sfumature diverse,
talvolta come affermazioni e talvolta come ipotesi, vengono elaborate alcune proposte
teologiche, in cui la rivelazione cristiana e il mistero di Gesu Cristo e della Chiesa perdono il
loro carattere di verita assoluta e di universalita salvifica, o almeno si getta su di essi
un'‘ombra di dubbio e di insicurezza.

5. Per porre rimedio a questa mentalita relativistica, che si sta sempre piu diffondendo,
occorre ribadire anzitutto il carattere definitivo e completo della rivelazione di Gesu Cristo.
Deve essere, infatti, fermamente creduta 1’affermazione che nel mistero di Gesu Cristo,
Figlio di Dio incarnato, il quale e «la via, la verita e la vita» (Gv 14,6), si da la rivelazione
della pienezza della verita divina: «Nessuno conosce il Figlio se non il Padre e nessuno
conosce il Padre se non il Figlio e colui al quale il Figlio lo voglia rivelare» (Mt 11,27); «Dio
nessuno 1’ha mai visto: proprio il Figlio unigenito, che ¢ nel seno del Padre, lui lo ha
rivelato» (Gv 1,18); «E in Cristo che abita corporalmente tutta la pienezza della divinita e voi
avete in lui parte alla sua pienezza» (Col 2,9-10). [...]

6. E quindi contraria alla fede della Chiesa la tesi circa il carattere limitato, incompleto e
imperfetto della rivelazione di Gesu Cristo, che sarebbe complementare a quella presente
nelle altre religioni. La ragione di fondo di questa asserzione pretenderebbe di fondarsi sul
fatto che la verita su Dio non potrebbe essere colta e manifestata nella sua globalita e
completezza da nessuna religione storica, quindi neppure dal cristianesimo e nemmeno da
Gesu Cristo. Questa posizione contraddice radicalmente le precedenti affermazioni di fede,
secondo le quali in Gesu Cristo si da la piena e completa rivelazione del mistero salvifico di
Dio. Pertanto, le parole, le opere e I’intero evento storico di Gesu, pur essendo limitati in
quanto realta umane, tuttavia, hanno come soggetto la Persona divina del Verbo incarnato...
e percio portano in sé la definitivita e la completezza della rivelazione delle vie salvifiche di
Dio, anche se la profondita del mistero divino in se stesso rimane trascendente e inesauribile.
La verita su Dio non viene abolita o ridotta perché e detta in linguaggio umano. Essa, invece,
resta unica, piena e completa perché chi parla e agisce € il Figlio di Dio incarnato. Per questo
la fede esige che si professi che il Verbo fatto carne, in tutto il suo mistero, che va
dall’incarnazione alla glorificazione, ¢ la fonte, partecipata, ma reale, e il compimento di
ogni rivelazione salvifica di Dio all’umanita (Gv 16,13).

4.2. Le implicazioni cristologiche: il rapporto tra Gesu Cristo, il Logos e lo Spirito
(nn. 9-12):

9. Nella riflessione teologica contemporanea spesso emerge un approccio a Gesu di Nazaret,
considerato come una figura storica particolare, finita, rivelatrice del divino in misura non
esclusiva, ma complementare ad altre presenze rivelatrici e salvifiche. L’Infinito, 1’ Assoluto,
il Mistero ultimo di Dio si manifesterebbe cosi all’umanita in tanti modi e in tante figure
storiche: Gesu di Nazaret sarebbe una di esse. Piu concretamente, egli sarebbe per alcuni uno
dei tanti volti che il Logos avrebbe assunto nel corso del tempo per comunicare
salvificamente con 1’'umanita. Inoltre, per giustificare, da una parte, ’'universalita della
salvezza cristiana, e, dall’altra, il fatto del pluralismo religioso, viene proposta una economia
del Verbo eterno, valida anche al di fuori della Chiesa e senza rapporto con essa, e una
economia del Verbo incarnato. La prima avrebbe un plusvalore di universalita rispetto alla
seconda, limitata ai soli cristiani, anche se in essa la presenza di Dio sarebbe piu piena.

10. Queste tesi contrastano profondamente con la fede cristiana. Deve essere, infatti,
fermamente creduta la dottrina di fede che proclama che Gesu di Nazaret, figlio di Maria, e

15 GlovANNI PAOLO |1, Fides et ratio, n. 5, in “Acta Apostolicae Sedis” 91 (1999) 1, p. 5-88.



solamente lui, € il Figlio e il Verbo del Padre. [...] A tale riguardo, Giovanni Paolo II ha
esplicitamente dichiarato: «E contrario alla fede cristiana introdurre una qualsiasi
separazione tra il Verbo e Gesu Cristo [...]: Gesu € il Verbo incarnato, persona una e
indivisibile [...]. Cristo non € altro che Gesu di Nazaret, e questi € il Verbo di Dio fatto uomo
per la salvezza di tutti [...]. Mentre andiamo scoprendo e valorizzando i doni di ogni genere,
soprattutto le ricchezze spirituali, che Dio ha elargito a ogni popolo, non possiamo
disgiungerli da Gesu Cristo, il quale sta al centro del piano divino di salvezza»®*. E pure
contrario alla fede cattolica introdurre una separazione tra 1’azione salvifica del Logos in
quanto tale ¢ quella del Verbo fatto carne. Con I’incarnazione, tutte le azioni salvifiche del
Verbo di Dio si fanno sempre in unita con la natura umana che egli ha assunto per la
salvezza di tutti gli uomini. L’unico soggetto che opera nelle due nature, umana e divina, ¢
’unica persona del Verbo'. Pertanto non & compatibile con la dottrina della Chiesa la teoria
che attribuisce un’attivita salvifica al Logos come tale nella sua divinita, che si eserciterebbe
“oltre” e “al di 1a” dell’umanita di Cristo, anche dopo 1’incarnazione®,

11. Similmente, deve essere fermamente creduta la dottrina di fede circa 1’unicita
dell’economia salvifica voluta da Dio Uno e Trino, alla cui fonte e al cui centro c¢’¢ il mistero
dell’incarnazione del Verbo, mediatore della grazia divina sul piano della creazione e della
redenzione (cf. Col 1,15-20), ricapitolatore di ogni cosa (cf. Ef 1,10), «diventato per noi,
sapienza, giustizia, santificazione e redenzione» (1 Cor 1,30). [...]

12. C’¢ anche chi prospetta I’ipotesi di una economia dello Spirito Santo con un carattere piu
universale di quella del Verbo incarnato, crocifisso e risorto. Anche questa affermazione é
contraria alla fede cattolica, che, invece, considera I’incarnazione salvifica del Verbo come
evento trinitario. Nel Nuovo Testamento il mistero di Gesu, Verbo incarnato, costituisce il
luogo della presenza dello Spirito Santo e il principio della sua effusione all’umanita non
solo nei tempi messianici (cf. At 2,32-36; Gv 7,39; 20,22; 1 Cor 15,45), ma anche in quelli
antecedenti alla sua venuta nella storia (cf. 1 Cor 10,4; 1 Pt 1,10-12). [...] Inoltre, 1’azione
salvifica di Gesu Cristo, con e per il suo Spirito, si estende, oltre i confini visibili della
Chiesa, a tutta I’'umanita. Parlando del mistero pasquale, nel quale Cristo gia ora associa a sé
vitalmente nello Spirito il credente e gli dona la speranza della risurrezione, il Concilio
afferma: «E cio non vale solamente per i cristiani ma anche per tutti gli uomini di buona
volonta, nel cui cuore lavora invisibilmente la grazia. Cristo infatti € morto per tutti e la
vocazione ultima dell’'uvomo ¢ effettivamente una sola, quella divina, percio dobbiamo
ritenere che lo Spirito Santo dia a tutti la possibilita di venire a contatto, nel modo che Dio
conosce, col mistero pasquale»®. E chiaro, quindi, il legame tra il mistero salvifico del Verbo
incarnato e quello dello Spirito, che non fa che attuare I’influsso salvifico del Figlio fatto
uomo nella vita di tutti gli vomini, chiamati da Dio ad un’unica meta, sia che abbiano
preceduto storicamente il Verbo fatto uomo, sia che vivano dopo la sua venuta nella storia: di
tutti loro ¢ animatore lo Spirito del Padre, che il Figlio dell'uomo dona liberalmente (cf. Gv
3,34). [...] In conclusione, 1’azione dello Spirito non si pone al di fuori o accanto a quella di
Cristo. Si tratta di una sola economia salvifica di Dio Uno e Trino, realizzata nel mistero
dell’incarnazione, morte e risurrezione del Figlio di Dio, attuata con la cooperazione dello
Spirito Santo ed estesa nella sua portata salvifica all’intera umanita e all’'universo: «Gli
uomini non possono entrare in comunione con Dio se non per mezzo di Cristo, sotto 1’azione
dello Spirito»®.

4.3. Il dato di fede da mantenere: unicita e universalita del mistero salvifico di Gesu
Cristo (nn. 13-15):

16 GIovANNI PAOLO 11, Redemptoris missio, n. 6.

17'S. LEONE MAGNO, Tomus ad Flavianum: DH 294.

18 S, LEONE MAGNO, Lettera « Promisisse me memini » ad Leonem | imp.: DH 318: «In tantam unitatem ab ipso conceptu
Virginis deitate et humanitate conserta, ut nec sine homine divina, nec sine Deo agerentur humana». Cf. anche ibid.: DH
317.

19 Conc. VATICANO I, Cost. past. Gaudium et spes, n. 22.

% GIOVANNI PAOLO I, Lett. Enc. Redemptoris missio, n. 5.



13. E anche ricorrente la tesi che nega ’unicita e 1"universalita salvifica del mistero di Gesu
Cristo. Questa posizione non ha alcun fondamento biblico. Infatti, deve essere fermamente
creduta, come dato perenne della fede della Chiesa, la verita di Gesu Cristo, Figlio di Dio,
Signore e unico salvatore, che nel suo evento di incarnazione, morte e risurrezione ha portato a
compimento la storia della salvezza, che ha in lui la sua pienezza e il suo centro. Le
testimonianze neotestamentarie lo attestano con chiarezza. [...] E su questa coscienza del dono
di salvezza unico e universale offerto dal Padre per mezzo di Gesu Cristo nello Spirito (cf. Ef
1,3-14), che i primi cristiani si rivolsero a Israele, mostrando il compimento della salvezza che
andava oltre la Legge, e affrontarono poi il mondo pagano di allora, che aspirava alla salvezza
attraverso una pluralita di déi salvatori. [...]

14. Deve essere, quindi, fermamente creduto come verita di fede cattolica che la volonta
salvifica universale di Dio Uno e Trino é offerta e compiuta una volta per sempre nel mistero
dell’incarnazione, morte e risurrezione del Figlio di Dio. Tenendo conto di questo dato di fede,
la teologia oggi, meditando sulla presenza di altre esperienze religiose e sul loro significato nel
piano salvifico di Dio, € invitata ad esplorare se e come anche figure ed elementi positivi di altre
religioni rientrino nel piano divino di salvezza. In questo impegno di riflessione la ricerca
teologica ha un vasto campo di lavoro sotto la guida del Magistero della Chiesa. Il Concilio
Vaticano II, infatti, ha affermato che «1’unica mediazione del Redentore non esclude, ma suscita
nelle creature una varia cooperazione, che ¢ partecipazione dell’'unica fonte»*. E da
approfondire il contenuto di questa mediazione partecipata, che deve restare pur sempre
normata dal principio dell’unica mediazione di Cristo... Risulterebbero, tuttavia, contrarie alla
fede cristiana e cattolica quelle proposte di soluzione, che prospettassero un agire salvifico di
Dio al di fuori dell’unica mediazione di Cristo.

15. Non rare volte si propone di evitare in teologia termini come “unicita”, “universalita”,
“assolutezza”, il cui uso darebbe I’impressione di enfasi eccessiva circa il significato e il valore
dell’evento salvifico di Gesu Cristo nei confronti delle altre religioni. In realta, questo
linguaggio esprime semplicemente la fedelta al dato rivelato, dal momento che costituisce uno
sviluppo delle fonti stesse della fede. Fin dall’inizio, infatti, la comunita dei credenti ha
riconosciuto a Gesu una valenza salvifica tale, che Lui solo, quale Figlio di Dio fatto uomo,
crocifisso e risorto, per missione ricevuta dal Padre e nella potenza dello Spirito Santo, ha lo
scopo di donare la rivelazione (cf. Mt 11,27) e la vita divina (cf. Gv 1,12; 5,25-26; 17,2)
all’'umanita intera e a ciascun uomo. In questo senso si puo e si deve dire che Gesu Cristo ha un
significato e un valore per il genere umano e la sua storia, singolare e unico, a lui solo proprio,
esclusivo, universale, assoluto. Gesu ¢, infatti, il Verbo di Dio fatto uomo per la salvezza di
tutti... «E proprio questa smgolarlta unica di Cristo che a lui conferisce un significato assoluto e
unlversale per cui, mentre ¢ nella storia, ¢ il centro e il fine della stessa storia: “Io sono I’Alfa e
I’Omega, il primo ¢ I’ultimo, il principio e la fine” (Ap 22,13)»*.

La centralita dell’avvenimento realizzato da Dio nella storia di Gesu significa che il
cuore della fede si trova nel riconoscere un dono di Dio per ’'uomo in cui c’¢ in gioco il
donarsi di Dio stesso. E il senso della singolarita di Gesu, ossia della sua mediazione
definitiva. Ma questo dono ha una sua consistenza e verita e come tale non e riducibile a
un possibile significato o a cifra dei rapporti tra Dio e gli uomini. Occorre insomma far
emergere che Gesu € ad un tempo la piena attuazione del dono di Dio e il luogo storico
in cui si & coinvolti nel suo donarsi originario. Non e dunque possibile né sensato
relativizzare il dono che & Gesu per noi. In tal senso si deve insistere sul compimento
della mediazione del dono di Dio in Gesu®. Si tratta di una mediazione storica in cui si
costituisce il dono originario nella sua radicalita. Tale dono non & separabile dalla sua

21 CoNc. VATICANO 11, Cost. dogm. Lumen gentium, n. 62.

22 GIOVANNI PAOLO I, Lett. Enc. Redemptoris missio, n. 6.

2 per uno svolgimento pit analitico di questa intuizione irrinunciabile per la fede si veda A. Cozzi, Gesu Cristo tra le
religioni. Mediatore dell originario, Cittadella Ed., Assisi 2004.



attuazione storica e in tal senso € universale perché originario. Non si tratta pero di
un’originarieta astratta, bensi del compimento di un processo storico di ripresa del dono
di Dio all’interno di un rapporto di alleanza.

In questa prospettiva di mediazione storica di un dono originario viene in primo piano
la liberta chiamata a corrispondere al dono di Dio. A questo livello va cercata 1’unita
della storia di Dio con I'uomo. Pur nell’irriducibile varieta di religioni e culture, occorre
saper ascoltare come 1’'uomo si riceve dal contatto con Dio e secondo quale misura possa
corrispondere a tale dono, in modo da lasciar entrare Dio nella sua esperienza. Proprio
perché il soggetto umano € con-costituito nell’esperienza religiosa, occorre cercare
I’unita della storia in relazione al soggetto che si riceve dal dono originario di Dio. Non
si tratta solo di vedere se vi sia un unico dono di Dio, piu 0 meno trascendente rispetto
alle sue realizzazioni parziali. La sfida decisiva riguarda quella realizzazione concreta
del dono di Dio in cui viene con-costituito il soggetto d’esperienza capace di
corrispondere adeguatamente alla misura del dono originario di Dio. Qui si ha la
percezione piena di cid che Dio vuole donare e della misura dell’umanita riuscita. E
quanto la fede riconosce in Gesu Cristo.



