
LA CRISTOLOGIA FILOSOFICA 

 

Con questo titolo vogliamo cogliere la nuova impostazione della domanda su Gesù 

Cristo nell’epoca moderna. Di fatto, con la svolta della “modernità” cambia la domanda 

che guida la riflessione cristologica. Non si tratta più di conoscere Cristo nei suoi 

benefici, quanto piuttosto di comprendere che cosa significa, che cosa rappresenta Gesù 

Cristo per l’autoaffermazione della soggettività umana. La figura cristologica diventa un 

momento, un simbolo, una cifra o un ingrediente del compimento della coscienza 

emancipata della soggettività autonoma. Questo nuovo tipo di ricerca propizia una nuova 

fase della riflessione cristologia, che viene connotata col nome di “cristologia 

filosofica”. Cerchiamo anzitutto di mettere in evidenza il senso e le dimensioni di questa 

riflessione nell’ambito della svolta moderna. 

I. IMPLICAZIONI CRISTOLOGICHE DI UN MUTAMENTO EPOCALE 

§ 1. Dimensioni del mutamento 

 

Col XVII-XVIII secolo assistiamo a un’ulteriore svolta nella riflessione cristologica, 

svolta connessa al mutamento epocale della razionalità e della sua comprensione della 

verità: il criterio ultimo, formale e contenutistico, di ogni verità, anche teologica, diventa 

la certezza della ragione (Cartesio, Leibniz). Perciò diventa decisivo l’autoaccertamento 

della ragione e quindi l’autocoscienza del soggetto e le sue condizioni di verità1. Il dato 

complessivo che emerge in questo mutato orizzonte di senso è una ricomprensione della 

verità di Gesù Cristo in relazione all’auto-accertamento della coscienza: se Cristo è la 

verità, ciò significa che in relazione a lui l’uomo giunge veramente e autenticamente a se 

stesso, diventa pienamente cosciente di sé, di ciò che è. In Cristo l’uomo giunge alla sua 

verità, comunque questa sia intesa: come anticipazione simbolica dell’uomo ideale, che 

unisce in sé imperativo etico e felicità nel simbolo del Regno di Dio (Kant), come 

persona assoluta, in cui la coscienza dell’io coincide col sapere assoluto (Fichte), come 

unità di finito-infinito giunta a piena consapevolezza (Hegel, Schelling). La verità 

cristologica è ricondotta nell’orizzonte di verità della coscienza del soggetto. Si può 

parlare in questa direzione di una vera e propria «cristologia filosofica», che raccoglie 

dall’epoca precedente (Riforma) la domanda sulla certezza della propria salvezza in 

Gesù Cristo, ma la rilegge a partire dal nuovo centro della riflessione critica, costituito 

dalla certezza del soggetto e dalle risorse della ragione umana naturale e universale, 

giunta finalmente a piena consapevolezza delle sue possibilità e della sua dignità. Ne 

deriva anche un’ulteriore modificazione nella comprensione dell’essere e quindi della 

                                                           
1
 Si veda su questo la lucida ricostruzione di P. HÜNERMANN, Jesus Christus, Gottes Wort in der Zeit, Aschendorff 

Verlag, Münster 1994, p. 267-341. 



realtà intera. Verifichiamo il senso di questi due elementi, per cogliere come in relazione 

ad essi si modifica la comprensione del mistero di Gesù Cristo.  

 

1.1. La verità come certezza della coscienza: l’auto-accertamento del soggetto e le 

sue implicazioni cristologiche. Nella ricerca di un nuovo punto di partenza per 

determinare la verità e il senso del tutto, l’uomo moderno si concentra sul procedimento 

dell’auto-accertamento della coscienza (cogito ergo sum) e in funzione di esso 

reinterpreta anche l’idea di Dio. Questa idea è così intima alla ragione, che è a partire da 

essa che il pensiero si conosce e può conoscere come finita la realtà. Dio è còlto nello 

stesso movimento di pensiero con cui il soggetto coglie se stesso, anche se la presenza di 

Dio non solo è còlta con la stessa certezza dell’evidenza della cogitatio, ma con una 

chiarezza maggiore. Dio quindi è l’elemento primo e fondante il pensiero quale 

fondamento delle altre certezze. Ne consegue che la certezza di sé porta con sé la 

certezza dell’esistenza di Dio. La coscienza e Dio sono uniti da subito nel punto di 

partenza e per questo la coscienza che si accerta di sé diventa il nuovo criterio di 

valutazione di tutto, anche della possibile rivelazione da parte di Dio e del suo senso. 

Non sono più l’autorità della rivelazione e della Chiesa o il canone biblico il criterio di 

autenticità della rivelazione di Dio, ma il senso che vi riconosce la coscienza unita a Dio. 

Certo, anche per Cartesio Dio rimane trascendente e inafferrabile: l’idea di infinito è in 

me ma non da me, inafferrabile in sé da parte del mio intelletto finito. Ma rimane il fatto 

che la filosofia che elabora questa certezza del pensiero, radicata nell’idea di Dio in noi, 

è la nuova base da cui deve partire la stessa teologia della rivelazione. La cristologia 

diventa funzione dell’unità di coscienza e infinito, simbolo o cifra del ritrovamento 

dell’idea di Dio in noi: si va verso una cristologia filosofica. 

Dio è pensato in funzione dell’autoaffermazione (autentica) di sé. Da quest’impostazione del 
discorso deriva anzitutto che la verità cristologica verrà pensata in funzione di questa 
relazione tra Dio e il soggetto che giunge a se stesso nella coscienza di sé e del mondo: Gesù 
è il simbolo o il luogo speciale della vera coscienza di sé dell’uomo; la sua verità è ricondotta 
all’idea Christi che in Gesù si realizza in modo unico e insuperabile, ma che la ragione del 
soggetto può riconoscere in lui, attraverso ma al di là della sua particolarità storica. In 
secondo luogo questo nuovo procedimento conoscitivo rileggerà criticamente l’autorità della 
Scrittura e della Tradizione a partire dalle nuove esigenze della soggettività, fondamento 
ultimo della certezza e quindi della verità. L’analisi critica delle fonti spinge a cercare il vero 
volto di Gesù Cristo, in cui risplende la verità originaria che la coscienza moderna può 
riconoscere, al di là delle incrostazioni dogmatiche e delle deformazioni confessionali. In 
un’Europa stanca delle guerre di religione e divenuta scettica sulla capacità delle diverse 
confessioni di unificare l’umanità nella pace, si afferma la religione naturale o razionale 
contro le deviazioni delle religioni rivelate o positive. Ne deriva il progetto di ricondurre la 
religione entro i limiti della sola ragione, per purificarla da elementi mitici o simbolici e 
ricondurla alle esigenze etiche in cui l’uomo può giungere a se stesso, realizzandosi 
pienamente. Cambia quindi il modo di leggere le testimonianze bibliche su Gesù Cristo, ma 
anche il senso di nozioni quali vera umanità (ideale dell’uomo riuscito; coscienza di sé; 
autonomia) e divinità (coscienza dell’unione di finito e infinito, assolutezza 
dell’autoaffermazione di sé, sapere assoluto nella coscienza dell’io). La cristologia ne verrà 
radicalmente mutata2.  

1.2. Una nuova fase della “storia dell’essere” e della sua comprensione. Con l’epoca 

moderna la reinterpretazione nominalista della nozione dell’essere, ossia di quella 

                                                           
2
 W. SCHULZ, Der Gott der neuzeitlichen Metaphysik, Mohr, Tübingen 1957. 



nozione con cui l’uomo pensa al reale nella sua oggettività e totalità, nella sua unità e 

differenza, giunge al suo compimento e viene ulteriormente approfondita: ciò porterà a 

una nuova comprensione del lavoro teologico e in particolare del ruolo di Cristo nel 

sistema del sapere3. Quanto allo sviluppo della comprensione dell’essere nell’epoca 

moderna possiamo stabilire le seguenti tappe. 

 

(a) All’origine del pensiero moderno si trova la definizione scotista dell’ente come 

“id cui non repugnat esse”, che apre la via a una comprensione della libertà come 

determinazione tra diverse possibilità (logiche) prestabilite. La definizione univoca 

dell’ente secondo la non contraddizione (l’ente è ciò che “non è contraddittorio che 

esista”) è estensibile sia a Dio (infinito) che al creato (finito), sia all’ordine dei possibili 

che a quello reale. Tale definizione porta a una comprensione dell’ente a priori, come 

una realtà oggettiva in sé intelligibile e quindi autoconsistente. Tale consistenza dell’ente 

non-contraddittorio è come una necessità che non può essere negata neppure da Dio, 

anzi l’insieme di questi enti possibili costituisce la scientia Dei, l’insieme delle idee 

divine della realtà. Ma poiché ogni possibilità porta con sé il suo contrario e ogni ente in 

quanto tale pone possibilità alternative, con queste idee nell’intelletto divino non è 

offerta ancora alcuna determinazione della realtà esistente, la quale sarà contingente, 

ossia una possibile scelta tra possibilità alternative. La conoscenza delle cose in Dio non 

offre un principio di intelligibilità del mondo reale, ma solo l’infinito logico dei 

possibili. Si apre lo spazio per la libera determinazione da parte di Dio di un ordine di 

enti possibili al posto di un altro, altrettanto possibile: il mondo reale è in balìa 

dell’arbitrio divino e la libertà di Dio è l’unico fondamento di ciò che è. La determinatio 

speciale dell’ordine vero e reale necessita della libera elezione divina. È a partire da tale 

decisione divina che sorge la verità determinata del contingente. Questa è costituita da 

una serie complessa di condizioni e determinazioni particolari, che solo mediante la 

libera decisione di Dio giungono a una concreta determinazione tra le tante possibilità 

logiche. La prima forma di intelligibilità, quella logica dei possibili per i quali non è 

contraddittorio esistere, necessita di una seconda forma di intelligibilità nell’ordine reale, 

che implica la libera decisione di Dio e il passaggio all’ordine della realtà. In questo 

nuovo contesto di pensiero la teologia si divide in due rami: quello speculativo 

(theologia deductiva vel conclusionum), che deduce dalle possibilità logiche i possibili 

ordini che non contraddicono l’essenza divina, e quello positivo (theologia positiva) che 

assume l’ordine di fatto esistente e la rivelazione positiva di Dio che lo illumina. È solo 

la fede nella rivelazione positiva fatta da Dio a permettere il passaggio dai possibili 

all’ordine esistente. La ragione rimane aperta al suo compimento di fatto nella fede, che 

corrisponde alla libera determinazione di Dio, rivelata.  

 

(b) Nella cristologia barocca seicentesca di Suarez (che farà da modello alle 

cristologie manualiste) viene ripresa la distinzione tra l’ordine dei possibili (logici), 

derivato dalla definizione univoca dell’ente, e l’ordine di provvidenza reale, deciso da 

Dio. Ma Suarez aggiunge come principi di intelligibilità degli ordini possibili le forme di 

causalità (efficiente, finale, formale e esemplare) derivate da Aristotele. In tal modo 

                                                           
3
 Anche per questa parte si veda P. HÜNERMANN, Jesus Christus, Gottes Wort in der Zeit, Aschendorff Verlag, Münster 

1994, p. 214-222; 252-266; 267-269; 282-283; 301; 302-305; 311-313; 342-352. 



introduce una serie di ragionamenti sulla convenienza di un ordine piuttosto che un altro 

e giunge a stabilire in che senso l’incarnazione è la realizzazione massima della 

comunicazione di Dio alla creatura in un ordine basato sulla perfetta giustizia (ratio 

convenientiae). Gesù Cristo è al centro del rapporto di Dio con l’uomo secondo giustizia, 

e quindi secondo un certo ordine di convenienza che articola le diverse forme di 

causalità. Ma le due dimensioni, umana e divina, mantengono nell’ordine logico (dei 

possibili) una loro intelligibilità e loro regole di funzionamento, che tengono separato il 

livello della forma dal contenuto concreto: la forma è data dall’orizzonte di una 

metafisica trascendentale di Dio e del creato (ove trascendentale dice un pensiero 

necessario e apriori sull’ordine dei possibili, ordine logico che precede quello reale della 

libertà e dell’esistenza), mentre il contenuto è verificato in Gesù Cristo, uomo-Dio. Si 

noti che Gesù Cristo non è più il centro mediatore della realtà, nei suoi diversi ordini, 

secondo la forma e il contenuto, ma solo secondo il contenuto, mentre la forma è data 

dalla metafisica trascendentale. In altri termini, Cristo è ancora il centro dell’unione di 

Dio e uomo quanto al contenuto, ma la forma della sintesi teologica è basata sulla 

riflessione metafisica apriori-trascendentale (l’analisi delle condizioni di possibilità 

logiche), intesa come orizzonte di senso separato dal suo contenuto. Ne deriva che Cristo 

è preso in considerazione solo in un secondo tempo, dopo aver analizzato i termini uniti 

nella loro intelligibilità propria4. Cristo risulta sintesi di due elementi precostituiti alla 

loro unione e come tale realizza di fatto il massimo di unità conveniente in un certo 

ordine di provvidenza. Gesù occupa un centro a livello di fatto ma non a titolo 

costitutivo.  

Penalizza tutto il discorso il mantenimento della separazione tra l’orizzonte logico-formale 
metafisico e l’ordine reale, che è quello della libertà e dell’esistenza contingente. Ora, 
l’orizzonte logico-formale della metafisica è quello della ragione, che termina solo alla 
considerazione logica della convenienza, ma non alla comprensione dell’ordine reale e 
contingente. È invece nella fede che l’uomo attinge l’ordine reale nella sua verità ultima, 
poiché la composizione di fatto e la realizzazione concreta delle varie possibilità logiche 
analizzate secondo convenienza, è attuata dalla libertà di Dio e affermata liberamente nella 
fede: la ragione metafisica termina nell’affidamento a una sintesi di cui non dispone, ma che 
riceve dalla libera volontà positiva di Dio. Il nesso tra ordine dei possibili e ordine reale 
rimanda alla fede. La razionalità si apre a “un di più” di mistero che non rimanda tanto 
all’idea di sostanza quanto alla soggettività libera di Dio, alla potestas Dei absoluta che si 
determina nella potestas ordinata, avendo come unico limite la non-contraddizione logica, 
accertata dalla ragione nell’analisi dei possibili. È sempre l’arbitrio divino a stabilire il senso 
concreto dell’ordine reale. Ma ciò significa che l’orizzonte dell’ordine logico dei possibili 
perde senso e orientamento ed è affidato alla libertà di Dio, al suo arbitrio, unico fondamento 
adeguato del senso della realtà esistente, a cui risponde la fede.  

Certo, l’ente non contraddittorio è un concetto obiettivo e grazie ai concetti obiettivi 

la realtà possiede una sua struttura concettuale obiettiva. A questi concetti obiettivi, del 

resto, corrispondono i concetti formali mentali, che sono parimenti non contraddittori. 

Nel concetto di ente si trova il fondamento della correlazione tra realtà obiettiva e 

pensiero. Ne deriva che l’uomo, nell’elaborazione metafisica dei concetti formali-

obiettivi apriori (non legati al mondo empirico), conosce e scopre la struttura oggettiva 

della realtà, che corrisponde alla veritas aeterna divina: la metafisica rimanda alla 
                                                           
4
 «Est enim Christus Deus et homo, ex Deo et humana natura ineffabili modo compositus… Quia tamen nexus est 

quidam inter Deum et naturam creatam, idcirco oportuit de simplicibus extremis prius disputare, quam de illorum 

conjunctione tractaretur», F. SUAREZ, De Incarnatione, praefatio n. 2. 



scientia Dei. Ma rimane la distinzione tra verità necessarie e contingenti: l’attuazione 

concreta nell’esistenza delle realtà contingenti, articolata secondo la sua struttura 

essenziale e i molteplici tipi di incontro libero, è di fatto realizzata in Cristo, nella sua 

mediazione concreta tra Dio e mondo, ed è attuata in un ordine di libertà che possiede 

la perfetta giustizia al massimo grado. L’intelligibilità di Cristo è assicurata da un 

insieme logico-metafisico che lo precede ma che ha in lui la sua attuazione reale 

“secondo convenienza”. Resta lo scarto tra orizzonte intelligibile e ordine reale libero. Il 

nesso tra i due è assicurato dalla fede che corrisponde alla libera disposizione di Dio.  

 

(c) Con la svolta moderna, però, i termini si capovolgono e la ragione diventa il 

principio di conoscenza del nesso tra ordine logico e reale, tra possibilità e realtà, mondo 

intelligibile e sensibile: non è più la fede a colmare il passaggio dall’ordine possibile al 

reale, ma la coscienza del soggetto. Proprio perché nella coscienza o nella libertà 

dell’uomo si realizza il nesso tra possibile e reale, logico e effettuale, Cristo è ridotto a 

simbolo o cifra o funzione della coscienza in cui si dà il nesso tra verità e fattualità, 

ordine logico delle verità eterne e ordine reale contingente. Questo passaggio è già 

visibile in Leibniz, per il quale il nesso tra ordine possibile e reale avviene in base alla 

“ragione sufficiente” delle cose e quindi degli enti, che è còlta proprio dalla ragione 

umana.  

Leibniz aggiunge alla nozione di ente come “ciò per cui non è contraddittorio esistere”, la 
nozione di “ragione sufficiente”, che garantisce il passaggio dall’ordine dei possibili a quello 
reale: esiste ciò che ha una ragione sufficiente per essere piuttosto che non essere. Ma il 
luogo di accertamento della ragione sufficiente è precisamente la ragione umana, in cui si 
riflette il nesso degli enti con la totalità. In Leibniz però (come già in Cartesio) la nozione di 
ragione è determinata dalla presenza di Dio. Il principio chiave del suo sistema, ossia la 
«ragion sufficiente», che indica ciò per cui esiste qualcosa e non il nulla, è legge del pensiero 
e dell’essere e determina sia il mondo dei possibili che la realtà. Ma poiché ciò che è, reale o 
possibile, non ha la ragion sufficiente del suo essere in sé stesso, si ottiene subito la 
differenza tra Dio e le creature: Dio è l’essenza che porta in sé la ragione sufficiente del suo 
essere e in quanto tale è fondamento di tutto il resto. Ora, questo Dio è immediatamente 
presente alla ragione, in quanto è la “ragione sufficiente” di sé e di tutto, e offre la via di 
accesso alla conoscenza di tutto e di sé stessi. Tutto è conosciuto alla luce della “ragion 
sufficiente” e quindi alla luce di Dio: si può dire che Dio solo è il nostro oggetto immediato 
al di fuori di noi e che noi vediamo tutte le cose mediante lui. Questa “ragione sufficiente” 
aiuta anche a spiegare il mondo reale esistente: questo mondo è semplicemente il migliore 
possibile, nonostante il male presente, perché Dio l’ha voluto secondo una ragione 
sufficiente implicante il massimo grado di perfezione possibile per la realtà contingente. 
Qundi alla fine è proprio nella ragione umana che si conosce la ragione sufficiente delle cose 
e del mondo. Non sorprende pertanto che la ragione umana tenda a diventare il criterio 
ultimo di verità della realtà e anche della rivelazione, da leggere alla luce del principio di 
“ragion sufficiente”. Si è compiuto il passaggio: la coscienza soggettiva ha in sé il principio 
dell’accertamento del tutto, basato sulla presenza immediata di Dio.  

Alla ragione umana, impegnata nell’accertare la ragione sufficiente di ciò che è, 

Cristo può offrire una via di conoscenza o un fondamento in quanto ragione sufficiente 

della libera decisione divina di creare questo mondo.  

Anche nel sistema di Malebranche Gesù Cristo, Dio incarnato, è la ragione sufficiente della 
libera decisione di Dio di creare questo mondo, in cui Dio può volere incondizionatamente se 
stesso, cioè la sua gloria nelle realtà finite. Nella relazione col creato infatti Dio può essere in 
relazione con sé stesso in Cristo Gesù, Verbo incarnato. Cristo rimane la chiave di volta della 



creazione in rapporto a Dio, ma la misura del suo significato è verificata e valutata ancora 
dalla ragione e dal suo accertamento del senso della realtà secondo “ragione sufficiente”. 
L’essere e il pensiero, il reale e l’ideale coincidono nella coscienza, grazie al principio di 
ragione sufficiente. 

Ma il vertice del capovolgimento del rapporto tra ragione e fede lo si raggiunge in 

Hegel, per il quale Cristo è sintesi del logos del processo dialettico dell’autocostituirsi 

dello Spirito assoluto nella realtà: avendo pensato all’ordine razionale dei possibili non 

come sostanza ma come spirito e soggettività che pone se stesso e si afferma, Hegel 

pensa al passaggio all’ordine reale come processo dialettico del realizzarsi storico-

processuale di questo Spirito, che si perde nelle cose ma si ritrova, negandosi nella 

particolarità finita e diventando universale concreto. Cristo è simbolo, rappresentazione 

religiosa di questo processo nella sua logica dialettica. 

La certezza della ragione è divenuta il criterio formale e materiale di ogni verità. Non 

in Gesù Cristo è raggiunto il massimo dell’unità secondo convenienza tra Dio e uomo, 

ma nella coscienza umana. La ragione è a tal punto co-realizzazione di Dio, che la 

certezza della ragione diventa il criterio formale e contenutistico ultimo della verità. 

Anche Cristo diventa funzione della realizzazione di questa certezza della ragione: la 

religione positiva va ricompresa in base alle esigenze della religione naturale o razionale. 

Dio è aperto al pensiero e nella sua luce si manifesta che la ragione si impone come 

criterio ultimo di verità: l’auto-accertamento del pensiero è sigillo della verità. Dio non è 

al di là della ragione ma nella ragione stessa, il punto più alto e più evidente della 

coscienza di sé, grazie al quale è possibile fondare il passaggio alla conoscenza (certa) 

del mondo. Il punto più alto di identità di Dio con l’uomo non è offerto nella storia 

dall’evento di Gesù Cristo, ma è posta nell’intimo della ragione, nell’idea di Dio che 

viene a coscienza in noi, rendendo possibile l’auto-accertamento della ragione. L’unità 

di Dio e uomo nella coscienza di sé diventa il criterio per giudicare le stesse verità di 

fede.  

In questa nuova prospettiva cambia il senso della cristologia: la Parola incarnata è la 

luce nella quale la soggettività moderna scopre se stessa. Siamo entrati nell’ambito della 

cristologia filosofica, non più nel senso di una cristologia metafisica, ma in quanto il 

pensiero, quale luogo di unità di Dio e dell’uomo e del passaggio dal possibile al reale 

secondo ragion sufficiente, si struttura cristologicamente e ritrova in Cristo la cifra della 

sua realizzazione.  

 

(d) Il pensiero contemporaneo si presenta però come la fine della nozione univoca 

dell’essere e quindi della verità: è esclusa in partenza la possibilità di fare un sistema di 

verità totalizzante e universale. L’esperienza attuale dell’uomo è segnata dalla scoperta 

della contingenza e della storicità, scoperta che nessun ordine ideale al di là del reale può 

rendere vana. È la grande contestazione di Nietzsche, che porta al nichilismo: la realtà è 

essenzialmente puro evento, puro accadere secondo leggi casuali (caos) e non secondo 

un’intelligibilità (ordine logico eterno e necessario) nascosta e prestabilita o secondo un 

senso che la soggettività riuscirebbe a mettere nelle cose (ragione sufficiente). Ora, 

nell’esperienza della realtà come avvenimento l’uomo si percepisce come costantemente 

esposto alla minaccia del nulla, alla negazione di ciò che è. Si impone la necessità di 

scegliere se anticipare nei liberi avvenimenti della vita la manifestazione di un donarsi 

originario che tutto custodisce e fonda, o la precarietà senza consistenza del nulla. In 



questa decisione che interpella la libertà, l’uomo può ritrovare il senso dell’essere come 

un donarsi originario, che precede e fonda la distinzione di realtà e pensiero, ma che non 

può essere afferrato in sé e per sé, al di là del mondo e dell’io, in un concetto logico 

(univoco di ente) o in un’intuizione necessaria della soggettività. È nell’orizzonte 

dischiuso da questo donarsi originario nei liberi avvenimenti degli incontri della vita che 

l’uomo può accogliere e anticipare la verità, realizzandola nella sua storia.  

In questo nuovo orizzonte di comprensione dell’essere come evento e quindi come un 

donarsi originario inafferrabile in sé (a priori) e storico, ritrova il suo giusto spazio 

l’avvenimento escatologico-definitivo di Gesù Cristo, colto nel suo storico accadere, 

cioè come gratuito incontro del dono di Dio con l’uomo nella storia. La riflessione su 

Gesù Cristo non può più partire da un orizzonte di senso previo, in cui è prestabilita 

l’intelligibilità logica o metafisica delle cose. È meglio partire dalla storia concreta di 

Gesù, còlta però nella sua portata escatologica di realizzazione-manifestazione della 

verità definitiva di Dio, in un incontro che consegna l’uomo a se stesso in modo nuovo, 

perché possa realizzare nella sua contingenza e storicità la verità che l’ha posto. La 

forma della verità cristologica in un pensiero dell’essere come evento è quella 

dell’incontro personale che porta salvezza.  

§ 2. Il senso di una “Cristologia Filosofica” 

 

Su qusto sfondo culturale l’intento della cristologia filosofica non è riducibile a una 

forma di “cristologia empirica”, ossia all’esposizione della comprensione di Cristo da 

parte dei vari filosofi e pensatori moderni5. Né si tratta di una panoramica sulla presenza 

di Cristo nelle espressioni culturali e artistiche della modenità. La presenza di Cristo 

nella filosofia moderna è troppo intensa e centrale per essere occasionale. Essa esprime 

l’intuizione che in Cristo la ragione giunge veramente a se stessa, al suo logos, per cui 

diventa possibile indagare quale logos permette di cogliere autenticamente la verità di 

Gesù Cristo come verità dell’uomo e del mondo. Non si tratta dunque di descrivere come 

compare Cristo nelle opere dei filosofi, ma di comprendere il senso di una presenza che 

genera pensiero, plasmando le stesse vie della riflessione filosofica6.  

La legittimità di una tale indagine, al di là dei pregiudizi e della diffidenza, si impone 

a una considerazione obiettiva: la rivelazione e i dogmi cristiani sono massicciamente 

presenti nel pensiero filosofico moderno. Eppure rimane un certo sospetto:  

L’idea di una cristologia filosofica suscita una legittima diffidenza. Sembra che l’epiteto 
determini il sostantivo e lo attiri inesorabilmente verso un simbolismo o un razionalismo: la 
cristologia filosofica sarà razionalista o non sarà; essa si stacca dalla cristologia teologica. Il 
Cristo dei filosofi è allora un genitivo oggettivo; esso si oppone al Cristo della fede come il 
Dio dei filosofi e dei sapienti si oppone al Dio di Abramo. […] Se nondimeno occorre 

                                                           
5
 È questo invece il senso e il limite della ricerca di B. COTTRET, Il Cristo dei Lumi. Gesù da Newton a Voltaire (1660-

1760), Morcelliana, Brescia 1992; F.P. BOWMAN, Il Cristo delle barricate (1789-1848), Morcelliana, Brescia 1991; S. 

ZUCAL (ed), La figura di Cristo nella Filosofia contemporanea, Paoline, Cinisello B. 1993. 
6
 Per questo tipo di indagine il riferimento è l’opera di X. TILLIETTE, Filosofi davanti a Cristo, Queriniana, Brescia 

1989; IDEM, La cristologia idealista, Queriniana, Brescia 1993; IDEM, «Il Cristo dei filosofi», in Atti del Colloquio di 

Gallarate, Morcelliana, Brescia 1976, p. 39-50; IDEM, «È possibile una cristologia filosofica?», in R. LATOURELLE – G. 

O’COLLINS (ed), Problemi e prospettive di teologia fondamentale, Queriniana, Brescia 1980, p. 173-191; IDEM, La 

settimana santa dei filosofi, Morcelliana, Brescia 1992; IDEM, Il Cristo della Filosofia. Prolegomeni a una Cristologia 

filosofica, Morcelliana, Brescia 1997 (or. franc. 1990). 



trovare un’area di espansione valida per la cristologia filosofica, è difficile prescindere da 
una riabilitazione della nozione di filosofia cristiana. Talvolta le si dà un senso molto 
ampio… Il senso ampio può applicarsi anche non più al filosofo credente ma al sistema 
stesso, se ha integrato il cristianesimo con i suoi dogmi, se si comprende solo alla luce del 
cristianesimo che permea il suo contenuto stesso. Il sistema hegeliano è una grandiosa 
filosofia cristiana, la riconciliazione compiuta tra la filosofia e la religione e un’immensa 
staurologia. Per il motivo opposto il kantismo può essere salutato come una filosofia 
cristiana dal momento che limita il sapere per far posto alla fede morale e da ultimo religiosa. 
Chi non vede tuttavia che tali sistemi, diversi e per molti aspetti antitetici, si accampano 
risolutamente nella filosofia e accolgono, in tutto o in parte, i dati della rivelazione come loro 
bene e loro proprietà?7  

La cristologia filosofica dunque merita attezione da parte della teologia proprio perché 

negli stessi sistemi dei filosofi moderni la rivelazione è generatrice di ragione. Cristo 

aiuta la ragione a giungere a se stessa e quindi si può porre la questione sul tipo di 

ragione in grado di aprire alla rivelazione.  

Ma se la ragione filosofica ha buoni titoli per rivolgersi a Cristo e trovarne alimento, 

rimane il sospetto che alla filosofia non possa che sfuggire il Cristo vivente. Alla fine 

Cristo è ridotto a cifra della ragione compiuta:  

Fare astrazione dalla persona da cui scaturiscono [le idee e i principi], se è un obbligo della 
filosofia, sembra condurre a una cristologia senza Cristo, così come la devozione popolare si 
rivolge a un Cristo senza cristologia. Al contrario, laddove filosofi appassionati di autonomia 
filosofica hanno cercato di sviluppare una cristologia, raramente hanno disprezzato 
l’individualità storica e non hanno scisso le idee e i principi dal loro supporto esistenziale. 
Che questo richiamo conduca a distorsioni, che l’approccio teorico a Cristo tenda a 
sublimarlo in idea, è incontestabile. Nondimeno, nella maggior parte dei casi, si deve dar 
credito all’intenzione8. 

Al di là dell’esito della ricerca, si deve prendere atto che anche i filosofi moderni si 

espongono alla provocazione di Cristo, raccogliendo la questione di fede del nesso tra il 

Gesù della storia e il Cristo della fede. Per questo la cristologia filosofica può essere 

ascoltata nell’ambito di una riflessione teologica sul mistero di Cristo:  

Non meno importante è considerare l’omogeneità della cristologia filosofica nelle sue 
diverse forme, poiché queste gravitano tutte attorno alla dualità tra il Gesù della storia e il 
Cristo della fede e per esse si tratta di dare un senso e un contenuto alla copula “è” della 
confessione di fede. Con altri strumenti, si tratta dello stesso problema che tocca la 
cristologia teologica: gettare il ponte tra la cristologia positiva o storica e la cristologia 
speculativa. Non vi sarebbe cristologia filosofica, se non si presentasse, in qualche maniera, 
il problema cristologico nel cuore della filosofia; sotto travestimenti variegati è il problema 
di ogni filosofia: l’Assoluto e il finito. Ma il filosofo, a sua volta, è invitato a dar man forte al 
teologo, allorquando egli si avventura a scrutare speculativamente l’essere e i modi di 
esistenza di Gesù Cristo9.  

Ma come in concreto questo mistero entra nella filosofia? Si può stabilire una 

tipologia del rapporto di Cristo con la filosofia e i filosofi secondo i seguenti modelli 

interpretativi: 

(a) I pensatori religiosi che mettono Cristo prima della cristologia, per paura della 
mediazione dell’idea, accedono alla strana formula Philosophia Christus, che oppone la 

                                                           
7
 X. TILLIETTE, Il Cristo della Filosofia, Morcelliana, Brescia 1997, p. 20. 

8
 Ivi, p. 33. 

9
 Ivi, p. 12. 



filosofia pagana al Cristo e fa della conoscenza del Cristo l’unica filosofia. (b) Un 
atteggiamento meno radicale, ma pure tutto incentrato su Cristo, si avvarrà della formula 
Philosophia Christi cara ad Erasmo, nel duplice senso del genitivo oggettivo e soggettivo: 
una filosofia secondo Cristo e il suo insegnamento, docile alla sua parola e al suo esempio; 
una filosofia alla ricerca di Cristo, non soltanto preoccupata di mettersi in ascolto ma, così 
facendo, di inventariare le sue ricchezze, di comprenderlo nella misura del possibile, di 
aggiungere all’obbedienza, l’intelligenza di Cristo. (c) Ci sono poi i filosofi che, attratti e 
affascinati dalla scienza e dal mistero di Cristo, hanno tanto poco dimenticato la sua 
personalità magistrale da farne uno di loro: il Cristo è il filosofo per eccellenza, e come tale 
lo ha salutato Spinoza, Christus summus philosophus. (d) Ma filosofo supremo lo è Cristo 
per l’idea che lo sorregge e che è lui stesso: l’Idea Christi è il nerbo e la molla segreta di 
ogni cristologia che voglia presentarsi come filosofica. In essa l’idealismo ha visto la sintesi 
dei suoi sistemi: l’unità di finito e infinito giunta a coscienza di sé; il sapere assoluto nella 
coscienza personale; l’ideale dell’uomo gradito e Dio. (e) Ma il valore dell’Idea Christi non 
si fonda sul riconoscimento da parte dell’uomo del suo significato, bensì nel raccordo tra 
l’idea e il filosofo supremo; siamo perciò rimandati alla scientia Christi, ossia alla coscienza 
di Cristo, giuntura dell’esistenza e dell’idea, unità di individuo storico-personale e significato 
universale, vero test dell’ipostasi del Verbo. È a questo livello che va raccolta l’intuizione di 
Blondel sulla centralità della coscienza di Cristo10. 

Un particolare valore in questo ambito va riconosciuto proprio alla riflessione 

filosofica di M. Blondel col suo “pancristismo”, che fa di Cristo il mezzo per 

comprendere il mondo nella sua consistenza oggettiva: in Cristo, Dio si è reso “paziente” 

dell’universo, l’ha visto coi nostri occhi, l’ha ricevuto coi nostri sensi. Questa pazienza 

cosmica di Cristo sfocia nell’agonia del Getsèmani e del Golgota, ove la coscienza del 

Cristo accoglie, subendole, le nostre coscienze con le loro incoscienze. La coscienza 

intersoggettiva, nel suo profondo, è passione e carità, perché fondamento del legame 

intersoggettivo è la coscienza agonizzante del Cristo:  

Non c’è dubbio che Blondel, sotto il termine di pancristismo, ci abbia dato solo dei geniali e 
confusi abbozzi… È pure certo che molte riflessioni delle sue lettere, soprattutto sulla 
coscienza di Cristo, appartengono più al campo della mistica e della teologia. Ma egli è il 
solo… a farci vedere che cosa sarebbe una cristologia filosofica analoga a un tempio 
vivente… Il pensiero del pancristismo, ricco d’afflato mistico e di contemplazione 
eucaristica, serve a comprendere l’esistenza del mondo nella sua consistenza oggettiva. Se 
l’occhio non fosse una materia solare, come potrebbe cogliere la luce? Se Dio non fosse in 
qualche modo del mondo, come potrebbe creare e conoscere il mondo? Ma Dio, senza 
cessare di essere Dio, si è reso paziente dell’universo, l’ha visto coi nostri occhi, ricevuto coi 
nostri sensi. Questa divina passività è il fondamento ultimo della conoscenza sensibile… Il 
Cristo totale di Blondel è non solo la spiga e la corolla della natura ma ne è anche, in senso 
forte, l’origine e la ragion d’essere. La pazienza cosmica di Cristo, la passività 
dell’annichilimento, sfociano nella passione, nella sofferenza dell’agonia e dell’abbandono. 
Il Getsemani e il Golgota sono il luogo supremo in cui la coscienza di Cristo accoglie, 
subendole o patendole, le coscienze con le loro incoscienze. Il profondo della coscienza 
soggettiva è compassione, carità, perché il legame intersoggettivo è la coscienza agonizzante 
di Gesù. È questa una visione mistica, pascaliana, che si incorpora alla morale più alta11.  

La promozione del cristianesimo a filosofia e nella filosofia, permette a questa di 

essere rinnovata dal cristianesimo. Rimane vero però che Cristo non è un filosofo o un 

maestro di speculazione razionale, alla cui scuola si imparerebbe la filosofia. Ma il 

Cristo vivente sfugge a qualsiasi disciplina filosofica e religiosa e rimane di fronte a noi 

                                                           
10

 Questa tipologia è ampiamente sviluppata in X. TILLIETTE, Il Cristo della Filosofia. Prolegomeni a una cristologia 

filosofica, Morcelliana, Brescia 1997, p. 19-146. 
11

 X. TILLIETTE, È possibile una cristologia filosofica, p. 190-191. 



semper vivens ad interpellandum pro nobis. Si tratta di raccoglierne la provocazione 

anche all’interno di un percorso filosofico. Ed è proprio ciò che invitano a fare 

l’idealismo e la filosofia cristiana. 

II. TRE FORME DI RAPPORTO TRA CRISTO E IL LOGOS FILOSOFICO 

 

Nel nuovo orizzonte culturale aperto dalla modernità emergono con forza tre grandi 

forme del rapporto tra Cristo e la ragione filosofica: la separazione del Gesù storico 

contingente dalla ragione universale (logos) di cui è portatore, con la questione della 

fondazione della singolarità di Gesù Cristo (emblematicamente evocato come 

«problema di Lessing»); la realizzazione del vero logos in Cristo, che determina una 

presenza insistente e centrale della figura cristologica nei sistemi di pensiero della ricca 

produzione filosofica idealista, ove Cristo compare come il luogo in cui la ragione 

giunge pienamente a se stessa; infine la ricerca del logos più adatto a cogliere la storicità 

della verità di Gesù. Se è vero che il pensiero moderno è affascinato dall’intuizione che 

in Cristo la ragione trova la sua verità, realizzando il suo logos, si impone però di 

verificare se questo logos sia a sua volta realmente in grado di cogliere la verità di Gesù 

Cristo e del suo messaggio, oppure ne costituisca un inevitabile tradimento.  

§ 1. Il tema di Lessing 

 

La prima figura del rapporto tra Cristo e la ragione ha la forma di una separazione 

tendenziale e problematica. Si avverte cioè un fossato, una frattura tra la storicità di 

Gesù e la verità universale e necessaria che intende portare. Ciò che costituisce la verità 

per ogni uomo deve essere disponibile alla ragione di tutti e di ciascuno, al di là della 

mediazione storica contingente: è vero non perché l’ha detto Gesù. Piuttosto: Gesù l’ha 

detto, perché è vero. 

 

1.1. Il cosiddetto “tema di Lessino”, cifra di un conflitto tra ragione e rivelazione e 

quindi tra religione naturale (legata a verità di ragione) e religione positiva o rivelata 

(utile per l’educazione dell’umanità ma provvisoria e funzionale alle verità morali della 

ragione), può essere formulato come segue: «Verità storiche, contingenti, non potranno 

mai assurgere ad argomenti razionali necessari»12 Dalla certezza storica alle verità di 

fede non vi può essere alcun passaggio, dal momento che si tratta di generi di verità fra 

loro incommensurabili. Ora, i miracoli e  le profezie potevano essere argomenti con una 

grande forza per i discepoli che li sperimentarono, ma per noi oggi non sono altro che 

notizie di miracoli e profezie e quindi semplici dati contingenti, al limite verità storiche: 

un simile genere di verità non può costringere la ragione a credere. Tra le pretese prove 

storiche del cristianesimo e il mio atto di fede c’è un “salto” che Lessing non si sente di 

fare. La pretesa di poter costruire su casuali verità storiche una classe del tutto diversa di 

verità, cioè un sistema di concetti metafisici e morali, i quali non possono venir dedotti 

da quelle testimonianze storiche, è un atto arbitrario. Ma come è possibile allora passare 

                                                           
12

 Per questa parte si veda A. RIZZACASA, Il tema di Lessing. È possibile provare una verità eterna a partire da un fatto 

storico?, San Paolo, Cinisello B. 1996. 



dai fatti storici all’ordine sovrastorico della verità? C’è un salto tra verità storiche e 

verità di ragione, che nessuna strategia di pensiero può compiere. L’alternativa è quella 

di fondare la religione sulla verità interiore: il Vangelo non è vero perché apostoli e 

profeti l’hanno insegnato, ma al contrario costoro l’hanno insegnato perché è vero. Non 

è la Bibbia a fondare la verità della religione, ma è la religione a fondare la verità della 

Bibbia. La stessa dinamica si applica a Cristo:  

Anzitutto, io non nego – precisa Lessing – che in Cristo si siano compiute le profezie, che 
Egli abbia fatto anche miracoli: quel che io nego è che questi miracoli, dopo che la loro 
verità storica è completamente cessata, possano diventare ancora al presente come miracoli 
attuali; dopo cioè che essi altro non sono che notizie di miracoli (siano pure queste notizie 
non contraddette e incontrovertibili quanto si voglia), esse non sono in grado e non possono 
darmi la minima fede nelle dottrine ulteriori di Cristo. Queste dottrine ulteriori io le assumo 
da fondamenti ulteriori13. 

Non c’è dunque alcuna connessione o comunicazione fra la realtà del fatto 

contingente della storia e il valore assoluto delle verità di pura ragione. Le verità di 

storia e di ragione sono incommensurabili e dalle une non si può passare alle altre. 

Riprendendo H.S. Reimarus, Lessino sottolinea l’elemento razionale della religione 

naturale:  

La pura dottrina di Cristo, così come è discesa dalla sua bocca, per tutto quanto di essa non 
rientra particolarmente nella religione giudaica, ma può assumere valore universale, ha come 
suo contenuto il nucleo di una religione ragionevole volta all’azione. E di conseguenza ogni 
uomo dotato di ragione, se abbisognasse di una denominazione per la sua religione, potrebbe 
sinceramente chiamarsi cristiano14.  

1.2. Kierkegaard riprende il tema di Lessing in un pensiero caratterizzato da nuove 

coordinate, ossia meno attento alla speculazione e ai problemi della conoscenza positiva 

e più sensibile all’esistenza e alle dinamiche della decisione e della soggettività15. Riesce 

così a dare un senso differente al “salto” della fede: «Johannes Climacus espone subito il 

suo problema: una beatitudine e una infelicità eterna si decidono nel tempo per via di un 

rapporto a qualcosa di storico… Il paradosso è questo: che una decisione eterna venga 

decisa nel tempo. Io dico: questo non lo si può comprendere: lo si deve credere, cioè si 

tratta di un paradosso»16. Il problema di Lessing assume un altro significato. 

L’incommensurabilità di finito e infinito, tempo ed eternità viene assunta nel salto della 

fede e quindi nella decisione esistenziale che nell’attimo, nel momento speciale mette il 

singolo di fronte all’eterno. In questo salto della fede non fa molta differenza il lavoro 

preparatorio di ricerca, l’analisi delle fonti o la contemporaneità con l’evento dell’uomo-

Dio, in cui sono congiunti tempo ed eterno, finito e infinito. Nella decisione di fede ogni 

uomo è messo come singolo di fronte all’eterno. Scrive Kierkegaard:  

Può mai una felicità eterna essere decisa in un momento del tempo, ovvero si può decidere 
un’eternità nel tempo? Così si può dal punto di vista della filosofia obiettare al cristianesimo 
e rispondere negativamente. Dunque la filosofia può negare che una cosa eterna (la felicità o 
la salvezza) possa essere decisa nel tempo... Il cristianesimo è l’unico fenomeno storico il 
quale, malgrado la sua realtà storica e contingente, anzi precisamente grazie alla sua realtà 

                                                           
13

 Ivi, p. 27. 
14

 Commento introduttivo al primo frammento, Ivi, p. 38. 
15

 Ivi, p. 43-149. 
16

 Diario VII, p. 117-118, citato Ivi, p. 53. 



storica, ha voluto essere per il singolo il punto di partenza per la sua coscienza eterna, ha 
voluto interessarlo ben altrimenti che dal punto di vista storico, ha voluto fondare la sua 
felicità eterna nel suo rapporto a qualcosa di storico – ciò che nessuna filosofia, nessuna 
mitologia nessun sapere storico sono mai riusciti a fare17.  

Kierkegaard riconosce a Lessing il merito di aver mantenuto la differenza invalicabile 

tra eterno e temporale, evitando la tentazione idealista (hegeliana) di abbassare l’eternità 

a realtà storica e di tentare di comprendere la necessità della storia. Occorre recuperare il 

paradosso: non c’è nessuna affinità immanente che stia a fondamento tra il temporale e 

l’eterno, perché l’Eterno stesso è venuto nel tempo e qui vuole costituire la parentela18. 

La felicità eterna non si può basare dunque su un sapere storico o speculativo, ma solo 

sulla decisione di fede esistenziale di fronte al paradosso dell’Incarnazione, dell’Eterno 

nel tempo, ossia di fronte al mistero di Gesù Cristo. La fede trasforma il fatto storico 

rivelato perché vi riconosce due grandezze eterogenee che si manifestano 

contemporaneamente. Questo fatto non può essere compreso storicamente o 

speculativamente, ma va incontrato vitalmente nella fede. Il paradosso attira lo sguardo 

dell’uomo e la decisione di fede si mette in contatto con l’eterno nel tempo. L’elemento 

paradossale sta appunto, per Kierkegaard, nel nucleo del problema di Lessing, vale a dire 

nel fatto che il cristianesimo rapporta costantemente il tempo all’eternità: 

«Prima viene giustamente quel dubbio di Lessing che “non si può fondare una salvezza 
eterna su di un fatto storico”. Dunque qui esiste un fatto storico, il racconto della vita di Gesù 
Cristo. Ma è anche storicamente certo? A ciò bisogna rispondere che, anche se fosse la cosa 
più certa di tutta la storia, questo non conta; non si può direttamente fare un passaggio da un 
fatto storico, per fondare su di esso una salvezza eterna. Ciò è qualcosa di qualitativamente 
nuovo»19. La risposta alla domanda di Lessing è dunque la seguente: non solo il punto di 
partenza della beatitudine eterna è storico (l’esistenza del Cristo è l’unico punto di 
riferimento, limitato e tuttavia universalmente valido), ma è ancora nel tempo che l’uomo si 
avvia verso questa beatitudine. In altri termini, il realismo storico dell’esistenza dell’uomo-
Dio è tale che accentua l’esistenza storica al punto da dargli la preminenza su ogni forma di 
intemporalità20.  

Lessing rappresenta dunque la situazione di dubbio a partire dalla quale si può 

instaurare per il singolo la decisione di fede. Mentre la speculazione ricerca con il 

pensiero l’eterno quale fondamento della realtà storica, la fede, mediante il paradosso, 

realizza la trasformazione del singolo nell’esistenza, in modo che a partire da una 

situazione storica si colga la possibilità di acquisire una beatitudine eterna. 

Nell’orizzonte della fede accade che nel tempo si verifichi qualcosa che riguarda 

l’eternità.  

 

1.3. L’esito tendenziale della cristologia filosofica, quale emerge da questo tipo di 

problematiche, sarà la separazione di Gesù (storia) dal Cristo (significato universale). 

La separazione è esigita dal ruolo mediatore della razionalità moderna. Infatti, a partire 

dall’istanza illuminista che contesta la possibilità di un rapporto con la verità basato sulla 

sola rivelazione, la strategia del discorso tende a dissociare Gesù da Cristo, poiché 

un’individualità storica e contingente non può pretendere un’universalità, una 

                                                           
17

 Diario XI, p.26-27, citato Ivi, p. 79. 
18

 Ivi, p. 93. 
19

 Diario VII, p. 76, citato Ivi, p. 138. 
20

 Ivi, p. 142. 



normatività, un’assolutezza quale il cristianesimo intende riconoscere a Gesù di Nazaret. 

La storia seguente si è incaricata di mostrare come la dissociazione di Cristo da Gesù ha 

prodotto due movimenti: l’uno ha portato a separare l’universale di Gesù dalla sua 

storicità singolare, fino ad approdare alla riduzione della stessa universalità ad una 

variabile dell’antropologia o ad una coincidenza con la visione dell’uomo dei singoli 

autori; l’altro invece, per recuperare l’originalità della fede per rapporto al Cristo o alla 

cristologia, è arrivato a fare della vicenda di Gesù il luogo e l’occasione dell’evento 

salvifico, in relazione all’essere credenti. In ambedue le direzioni la dissociazione tra 

Cristo e Gesù ha operato nel senso della svalutazione del Gesù storico: tendenzialmente 

ridotto alla cifra di una dimensione antropologica o alla figura dell’essere credente21. 

Questa problematica filosofica del nesso tra verità e storia mette in luce la difficoltà 

della razionalità moderna (ma anche l’importanza per la fede cristologica) a pensare alla 

verità non come qualcosa di precostituito (nel concetto o nella soggettività) rispetto 

all’accadere storico. La storicità dell’evento (cristologico) è invece costitutiva della sua 

stessa verità, per cui l’avvenimento, nel suo svolgimento concreto, rimane la norma e la 

via di accesso alla verità che in esso si realizza (e non semplicemente si mostra o si 

significa). Bisognerà trovare una forma di pensiero (logos) capace di mantenere il nesso 

tra contenuto e forma di rivelazione, dono e mediazione, verità ed evento. 
 

§ 2 L’«Idea Christi» nell’idealismo tedesco 

 

Cambia decisamente il senso del rapporto tra ragione e Cristo nella speculazione dei 

grandi sistemi dell’idealismo. Qui il Cristo diventa quella verità (logos) in cui la ragione 

giunge veramente a se stessa: 

La cristologia filosofica conosce la sua più bella fioritura nel periodo dell’Idealismo tedesco. 
Ciò si può spiegare col fatto che tutti i suoi rappresentanti, tranne Kant, cioè Fichte, 
Schelling, Hegel, Schleiermacher, hanno una prima formazione teologica e non hanno mai 
smesso di preoccuparsi dei problemi teologici… L’Illuminismo consegna ai suoi eredi 
l’immagine di un Maestro sublime, la figura insuperabile di un Modello di virtù e di 
moralità… E tuttavia, i Lumi non hanno bisogno di Gesù, poiché non hanno bisogno della 
Redenzione. Gli uomini camminano sulla via del progresso infinito, sulla strada della 
perfettibilità illimitata. Quindi una vera e propria salvezza non può accadere, il male è 
estrinseco e oppone soltanto la sua esteriorità opaca, la sua fatalità, da vincere e da 
superare… L’umanità dunque è impegnata in un lento processo di maturazione aiutato 
dall’educazione, che è Erziehung, educazione, ma anche Bildung, formazione, conformità a 
modelli… Il lavoro educativo dell’umanità necessita di educatori, di istruttori. Senza dubbio 
il più grande Lehrer e Maestro fu Gesù… L’Illuminismo non fa altro che riprodurre e 
proporre il suo insegnamento. Ciò che Egli voleva, annunziava, adesso lo realizza la società 
“illuminata” del Settecento… Ora l’Aufklärung vive con Kant il suo mezzogiorno e il suo 
tramonto. Kant esalta il progresso e i risultati già palesi, ma nello stesso tempo non si lascia 
ingannare né dall’idolo della scienza né dalla virtù innata dell’uomo. Aufklärung è nel suo 
nucleo libertà del pensiero, anziché miglioramento dell’umanità… È il merito di Kant, erede 
dell’Illuminismo, di non avere nascosto le ombre della natura umana, l’irriducibilità di un 
male radicale, versione laica del peccato originale. La presenza di una radicale irremovibile 
radice di malizia e di cattiveria nel cuore umano danneggia la rappresentazione di un 
progresso morale faticoso, magari lento, ma continuo e sicuro… In tale prospettiva l’idea 
della giustificazione, sebbene con prudenza, recupera un significato e la rivelazione un’utilità 

                                                           
21

 G. MOIOLI, Cristologia. Proposta sistematica, Glossa, Milano 1989, p. 40-44. 



fondamentale; il Regno di Dio – interiore e non in mezzo a noi – non appartiene a questo 
mondo, e fronteggia escatologicamente il Regno di Satana. Nel duellum mirandum la figura 
storica di Gesù non può essere ridotta all’edificazione e alla predica del Lehrer, ripiglia 
quindi una rilevanza simbolica e si riallaccia all’Idea Christi, cioè a un Ideale della Ragion 
Pura. È ovvio però che la sede dell’ideale è la ragione stessa e che su Gesù, testimone della 
lotta e magari Salvatore storico, cade solo un raggio indiretto, un riflesso22. 

La cristologia idealista raccoglie anzitutto la problematica illuminista 

dell’incommensurabilità di finito e infinito e quindi di storia e verità universale, 

mantenendo la tensione tra Cristo della fede e Gesù della storia. Opera perciò un 

passaggio dal fatto all’idea, riconducendo Cristo alla figura del vero filosofo, al 

rivelatore di sapienza, all’uomo ideale. Viene così ripresa l’idea del Christus summus 

philosophus, archetipo dell’amor Dei intellectualis (Spinoza).  

Con Kant però si rovescia la prospettiva: non si passa più dal fatto all’idea, poiché la 

cristologia trascendentale si appoggia sull’idea personificata del Principio buono, 

sull’idea dell’uomo perfettamente gradito a Dio:  

In effetti Gesù ha manifestato nella storia l’Idea morale, Idea individualizzata e quindi ideale 
della ragione: è l’Idea personificata del Bene, del Principio buono, ossia l’archètipo 
dell’uomo gradito a Dio… È palese che lo schema dell’Incarnazione e del destino del Verbo 
giovanneo, inclusa la morte come vittima dell’odio verso il Giusto, è ricavato 
dall’apparizione storica del Gesù della fede… eppure Kant ribadisce che sono soltanto 
schematismi, lineamenti di un monogramma della Ragione pura. L’idea dell’uomo gradito a 
Dio, personificazione del buon Principio, obbediente sino alla morte sulla croce, ha il suo 
tòpos, la sua residenza nella ragione23.  

L’idea dell’uomo moralmente gradito a Dio risiede nella nostra ragione, ove ha la sua 

verità e necessità oggettiva. La realizzazione empirica resta in sospeso ed è letta nella 

vicenda di Gesù al modo di una deduzione trascendentale. Gesù dunque è l’archetipo 

dell’uomo ideale amato da Dio. La cristologia si incentra sull’Idea Christi, ideale della 

ragione. L’incarnazione simbolizza l’inabitazione dell’ideale nella sensibilità e nella vita 

empirica, e Gesù Cristo è l’ideale personificato dell’uomo gradito a Dio. In quanto ideale 

archetipo nella sua rappresentazione storica, la verità di Cristo consiste nella sostanza 

interiore di ogni uomo. La realtà storica è accaparrata, stilizzata, simbolizzata e solo così 

Cristo ci raggiunge come verità dell’uomo.  

Fichte e Schleiermacher invertiranno il punto di vista, trasferendosi all’interno della 

coscienza di Cristo, al centro del suo essere: Cristo è la ragione assoluta divenuta 

coscienza di sé immediata24. L’esito è che si innesta la teoria di Cristo nella stessa 

persona di Gesù. Mentre Kant proietta l’ideale archetipo sulla figura di Cristo, 

precisando che la sua verità si trova in ognuno di noi, Fichte interiorizza l’esempio e il 

comportamento di Cristo, ne assorbe l’idea nella coscienza e nella soggettività: non è 

importante essere graditi a Dio, ma essergli uniti, omogenei. L’intuizione di Cristo, nella 

sua autocoscienza, realizza l’immagine nascosta in lui, l’immagine di Dio, il Figlio.  

L’umanità ha bisogno dell’immagine soprasensibile del suo destino, ossia di un’immagine 
prodotta dalla libertà (in tal senso soprasensibile) e che a sua volta sia in grado di fondare la 
libertà: la libertà deve essere fondata da un’immagine che sia creata dalla stessa libertà. 

                                                           
22

 X. TILLIETTE, Sulla Cristologia idealista, in “Filosofia e Teologia” (1989) 1, p. 23-25. 
23

 Ivi, p. 26. 
24

 Sulla cristologia di Schleiermacher si veda S. SORRENTINO, La cristologia di Schleiermacher. Saggio di lettura 

cristica, in “Filosofia e Teologia” (1989) 1, p. 40-69. 



Come è possibile? È proprio Gesù Cristo a chiudere il cerchio: la storia ha bisogno di 
un’immagine (un Bild) per far scattare e per calamitare il suo sforzo morale; orbene, 
l’umanità non può abbozzare tale immagine di libertà senza possedere già la libertà. La 
persona che congiunge ideale e libertà, Gesù, risolve l’aporia. Il fenomeno “Gesù” è 
irripetibile: per lui era storico ciò che per noi è metafisico, cioè la coscienza immediata della 
sua unione con Dio, la sua coscienza filiale. Così Gesù diventa un “individuo unico e 
insuperabile”, un fenomeno definitivo proprio nella sua concretezza storica, nella sua 
persona irripetibile e insuperabile, depositaria di una vocazione divina unica.  

Fichte soggettivizza e interiorizza l’Idea Christi che è l’intima unione tra uomo e Dio, 

finito e infinito. Quest’idea è in Gesù un’evidenza, un concetto individualizzato. Gesù è 

il Cristo (unione di Dio e uomo) in Idea.  

Hegel e Schelling radicalizzano quest’impostazione, inserendo Gesù Cristo nelle 

pieghe dell’Idea e del suo sviluppo in un sistema. Così Cristo perde la sua fatticità 

storica e viene inserito nel processo dello Spirito assoluto che guida e fa la storia. Nei 

grandi sistemi dell’idealismo domina l’idea del Dio-uomo e il principio 

dell’incarnazione, che però è risolto in legge del sistema, stemperando l’unicità 

dell’evento storico nell’universalità del concetto. Gli umanesimi prometeici derivati 

dall’idealismo si presentano come una cristologia a rovescio. 

Data l’importanza che ha assunto anche in teologia la cristologia di Hegel ne riprendiamo le 
due intuizioni centrali per valutarne poi il contributo. I due fuochi della cristologia hegeliana 
sono la Menschwerdung (incarnazione) e la “morte di Dio”25. Al centro del sistema si trova 
Dio: «Dio è l’oggetto uno ed unico della filosofia; occuparsi di Dio, tutto riconoscere in lui, 
ricondurre tutto a lui, come pure dedurre da lui ogni particolare e tutto giustificare solamente 
in quanto si origina da lui, mantenersi in connessione con Dio, vivere nel suo raggio e avere 
la sua anima; questo è il compito della filosofia. La filosofia è perciò teologia e 
l’occupazione con Dio, o piuttosto in Dio, è per sé servizio divino»26. Non si tratta però di 
restaurare la metafisica classica, ma di portare a pensiero l’intuizione di Dio come Spirito: 
«L’assoluto è lo spirito: questa è la più alta definizione dell’assoluto», ed è «il contenuto 
della religione cristiana far conoscere Dio come spirito»27. Si tratta dunque di riesporre 
filosoficamente una verità già data storicamente col cristianesimo. Ma il significato dei 
termini in verità è cambiato. La caratteristica dello “spirito” per Hegel è l’autoconoscenza, la 
conoscenza di sé, l’autoriflessione, cioè la caratteristica peculiare che i moderni hanno 
riconosciuto al soggetto. Dire spirito significa dire autotrasparenza e manifestazione di sé a 
se stesso. Quindi il passaggio dalla rappresentazione religiosa al concetto non è una semplice 
riesposizione speculativa di dati cristiani, ma un radicale ripensamento e una riformulazione 
del contenuto cristiano entro le coordinate della modernità. Hegel dissolve il Dio fondamento 
trascendente e lo risolve nelle coordinate del pensiero moderno della soggettività. Si tratta di 
una vera e propria «secolarizzazione del Dio della metafisica classica». (a) L’incarnazione. 
In questo processo di secolarizzazione svolge un ruolo centrale la categoria dell’incarnazione 
(Menschwerdung). Essa indica infatti il movimento fondamentale della secolarizzazione, 
ovvero il farsi mondo da parte di Dio, il suo risolversi nella natura e nella storia, il suo 
dissolversi come essere supremo separato e trascendente rispetto al finito. L’incarnazione è 
un evento necessario alla stessa natura dell’assoluto, deducibile dalla natura spirituale di Dio: 
«Lo spirito deve avere coscienza, deve differenziarsi, altrimenti non è spirito; questo dunque 
è in esso il momento della finitezza. Lo spirito deve avere in se stesso la determinazione 

                                                           
25

 Per questa parte si veda il lucido contributo di L. CORTELLA, Secolarizzazione del Dio metafisico: Hegel e 

l’incarnazione, in “Filosofia e Teologia” (1999) 1, p. 100-111. Per una più ampia esposizione delle idee centrali del 

saggio si veda anche L. CORTELLA, Dopo il sapere assoluto. L’eredità hegeliana nell’epoca post-metafisica, Guerini e 

Associati, Milano 1995. Per una prima presentazione della cristologia di Hegel si veda M. BORGHESI, La figura di 

Cristo in Hegel, Edizioni Studium, Roma 1983. Una lettura più sistematica si trova in E. BRITO, La Christologie de 

Hegel. Verbum crucis, Beauchesne, Paris 1983. 
26

 Lezioni sulla Filosofia della Religione, Laterza, Bari 1983, vol. I, p. 29. 
27

 Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, Laterza, Bari 1989
2
, p. 375. 



della finitezza. Ciò può apparire blasfemo; ma se lo spirito non ha in sé la finitezza, la 
finitezza sta davanti a lui dall’altra parte, e allora la sua infinitezza è una cattiva 
infinitezza»28. All’autocoscienza è necessaria la differenza, vale a dire la distinzione tra sé 
come soggetto e sé come oggetto: altrimenti non è spirito. La moderna filosofia del soggetto 
stabilisce le coordinate della natura di Dio. Il punto centrale dell’argomento è la necessità 
dell’assoluto di farsi altro da sé, la necessità dell’unità assoluta di farsi differenza, la 
necessità per l’infinito di farsi finito. È proprio nell’incarnazione che la differenza riceve il 
suo diritto, il diritto della diversità. Dio può continuare ad essere se stesso a patto di farsi 
finito. Senza la fine della sua trascendenza, della sua separazione dal mondo, senza il suo 
risolversi nel mondo, Dio non può mantenere la sua assolutezza. L’incarnazione non è 
dunque il farsi mondo di un Dio che rimane trascendente, grazie alla distinzione (propria 
della rappresentazione religiosa) di Padre e Figlio. Nel Figlio si risolve totalmente il Padre, 
poiché la verità concettuale della rappresentazione religiosa del Figlio è costituita proprio 
dalla fine dell’opposizione tra natura divina e natura umana: l’una si è risolta nell’altra e la 
loro identità costituisce la verità dell’assoluto. Non si tratta di una perdita da parte di Dio, 
anzi l’incarnazione costituisce la vera manifestazione di Dio nella sua piena divinità. La 
finitezza, la differenza, la negatività non sopraggiungono dall’esterno alla natura divina e 
quindi non la indeboliscono: «Il Figlio è l’altro dal Padre, e l’alterità è la differenza, 
altrimenti non ci sarebbe lo spirito; ma l’altro è Dio, ha in sé tutta la pienezza della natura 
divina. Al fatto che l’altro è il Figlio di Dio, quindi è Dio, la determinazione dell’alterità non 
porta alcuna diminuzione»29. Nell’incarnazione non è il fintio che si risolve nell’infinito, ma 
è questo che si deve “finitizzare”. In realtà entrambi i movimenti sono necessari all’assoluto, 
che è costituito dal risolversi dell’uno nell’altro. (b) La «morte di Dio». Ma se con 
l’incarnazione Dio si abbandona al finito, al mondo, alla caducità, si fa esistenza sensibile, 
immediatezza naturale, mero esserci, subendone gli effetti più radicali, la morte è il vertice e 
la logica conseguenza dell’incarnazione di Dio: «La più alta finitezza non è la vera vita 
temporale, bensì la morte, il dolore della morte è la più alta negazione, la più astratta, lo 
stesso limite temporale, la finitezza nel suo più alto estremo». Ecco dunque «la più alta 
alienazione dell’idea divina: “Dio è morto, Dio stesso è morto”: è una straordinaria terribile 
rappresentazione, che porta alla rappresentazione del più profondo abisso della scissione»30. 
Il dolore e la morte non sono realtà estranee a Dio, ma elementi costitutivi della sua natura, 
anzi condizioni della sua divinità: «La divinità è appunto in questa identità universale con 
l’alterità, la morte. L’amore è questa immensa unificazione di questi estremi assoluti»31. Che 
Dio sia amore, si mostra proprio nell’incarnazione, cioè nel farsi identico con l’altro da sé. 
Solo nell’abbandono all’altro l’assoluto si manifesta come tale e in ciò consiste il suo dolore 
necessario, la sua necessaria negazione, «il negativo dell’infinito dolore dell’amore». 
L’amore conduce Dio alla morte, al suo annientamento. Infatti se Dio è morto, Dio non è più, 
e rimane solo la caducità, la scissione, il dolore del mondo: «Dio è morto, questo è il 
pensiero più terribile, che tutto ciò che è eterno, vero, non è. La negazione è il Dio stesso. A 
ciò si ricollega il più alto dolore, il sentimento della completa perdizione, la rinuncia a tutto 
ciò che vi è di più elevato»32. Il processo di secolarizzazione del Dio metafisico è giunto al 
capolinea. Dio si è fatto mondo e ne è stato travolto, subendo la legge della finitezza. Dio è 
abbandonato e impotente nel mondo, consegnato alla sua caducità, cioè incapace di offrire un 
fondamento trascendente, un senso a tutto ciò che è. «Però il corso non si ferma qui, ma 
avviene il capovolgimento, Dio persiste in questo processo che è solo la morte della morte: 
Dio ritorna in vita, si tramuta così nel contrario»33. La risurrezione è l’ultima parola: alla 
finitizzazione dell’infinito corrisponde l’assorbimento del finito nell’infinito. Ma la 
risurrezione di Gesù va intesa in modo hegeliano, non cristiano. Si tratta del compimento 
della dimensione profonda della morte di Gesù: essa non è solo l’estrema manifestazione e 
conseguenza della finitezza, ma è anche la morte della finitezza, ovvero la negazione di 

                                                           
28

 Lezioni sulla filosofia della religione, vol. III, p. 5. 
29

 Ivi, p. 126. 
30

 Ivi, p. 141-142. 
31

 Ivi, p. 142. 
32

 Ivi, p. 160. 
33

 Ivi, p. 149. 



quell’esistenza sensibile in cui si concludeva il processo dell’incarnazione. L’alienzione 
dell’assoluto, giunta alla conclusione estrema della morte, diventa una “negazione della 
negazione”. La risurrezione è già tutta qui. Si tratta però di capire bene in cosa consista 
questo superamento dell’esistenza naturale immediata, rappresentata dalla figura 
dell’ascensione al cielo. La finitezza era già in sé piena manifestazione del divino: nel Figlio 
si manifesta pienamente il Padre e la negatività è un momento del divino: «Dio stesso è 
morto si dice in un canto luterano. Con ciò è espressa la coscienza che l’uomo, il finito, ciò 
che è fragile, la debolezza, il negativo, sono pure un momento divino, che tutto ciò è in Dio, 
che la finitezza, la negatività, l’alterità non sono fuori di Dio e che l’alterità non è un 
ostacolo per l’unità con Dio»34. Il farsi finito di Dio esprimeva un’essenziale non-finitezza 
del finito: esso non può essere solo finito, perché si tratta di un finito che è l’alienazione 
dell’infinito. In sé il finito è infinito, l’alterità è identità, la scissione è unità. Già 
l’incarnazione realizzava la verità, cioè l’unità di finito e infinito. La risurrezione aggiunge a 
tutto ciò semplicemente la consapevolezza di questa unità: «La verità, cui gli uomini sono 
giunti per mezzo di questa storia, quello di cui essi sono divenuti coscienti in tutta questa 
storia, è che l’idea di Dio è divenuta per essi una certezza, che l’uomo ha raggiunto la 
certezza della sua unità con Dio, che l’umano è immediatamente spirito presente»35. La 
vittoria sulla morte in cui consiste la risurrezione è dunque la consapevolezza che il finito 
non sta fuori dell’infinito, che il mondo non sta di contro a Dio, che ha fine l’opposizione 
dell’uomo con Dio. Il superamento della finitezza non consiste dunque in un processo grazie 
al quale Dio, sollevandosi al di sopra dell’orizzonte mondano, riguadagna, dopo 
l’alienazione nel finito, la propria natura trascendente. La risurrezione significa invece solo 
una nuova autocoscienza del finito che riconosce la propria natura infinita e divina. Il 
capovolgimento della risurrezione è il ritorno di Dio presso di sé nel finito, l’avvento dello 
spirito: «La morte è l’amore stesso; è perciò intuita come amore assoluto. È l’identità del 
divino e dell’umano, per la quale Dio nell’umano, nel finito, è presso di sé, e questo finito, 
nella morte stessa, è determinazione di Dio. Dio ha riconciliato il mondo con la morte e si 
riconcilia eternamente con se stesso. Questo ritornare è il suo ritorno in se stesso, perciò è 
spirito»36. Questo passaggio si realizza come passaggio dal Figlio allo Spirito, come 
trasformazione della sensibilità naturale in spiritualità, vale a dire come un passaggio dalla 
pura esistenza finita ed esteriore dell’assoluto all’autoconsapevolezza dell’assoluto in questa 
stessa finitezza. In quanto il finito raggiunge questa consapevolezza esso supera in ciò la sua 
mera caducità e limitatezza: esso non è mera finitezza ma è spirito. D’altra parte a Dio è 
necessaria la mediazione del finito: senza la mediazione del finito Dio non raggiungerebbe la 
coscienza di sé e dunque non potrebbe porsi come spirito. Solo attraverso la coscienza umana 
Dio giunge a conoscere se stesso, in quanto Egli è mediato solo dalla coscienza dello spirito 
finito, cosicché egli deve finitizzarsi per divenire sapere di se stesso attraverso questa 
finitizzazione. Dio si conosce solo nell’uomo, il suo “sapere di sé” è la sua autocoscienza 
nell’uomo e il sapere che l’uomo ha di Dio, che progredisce al sapersi dell’uomo in Dio. È la 
lezione di M. Eckart: l’occhio con il quale Dio mi vede è l’occhio con il quale io lo vedo. Il 
mio occhio e il suo fanno uno. Nella giustizia io sono posto in Dio e Dio in me. Se Dio non 
fosse, io non sarei, se io non fossi, Dio non sarebbe. Certo, questo movimento 
dell’autoconoscenza di Dio nell’uomo non può essere opera del singolo, bensì in essa il 
singolo viene superato nella comunità religiosa. È in essa che Dio raggiunge la sua 
conoscenza di sé, ed è la formazione della comunità il vero esito e significato del processo di 
risurrezione e ascensione: come spirito Dio non è solo un’essenza astratta, che si riferisce a 
sé, ma, proprio perché spirito, ha come determinazione il porsi come immagine dinanzi alla 
comunità che lo conosce, nella qule soltanto egli può vivere come spirito. Dio si pone come 
spirito nel riconoscimento della comunità, nella Chiesa: Dio è spirito solo in quanto è nella 
comunità. Il completo dispiegamento dell’essenza di Dio consiste nel sapere di Dio raggiunto 
all’interno della comunità, ossia nella religione. Porre Dio come spirito significa 
comprenderlo come religione, intesa come l’autoconoscenza di Dio nella comunità. Il 
processo dell’incarnazione è giunto al suo esito estremo, che ha dissolto l’esteriorità della 

                                                           
34

 Ivi, p. 154. 
35

 Ivi, p. 154. 
36

 Ivi, p. 149. 



trascendenza astratta dell’assoluto, risolvendolo nell’interiorità dello spirito che si realizza 
nel soggetto, non in quanto singolo, ma in quanto comunità. La secolarizzazione di Dio è 
compiuta. Si noti, infine, che non viene operata una semplice e immediata identificazione tra 
l’autocoscienza umana e l’assoluto, poiché nella sua unità con l’assoluto l’autocoscienza 
perde ogni tratto di finitezza e naturalità e si riconosce come assoluta. In quanto 
l’autocoscienza si pone come spirito assoluto, essa perde le sue caratteristiche naturali ed 
individuali. Essa si pone solo come “puro sapere”, in cui scompare la finitezza. Dio si pone 
come spirito nell’autoposizione del concetto, in quel puro sapere che è processo riflessivo in 
cui il concetto pone se stesso, la sua assolutezza. Lo spirito è soggettività assoluta che, in 
virtù della sua autotrasparenza, nel vedere se stessa pone la propria realtà e al tempo stesso 
risolve la propria realtà in quel processo di autoriflessione. Dio è risolto in un sapere, anzi 
nella coscienza di sé di questo sapere: Dio è raggiungibile soltanto nel puro sapere 
speculativo, ed è soltanto in quel sapere, ed è soltanto quel sapere stesso, perché egli è lo 
spirito. Il segreto del concetto hegeliano di spirito si conferma essere la soggettività moderna, 
nel suo esito estremo. In questo processo di autoriflessione la fede è superata nella 
testimonianza dello spirito a se stesso: l’unica vera giustificazione dei contenuti della 
religione è il rapporto che lo spirito ha con se stesso, il sapere che esso ha di sé. Nella sua 
riflessione sull’incarnazione Hegel ha dunque cercato di recuperare un Dio perduto, 
salvandolo nel soggetto, ossia nel sostituto del vecchio fondamento ontologico. In tal modo 
ha pensato di redimere la storia dall’insensatezza della morte di Dio, conferendole un senso, 
una direzione, una finalità. Ma alla fine egli ha riempito l’esperienza dell’assenza di Dio con 
l’assicurazione che del vecchio buon Dio non c’è più bisogno, poiché il senso ultimo del 
tutto rimane ancorato saldamente ai meccanismi della soggettività moderna. In tal modo 
l’incarnazione, anziché significare la salvezza del finito, è venuta a rappresentare solo un 
ennesimo tentativo di assolutizzare la finitezza, al di là di ogni limite. In tal modo Gesù si 
trova risolto nel logos del dinamismo dell’autocoscienza, intesa come il sapere riflessivo 
dell’unità pienamente riconciliata di finito e infinito. Il Cristo non è altro che la cifra della 
legge del processo del venire a sé dell’Assoluto nell’altro da sé. 

Questa proposta cristologia idealista perde di fatto il Gesù storico reale. È questo il 

senso della contestazione kierkegaardiana: poiché il mediatore è inteso come figura della 

mediazione logico-dialettica dell’assoluto, Cristo è tolto nella cristologia e 

l’incarnazione è svuotata. Hegel, infatti, nega che Gesù, cioè un uomo singolo, sia Dio 

apparso nel tempo. Cristo è tolto per dare risalto all’elemento concettuale del 

cristianesimo, ridotto ormai a una sintesi speculativa di infinito-finito, totalmente 

afferrabile sul piano della ragione: «La confusione moderna è riuscita a ridurre tutto il 

cristianesimo a comunicazione diretta, lasciando fuori cioè il comunicante, l’Uomo-

Dio»37. Occorre invece accettare il comunicante che è l’Uomo-Dio quale segno di 

contraddizione. Ma ciò rende impossibile qualunque comunicazione diretta. Nel caso di 

Cristo, infatti, non solo la sua persona è più importante della sua dottrina, ma ciò che 

dice di sé è un paradosso, uno scandalo, che non può diventare evidente: quest’uomo è 

Dio con noi. Hegel riduce l’uomo-Dio a designazione dell’uomo divino in generale, a 

cui sono state tolte le determinazioni di temporalità, contemporaneità e realtà, 

risolvendolo in un modello concettuale eterno. Si comprende l’accusa di gnosticismo 

rivolta alla riflessione cristologica hegeliana e la risoluzione della teologia in 

antropologia, attraverso la cristologia: l’uomo-Dio è risolto nel simbolo dell’anthropos 

universale. Di più: Dio è risolto nell’uomo. Infatti l’incarnazione comporta la negazione 

del Padre come essere in sé distinto e trascendente. In tal modo l’incarnazione non 

designa più l’unione delle due nature, bensì il passaggio dall’una all’altra: Dio diventa 

uomo nel senso che l’essenza di Dio è di cessare di essere Dio per diventare uomo. Dio è 

                                                           
37

 S. KIERKEGAARD, Esercizio di cristianesimo, Borla, Roma 1971, p. 186 



essenzialmente «atto di svuotamento di sé», un diventare altro nell’estraneazione di sé da 

sé, per recuperarsi nell’altro. In questo processo, come già il Padre, così anche il Figlio è 

tolto nello Spirito. Nella morte di Dio in Cristo si realizza quindi un duplice processo: la 

negazione dell’Assoluto come altro dal mondo, dell’infinito come diverso dal finito e 

insieme il superamento dell’identificazione tra l’Assoluto e la persona individua di Gesù. 

Il Padre e il Figlio sono “tolti” nella morte di Gesù e si risolvono in momenti del 

processo dell’Assoluto come Spirito, immanente alla totalità del finito. Lo Spirito 

assoluto è realtà universalizzante ma non personalizzante, poiché esige il superamento di 

ogni individualità finita nell’ideale-impersonale. Cristo è tolto nel logos che rappresenta. 

§ 3. La ricerca del “logos” di Gesù 

 

Alla luce di quanto fin qui esposto si delinea il problema centrale di una cristologia 

filosofica: per quale (tipo di) ragione (logos) Gesù è il Cristo e come tale rilevante per 

noi e per ogni uomo? Di fatto la ragione dell’universalità di Gesù come il Cristo viene 

cercata in diverse direzioni, che risultano però estrinseche rispetto alla concreta vicenda 

storica del Nazareno. La questione aperta è dunque la seguente: se è vero che Gesù 

Cristo porta la ragione umana alla sua verità, al suo logos autentico e riuscito, quale 

logos permette di cogliere la verità di Gesù come il Cristo nel suo libero e concreto 

avvenimento storico? 

Analizziamo la soluzione proposta recentemente da due diverse scuole di pensiero: 

una di matrice tedesca e di impostazione trascendentale (Th Pröpper), l’altra di area 

francese e di impostazione fenomenologica (M. Henry). Si tratta di due percorsi 

promettenti, che cercano di tenere in vista l’importanza di Cristo per il pensiero, 

mantenendo il presupposto che proprio lo sforzo di cogliere la ragione per cui Gesù, 

nella sua concreta storicità, è il Cristo universale realizza la forma della ragione nella 

quale l’uomo giunge alla verità di sé e della storia. 

 

3.1. La proposta trascendentale-pragmatica individua nella libertà il principio 

filosofico della teologia, intesa come comprensione critica dell’autocomunicazione di 

Dio in Cristo38. Si tratta di un interessante tentativo di ripensare la qualità teologica 

dell’accadimento storico di Gesù alla luce della “libertà” quale mediazione concettuale e 

filosofica adeguata della teologia.  

Per il pensiero moderno Gesù Cristo è elemento integrante della realizzazione 

dell’umanità dell’uomo al modo di una cifra, di un simbolo, metafora o sigla dell’uomo 

nuovo, in cui sono espresse le precomprensioni di volta in volta messe in gioco dagli 

autori in campo. Una simile impostazione smarrisce l’elemento essenziale della fede 

cristologica, cioè il fatto che non è in un contenuto o simbolo afferrabile in sé, 

indipendentemente dalla forma della sua mediazione storica concreta, che Gesù realizza 

e salva l’uomo. Occorre mantenere al centro della comprensione di Gesù l’inscindibilità 

                                                           
38

 Per questa promettente linea di pensiero si veda soprattutto TH. PRÖPPER, Der Jesus der Philosophen und der Jesus 

des Glaubens, Matthias-Grünewald, Mainz 1976; IDEM, Evangelium und Freie Vernunft. Konturen einer theologischen 

Hermeneutik, Herder, Freiburg 2001; IDEM, Redenzione e storia della libertà. Abbozzo di soteriologia, Queriniana, 

Brescia 1990. Una lucida applicazione di queste tesi al problema della libertà di Gesù si può trovare in G. ESSEN, Die 

Freiheit Jesu. Der neuchalkedonische Enhypostasiebegriff im Horizont neuzeitlicher Subiekt- und 

Personphilosophie,Verlag Pustet, Regensburg 2001. 



di forma e contenuto. È proprio nello stesso avvenimento storico, che realizza un’unità 

inscindibile tra rivelazione di Dio e forma della sua mediazione (rivela attuando, 

realizzando) che si dà la determinazione ultima del senso assoluto dell’umano. In questa 

direzione risultano centrali le categorie dell’incontro interpersonale e del riconoscimento 

dell’altro. Infatti, l’esigenza emersa è pienamente tutelata se quest’evento che compie è 

pensato al modo del riconoscimento della libertà dell’uomo nella sua incondizionatezza 

nell’amore, un riconoscimento che è possibile solo mediante realtà simboliche e storiche. 

In esse è la libertà che si determina e interpella l’altra libertà a compiersi in maniera 

conforme all’incondizionatezza del senso esibito e realizzato nei gesti che lo mediano. In 

tal senso si deve parlare della verità di Dio in Cristo come di un indeducibile e libero 

rivolgersi di Dio all’uomo in un riconoscimento d’amore incondizionato, che nella 

storia libera di Gesù si realizza in maniera definitiva e insuperabile. Tale espressione 

vuole significare la portata universale del darsi concreto e fattuale di una possibilità di 

senso dischiusa da Gesù Cristo. Tale possibilità non è accessibile all’uomo già da 

sempre, al modo di una verità precostituita rispetto al suo accadimento storico-concreto, 

ma solo nella storia concreta, al modo di un evento unico e sorprendente. Ma ciò 

significa che l’uomo è aperto a un senso assoluto non immediatamente, secondo una 

necessità atemporale (rischio della prospettiva trascendentale astratta), bensì nella sua 

esperienza storica.  

La domanda di senso l’uomo la pone e ne cerca una risposta in ciò che fa e per cui si decide 
(nella sua storia): posso volere me stesso assolutamente, affermare me stesso 
incondizionatamente e mettermi in gioco totalmente nelle cose che faccio e che cerco, se 
queste cose sono finite, limitate e contingenti? Tale domanda è dischiusa dall’atto stesso 
della libertà, che a livello formale è affermazione di sé incondizionata, che non trova però un 
contenuto che ne adegui l’incondizionatezza. Ci può essere un senso assoluto che riempia a 
livello contenutistico l’orizzonte di senso incondizionato dischiuso dalla libertà? Oppure la 
libertà si deve “vergognare” dell’assolutezza che dischiude nei suoi atti e anticipa nelle sue 
scelte, cercandola nelle cose e negli incontri, e deve ridimensionare le sue pretese? Nella sua 
radicalità la domanda di senso può ricevere una risposta solo all’interno di un riconoscimento 
da parte dell’altro e non nella relazione soggetto-oggetto: che io «debba essere» può essere 
solo riconosciuto in modo assoluto eppure gratuito da parte dell’altro. La domanda di senso è 
quell’aprirsi della libertà attraverso i suoi gesti all’esigenza di incondizionatezza che la abita 
e che solo il riconoscimento (incondizionato) da parte della libertà dell’altro può riempire. La 
mediazione della risposta alla domanda di senso si dà nella dinamica del riconoscimento 
dialogico-interpersonale. In questa prospettiva Dio stesso è una «promessa» rivolta alla 
libertà dell’uomo, il possibile fondamento dell’incondizionato riconoscimento della creatura 
nella luce dell’intenzione del Creatore. L’uomo è libertà convocata, chiamata a essere se 
stessa dal rivolgersi a lei di Dio stesso nel dialogo della relazione creaturale. È questa 
“promessa” che rende possibile la libertà dell’uomo come autodeterminazione di sé (ossia 
come possibilità di volersi e di scegliersi incondizionatamente negli atti della libertà), poiché 
la apre a partire dalla possibilità dischiusa dal riconoscimento dell’Altro. Il senso diventa 
allora ciò che la libertà pone per corrispondere al riconoscimento che riceve: laddove il 
riconoscimento è incondizionato, c’è spazio per un senso incondizionato e quindi assoluto. 
Ma la risposta alla domanda di senso in cui la libertà si apre al riconoscimento 
incondizionato da parte dell’altro non può diventare reale e certa nella riflessione o nella 
ricerca astratta e intellettuale. Se l’esperienza di un senso assoluto viene mediata alla libertà 
finita attraverso la libertà storica dell’altro, essa si dà pienamente solo al modo del gesto 
simbolico di un amore incondizionato, in cui si svela nel suo stesso realizzarsi una promessa 
assoluta. La libertà finita vive di un senso solo se può anticipare nei suoi gesti un 
riconoscimento incondizionato di una libertà assoluta, riconoscimento che può essere solo 
anticipato liberamente (credendoci) in relazione a reltà storico-simboliche (concrete), poiché 



non può mai essere tematizzato esaustivamente nell’espereinza finita, ma soprattutto perché 
il riconoscimento deve essere gratuito, e perciò irriducibile a un orizzonte di senso previo e 
necessitante. Questo senso è dunque affidato alla libertà umana perché lo realizzi nella storia 
reale e così lo comunichi. Si comprende il mistero dell’uomo-Dio che è Gesù: il rivolgersi 
incondizionato di Dio che riconosce l’uomo, deve accadere concretamente in una libertà 
umana che lo riceve, anticipandolo in gesti simbolici che lo realizzano e quindi lo 
comunicano. Questo è il luogo del costituirsi del senso assoluto, e non solo della 
manifestazione di un senso prestabilito e preesistente rispetto alla sua mediazione e 
realizzazione storica. Ma se la manifestazione del senso assoluto ha la forma della realtà 
storica, deve avere le caratteristiche del simbolo. Il senso assoluto può essere svelato solo 
simbolicamente, cioè realizzato in eventi storici che ne esplicitano il contenuto, e quindi 
simbolicamente percepito (fede). Ma queste condizioni sono realizzate solo se il senso 
assoluto si dà al modo dell’amore incondizionato che, riconoscendo l’altro assolutamente, 
fonda la possibilità di un senso assoluto della vita. In tale prospettiva l’evento di Gesù Cristo 
inteso come realizzazione del senso assoluto per l’uomo viene compreso adeguatamente 
come l’accadere concreto e insuperabile del libero rivolgersi da parte di Dio all’uomo in un 
riconoscimento incondizionato che offre all’uomo una libertà nuova e quindi la salvezza 
(senso assoluto). In un tale rivolgersi di Dio, lo stesso Dio si rende presente personalmente: 
ciò significa che in Gesù Cristo si compie il definitivo e insuperabile rivolgersi di Dio 
all’uomo e la sua immediata comunicazione. Un tale evento non può essere inteso 
indipendentemente dal suo libero accadere storico, ma solo in esso, e nel suo accadere il 
contenuto e la forma della mediazione, il senso e il gesto sono inseparabilmente dati insieme. 
La verità di Gesù, cioè il libero rivolgersi di Dio a noi nell’autocomunicazione che è dono di 
sé, è inseparabile dal suo accadere storico concreto e la sua storia è l’unica forma di accesso 
adeguata alla sua verità. Ma ciò significa che non posso cogliere la verità che è in gioco nella 
vicenda di Gesù se non nella misura in cui vi anticipo nella fede quel senso simbolicamente 
dischiuso e realizzato in questa stessa vicenda che è il libero rivolgersi incondizionato di Dio 
nel riconoscimento dell’altro.  

Il rivolgersi definitivo dell’amore di Dio in Gesù implica quindi che questi non sia 

riconducibile a una verità anche altrimenti accessibile, essendone l’attuazione 

insuperabile e unica, e inoltre implica che Gesù Cristo sia ciò a cui si deve tornare 

perché questa verità dell’amore sia realizzata oggi come riconoscimento della mia 

libertà: è proprio lì, in Gesù, che Dio si determina (in relazione al contenuto simbolico) 

in modo da riconoscere incondizionatamente la mia libertà. Non torno a Gesù perché lì 

trovo un esempio da imitare o un’ideale concretizzato da portare avanti o delle regole 

per vivere bene, ma perché è in lui che Dio fonda la mia libertà, determinandola col suo 

riconoscimento d’amore. L’accadere in Gesù di questo rivolgersi di Dio (la forma) è 

costitutivo della sua verità (il contenuto) e questa verità è riconoscimento della mia 

libertà e quindi fondamento nuovo che in essa si realizza se viene accolto in libertà 

(fede).  

Gesù è unico proprio perché in lui il Dio che si rivolge incondizionatamente all’uomo 

e la libertà umana che si riceve totalmente da tale riconoscimento e lo attualizza si 

realizzano nella reciprocità, così da determinarsi reciprocamente nello stesso 

accadimento storico. Solo una filosofia della libertà permette di cogliere il segreto di 

Gesù, ossia la perfetta corrispondenza e unità di forma e contenuto della rivelazione 

(essendo la sua verità un dono d’amore, inscritto nel riconoscimento incondizionato 

dell’altro). L’evento di Gesù Cristo è quel contenuto (storico-simbolico) che permette 

all’uomo di autodeterminarsi secondo l’incondizionatezza che abita la sua libertà. Offre 

infatti un orizzonte di senso assoluto, che corrisponde all’esigenza di riconoscimento 

incondizionato da parte dell’altro nell’amore. 



 

3.2. Nell’ambito della fenomenologia francese si è invece fatta strada la proposta di 

pensare l’accesso alla verità di Gesù come fenomenologia della vita, in cui ciò che si 

manifesta e l’orizzonte del suo apparire coincidono (interiorità)39. La difficoltà a 

identificare il logos adeguato che permette di accedere alla verità cristologica deriva dal 

fatto che la rivelazione di Gesù Cristo è una manifestazione (fenomeno) che trasgredisce 

la verità di questo mondo e quindi non può essere accolta a partire da un orizzonte di 

manifestazione previo, pacifico, autoevidente, disponibile all’uomo e alla sua coscienza 

(ragione), ma esige piuttosto una conversione, che disponga a ricevere il fenomeno a 

partire dalla luce che lui stesso dispiega nel suo accadere. È questa, in estrema sintesi, 

l’idea centrale che la fenomenologia di M. Henry elabora nella sua fenomenologia della 

verità cristologia40.  

La verità del mondo è strutturata in modo tale che nei fenomeni che appaiono si dà una 
distinzione tra il mostrarsi (luce) e ciò che si mostra (le cose). Il mondo è l’orizzonte di 
questo mostrarsi, in cui le cose si mostrano. Questo mondo può essere percepito come una 
realtà a sé (essere) o come una proiezione della coscienza (soggettività), ma ciò che conta è 
che altro è il mostrarsi e altro ciò che si mostra. La verità del mondo è l’orizzonte di visibilità 
delle cose, che diventano visibili non in quanto si mostrano a partire da sé, me nel loro 
entrare nell’orizzonte del mondo. Tale orizzonte è come un campo esteriore, articolato nel 
tempo come un flusso continuo. Ciò implica che il mondo faccia apparire, vedere le cose 
gettandole fuori, estraniandole da se stesse, così che entrino nel suo orizzonte di visibilità. In 
quanto costringe le cose a gettarsi fuori di sé, il mondo se ne impadronisce, svuotando le 
cose della loro sostanza, della loro interiorità: è un mostrare che distrugge. Il mondo è 
indifferente a ciò che rischiara con la sua verità, ma ciò che appare nell’orizzonte del mondo 
è svuotato di sé e consegnato in una pura apparenza transitoria (tempo). Rispetto a questo 
modo di far apparire le cose nella verità del mondo, il cristianesimo rivendica una verità 
differente. Non è la verità di uno stato di cose e delle proposizioni che lo esprimono: ciò 
riporterebbe la verità del cristianesimo nella verità del mondo, poiché uno stato di cose deve 
essere manifesto nella verità del mondo e quindi “gettato fuori” di sé, perché si mostri e 
compaia nell’orizzonte del mondo come fenomeno. In tal modo però l’apparire dello stato di 
cose è ancora subordinato all’apparire del mondo, alla sua apparizione come mondo. 
Piuttosto, la verità del cristianesimo è verità fenomenologica pura, in senso assoluto. Essa 
concerne il mostrarsi e il fatto di apparire e non ciò che appare nell’orizzonte del mondo. 
Riguarda quindi la «fenomenicità» (l’apparire, il mostrarsi, la manifestazione). Se ci si 
chiedesse «cosa si manifesta, si rende vero, si rivela?», si dovrebbe rispondere: non qualcosa 
a sé, un potere dietro alla manifestazione. È la verità stessa nel suo dispiegamento a rendere 
vero, è la manifestazione in quanto si manifesta a rendere manifesto (non il mondo). Se la 
verità del mondo manifesta collocando la cosa fuori di sé, nell’esteriorità e separando così 
manifestazione e cosa manifestata, la verità cristiana al contrario è interiorità, è 
manifestazione che si dispiega: non differisce da ciò che rende vero. La “fenomenicità” pura 
è una sostanza la cui essenza è di apparire, mostrarsi. Ciò che si manifesta è la 
manifestazione stessa, un’autorivelazione nella sua folgorazione immediata e originale. In 
quanto autorivelazione assoluta, Dio è la rivelazione pura che non rivela altro che se stesso: 
Dio si rivela. È, in alri termini, la Vita che si auto-genera. Non è rivelazione di un contenuto 
estraneo alla sua essenza, ma autorivelazione. Il cristianesimo è la teoria della partecipazione 
dell’uomo all’autorivelazione di Dio. Questa rivelazione che «fenomenizza la sua 
fenomenicità» non è vista nel mondo, ossia “messa di fronte”, esteriorizzata. Una tale verità 
come auto-generazione non può che essere rivelata dal Figlio, ossia dall’autorivelazione di 

                                                           
39

 M. HENRY, Io sono la Verità. Per una filosofia del cristianesimo, Queriniana, Brescia 1997; IDEM, Parole del Cristo, 

Queriniana, Brescia 2003; IDEM, Incarnation. Une philosophie de la chair, Editions du Seuil, Paris 2000. 
40

 Un’idea analoga si trova diversamente elaborata anche nella fenomenologia del dono/donarsi e quindi della carità di 

J.L. MARION, Étant donné. Essai d’une phénomenologie de la donation, PUF, Paris 1995. 



Dio, a cui siamo invitati a partecipare (Mt 11,25s). Anzi, il Figlio è quest’autorivelazione di 
Dio che appare a partire da sé, dispiegando se stessa, senza perdersi nell’apparire 
nell’orizzonte del mondo. E se la mira del pensiero presuppone sempre l’apertura preliminare 
di un mondo in cui appaiano le cose, nel caso della verità cristiana il pensiero viene meno, 
perché è assente la verità del mondo. L’uomo partecipa alla verità cristiana in una 
conversione radicale a un’evidenza nuova, in cui si riceve in modo nuovo dal manifestarsi di 
Dio, anzi dal manifestarsi che è Dio. Un accesso a Dio inteso come autorivelazione secondo 
una fenomenicità a lui peculiare, si produce laddove tale autorivelazione avviene e nel suo 
modo proprio. Tale autorivelazione avviene nella Vita come l’essenza di questa, poiché la 
vita non è altro che ciò che si autorivela, l’autorivelazione come tale, il fatto di autorivelarsi 
(la vita non è qualcosa che sta oltre a ciò che si rivela). Dove c’è vita, c’è autorivelazione. 
Dio è l’essenza della vita e questo lo sappiamo non come verità del mondo ma partecipando 
alla vita stessa, per effetto del suo autorivelarsi. Autorivelazione significa che è la vita stessa 
a rivelarsi e che essa si rivela a se stessa: autorivelazione originale ed essenziale è il rapporto 
della vita con se stessa, nella sua interiorità. La vita si autorivela non solo perché è essa 
stessa che compie la rivelazione, ma perché è essa stessa a rivelarsi in tale rivelazione. La 
vita non getta fuori ciò che rivela, ma lo tiene, lo stringe a sé, al punto che ciò che rivela è se 
stessa. Perciò è essa stessa ciò che prova ed è provato. Nell’autorivelazione della vita nasce 
la realtà. La realtà risiede nella vita perché ciò che la vita prova, essendo provato senza 
distanza né differenza di alcun genere, non si è svuotato di sé nel “fuori da sé” del mondo. 
Ciò che essa prova è ancora se stessa. Ciò che rivela è ciò che è rivelato nella vita. È questa 
l’autorivelazione di Dio nella sua essenza fenomenologica: autogodimento della vita 
assoluta, intesa come Amore. 

Questo tipo di fenomenologia offre di fatto un logos per leggere la testimonianza 

evangelica sul Gesù, che nella sua manifestazione è in unità via (ciò che manifesta: 

l’accesso a Dio), verità (manifestazione, apparire) e vita (cioè l’autorivelazione, l’unità 

di ciò che appare e della sua manifestazione). Questa manifestazione è l’autorivelarsi di 

Dio, cioè il Figlio come autogenerazione di Dio, che viene dal Padre, è inviato nel 

mondo eppure è sempre unito a lui, è una cosa sola con la sorgente della vita (Padre), di 

cui rende presente l’originario comunicarsi. 

La comprensione della vita come essenza fenomenologica, come autorivelazione e 

verità, fornisce la premessa indispensabile alla comprensione dell’insegnamento del 

cristianesimo. Per chi penetra nell’essenza intima della Vita, il contenuto enigmatico del 

cristianesimo si illumina subito e tutto viene sconvolto, poiché ciò che prima appariva 

evidente (il mondo con le sue certezze, le cose che vi si trovano, gli affari degli uomini) 

cade nell’insignificanza. 

«Benché renda testimonianza a me stesso, la mia testimonianza ha vero valore perché 

so donde vengo e dove vado. Ma voi non sapete né donde vengo né dove vado» (Gv 

8,14). Solo Cristo può rendere testimonianza a se stesso perché sa da dove viene, ossia 

dalla sorgente della vita, come Figlio che porta la Vita in se stesso, che è 

l’autorivelazione della Vita: «Il Padre che mi ha inviato mi ha reso testimonianza» (Gv 

5,37). Se è Dio, la Vita nella sua essenza, a rendere testimonianza a Gesù, bisogna 

dunque conoscere Dio per riconoscerne la testimonianza in Cristo. La sua testimonianza 

ha valore per chi conosce Dio e gli appartiene, in quanto è da lui generato: la conoscenza 

di Gesù Cristo come Figlio passa attraverso la partecipazione all’autogenerazione della 

Vita. Il cammino che conduce al Cristo non può che essere la ripetizione della sua 

nascita originaria e trascendente in seno al Padre, ossia il processo di autogenerazione 

della Vita che lo ha generato nella sua condizione di primo vivente (Verbo, Figlio). Se la 

vita non si fosse gettata in sé per autoprovarsi nel suo gioire di sé (relazione Padre-



Figlio), nulla sarebbe apparso nella vita (e la vita era la luce degli uomini: Gv 1,4). Nella 

verità del mondo ogni uomo è figlio di un uomo, e quindi anche di una donna. Nella 

verità della Vita, ogni uomo è figlio della vita, ossia di Dio stesso. Ma nel mondo e 

nell’esteriorità del suo “gettare fuori” la vita dei figli è impossibile, è perdita di sé, 

estraneità, svuotamento. Ciò che invece è la nascita della verità della Vita occorre 

chiederlo a Cristo, l’apparizione della Verità che è la Vita, il Figlio in cui tutti siamo 

figli, il primo vivente in cui la vita prova se stessa e gioisce pienamente di sé: «E della 

sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto e grazia su grazia» (Gv 1,16). Non è possibile 

esaminare la condizione di Figlio alla luce di una verità diversa da quella della Vita (il 

mondo non l’ha conosciuto), né si può parlare diversamente da come ha fatto Cristo 

stesso, poiché Figlio e nascita sono possibili solo nella Vita e venire alla vita non è 

concepibile che a partire dalla vita stessa. Siamo rimandati a Gesù Cristo stesso e invitati 

a fare una fenomenologia del suo apparire concreto, nella sua peculiarità. Non è 

possibile comprendere Cristo se non in Cristo, a partire dal dono che ci fa di sé, ossia del 

suo nascere dal Padre. 

 

L’indicazione preziosa e irrinunciabile di questo approccio fenomenologico al mistero 

di Gesù consiste nell’invito a riconsiderare la nozione cristiana di verità. Ma con ciò 

siamo rimandati alla questione dell’assolutezza del cristianesimo e al senso della pretesa 

cristiana di essere la verità definitiva di Dio, dell’uomo e della storia. Entriamo così 

nell’ambito del più recente dibattito sulla pretesa di verità del cristianesimo all’interno 

del dialogo interreligioso: quale verità c’è in gioco nella fede? Come va intesa nel 

confronto con gli orizzonti di senso propri delle altre religioni? 


