LA CRISTOLOGIA FILOSOFICA

Con questo titolo vogliamo cogliere la nuova impostazione della domanda su Gesu
Cristo nell’epoca moderna. Di fatto, con la svolta della “modernita” cambia la domanda
che guida la riflessione cristologica. Non si tratta piu di conoscere Cristo nei suoi
benefici, quanto piuttosto di comprendere che cosa significa, che cosa rappresenta Gesu
Cristo per I’autoaffermazione della soggettivita umana. La figura cristologica diventa un
momento, un simbolo, una cifra o un ingrediente del compimento della coscienza
emancipata della soggettivita autonoma. Questo nuovo tipo di ricerca propizia una nuova
fase della riflessione cristologia, che viene connotata col nome di “cristologia
filosofica”. Cerchiamo anzitutto di mettere in evidenza il senso e le dimensioni di questa
riflessione nell’ambito della svolta moderna.

I. IMPLICAZIONI CRISTOLOGICHE DI UN MUTAMENTO EPOCALE

§ 1. Dimensioni del mutamento

Col XVII-XVIII secolo assistiamo a un’ulteriore svolta nella riflessione cristologica,
svolta connessa al mutamento epocale della razionalita e della sua comprensione della
verita: il criterio ultimo, formale e contenutistico, di ogni verita, anche teologica, diventa
la certezza della ragione (Cartesio, Leibniz). Percio diventa decisivo 1’autoaccertamento
della ragione e quindi I’autocoscienza del soggetto e le sue condizioni di verita'. |l dato
complessivo che emerge in questo mutato orizzonte di senso € una ricomprensione della
verita di Gesu Cristo in relazione all’auto-accertamento della coscienza: se Cristo € la
verita, cio significa che in relazione a lui ’'uomo giunge veramente e autenticamente a se
stesso, diventa pienamente cosciente di s€, di ci0 che €. In Cristo 'uomo giunge alla sua
verita, comunque questa sia intesa: come anticipazione simbolica dell’'uomo ideale, che
unisce in sé imperativo etico e felicita nel simbolo del Regno di Dio (Kant), come
persona assoluta, in cui la coscienza dell’io coincide col sapere assoluto (Fichte), come
unita di finito-infinito giunta a piena consapevolezza (Hegel, Schelling). La verita
cristologica ¢ ricondotta nell’orizzonte di verita della coscienza del soggetto. Si puod
parlare in questa direzione di una vera e propria «cristologia filosofica», che raccoglie
dall’epoca precedente (Riforma) la domanda sulla certezza della propria salvezza in
Gesu Cristo, ma la rilegge a partire dal nuovo centro della riflessione critica, costituito
dalla certezza del soggetto e dalle risorse della ragione umana naturale e universale,
giunta finalmente a piena consapevolezza delle sue possibilita e della sua dignita. Ne
deriva anche un’ulteriore modificazione nella comprensione dell’essere e quindi della

! Si veda su questo la lucida ricostruzione di P. HUNERMANN, Jesus Christus, Gottes Wort in der Zeit, Aschendorff
Verlag, Minster 1994, p. 267-341.



realta intera. Verifichiamo il senso di questi due elementi, per cogliere come in relazione
ad essi si modifica la comprensione del mistero di Gesu Cristo.

1.1. La verita come certezza della coscienza: [’auto-accertamento del soggetto e le
sue implicazioni cristologiche. Nella ricerca di un nuovo punto di partenza per
determinare la verita e il senso del tutto, I’'uomo moderno si concentra sul procedimento
dell’auto-accertamento della coscienza (cogito ergo sum) e in funzione di esso
reinterpreta anche I’idea di Dio. Questa idea ¢ cosi intima alla ragione, che ¢ a partire da
essa che il pensiero si conosce e puo conoscere come finita la realta. Dio e colto nello
stesso movimento di pensiero con cui il soggetto coglie se stesso, anche se la presenza di
Dio non solo ¢ colta con la stessa certezza dell’evidenza della cogitatio, ma con una
chiarezza maggiore. Dio quindi ¢ 1’elemento primo e fondante il pensiero quale
fondamento delle altre certezze. Ne consegue che la certezza di sé porta con sé la
certezza dell’esistenza di Dio. La coscienza e Dio sono uniti da subito nel punto di
partenza e per questo la coscienza che si accerta di sé diventa il nuovo criterio di
valutazione di tutto, anche della possibile rivelazione da parte di Dio e del suo senso.
Non sono piu I’autorita della rivelazione e della Chiesa o il canone biblico il criterio di
autenticita della rivelazione di Dio, ma il senso che vi riconosce la coscienza unita a Dio.
Certo, anche per Cartesio Dio rimane trascendente e inafferrabile: 1’idea di infinito ¢ in
me ma non da me, inafferrabile in sé da parte del mio intelletto finito. Ma rimane il fatto
che la filosofia che elabora questa certezza del pensiero, radicata nell’idea di Dio in noi,
e la nuova base da cui deve partire la stessa teologia della rivelazione. La cristologia
diventa funzione dell’unita di coscienza e infinito, simbolo o cifra del ritrovamento
dell’idea di Dio in noi: si va verso una cristologia filosofica.

Dio ¢ pensato in funzione dell’autoaffermazione (autentica) di sé. Da quest’impostazione del
discorso deriva anzitutto che la verita cristologica verra pensata in funzione di questa
relazione tra Dio e il soggetto che giunge a se stesso nella coscienza di sé e del mondo: Gesu
¢ 1l simbolo o il luogo speciale della vera coscienza di sé dell’uomo; la sua verita ¢ ricondotta
all’idea Christi che in Gesu si realizza in modo unico e insuperabile, ma che la ragione del
soggetto puo riconoscere in lui, attraverso ma al di la della sua particolarita storica. In
secondo luogo questo nuovo procedimento conoscitivo rileggera criticamente I’autorita della
Scrittura e della Tradizione a partire dalle nuove esigenze della soggettivita, fondamento
ultimo della certezza e quindi della verita. L’ analisi critica delle fonti spinge a cercare il vero
volto di Gesu Cristo, in cui risplende la verita originaria che la coscienza moderna puo
riconoscere, al di la delle incrostazioni dogmatiche e delle deformazioni confessionali. In
un’Europa stanca delle guerre di religione e divenuta scettica sulla capacita delle diverse
confessioni di unificare ’'umanita nella pace, si afferma la religione naturale o razionale
contro le deviazioni delle religioni rivelate o positive. Ne deriva il progetto di ricondurre la
religione entro i limiti della sola ragione, per purlflcarla da elementi mitici o simbolici e
ricondurla alle esigenze etiche in cui I'uomo pud giungere a se stesso, realizzandosi
pienamente. Cambia quindi il modo di leggere le testimonianze bibliche su Gesl Cristo, ma
anche il senso di nozioni quali vera umanita (ideale dell’uomo riuscito; coscienza di sé;
autonomia) e divinita (coscienza dell’'unione di finito e infinito, assolutezza
dell’autoaffermazione di sé, sapere assoluto nella coscienza dell’io). La cristologia ne verra
radicalmente mutata’.

1.2. Una nuova fase della “storia dell’essere” e della sua comprensione. Con I’epoca
moderna la reinterpretazione nominalista della nozione dell’essere, ossia di quella

2W. ScHULZ, Der Gott der neuzeitlichen Metaphysik, Mohr, Tiibingen 1957.



nozione con cui 'uomo pensa al reale nella sua oggettivita e totalita, nella sua unita e
differenza, giunge al suo compimento e viene ulteriormente approfondita: cio portera a
una nuova comprensione del lavoro teologico e in particolare del ruolo di Cristo nel
sistema del sapere®. Quanto allo sviluppo della comprensione dell’essere nell’epoca
moderna possiamo stabilire le seguenti tappe.

(a) All’origine del pensiero moderno si trova la definizione scotista dell’ente come
“id cui non repugnat esse”, che apre la via a una comprensione della liberta come
determinazione tra diverse possibilita (logiche) prestabilite. La definizione univoca
dell’ente secondo la non contraddizione (I’ente ¢ cid che “non ¢ contraddittorio che
esista”) ¢ estensibile sia a Dio (infinito) che al creato (finito), sia all’ordine dei possibili
che a quello reale. Tale definizione porta a una comprensione dell’ente a priori, come
una realta oggettiva in sé intelligibile e quindi autoconsistente. Tale consistenza dell’ente
non-contraddittorio € come una necessita che non puo essere negata neppure da Dio,
anzi I’insieme di questi enti possibili costituisce la scientia Dei, I’insieme delle idee
divine della realta. Ma poiché ogni possibilita porta con sé il suo contrario e ogni ente in
quanto tale pone possibilita alternative, con queste idee nell’intelletto divino non ¢
offerta ancora alcuna determinazione della realta esistente, la quale sara contingente,
ossia una possibile scelta tra possibilita alternative. La conoscenza delle cose in Dio non
offre un principio di intelligibilitd del mondo reale, ma solo D’infinito logico dei
possibili. Si apre lo spazio per la libera determinazione da parte di Dio di un ordine di
enti possibili al posto di un altro, altrettanto possibile: il mondo reale & in balia
dell’arbitrio divino ¢ la liberta di Dio ¢ I’'unico fondamento di cio che €. La determinatio
speciale dell’ordine vero e reale necessita della libera elezione divina. E a partire da tale
decisione divina che sorge la verita determinata del contingente. Questa é costituita da
una serie complessa di condizioni e determinazioni particolari, che solo mediante la
libera decisione di Dio giungono a una concreta determinazione tra le tante possibilita
logiche. La prima forma di intelligibilita, quella logica dei possibili per i quali non é
contraddittorio esistere, necessita di una seconda forma di intelligibilita nell’ordine reale,
che implica la libera decisione di Dio e il passaggio all’ordine della realta. In questo
nuovo contesto di pensiero la teologia si divide in due rami: quello speculativo
(theologia deductiva vel conclusionum), che deduce dalle possibilita logiche i possibili
ordini che non contraddicono I’essenza divina, ¢ quello positivo (theologia positiva) che
assume 1’ordine di fatto esistente e la rivelazione positiva di Dio che lo illumina. E solo
la fede nella rivelazione positiva fatta da Dio a permettere il passaggio dai possibili
all’ordine esistente. La ragione rimane aperta al suo compimento di fatto nella fede, che
corrisponde alla libera determinazione di Dio, rivelata.

(b) Nella cristologia barocca seicentesca di Suarez (che fara da modello alle
cristologie manualiste) viene ripresa la distinzione tra 1’ordine dei possibili (logici),
derivato dalla definizione univoca dell’ente, e 1’ordine di provvidenza reale, deciso da
Dio. Ma Suarez aggiunge come principi di intelligibilita degli ordini possibili le forme di
causalita (efficiente, finale, formale e esemplare) derivate da Aristotele. In tal modo

¥ Anche per questa parte si veda P. HUNERMANN, Jesus Christus, Gottes Wort in der Zeit, Aschendorff Verlag, Miinster
1994, p. 214-222; 252-266; 267-269; 282-283; 301; 302-305; 311-313; 342-352.



introduce una serie di ragionamenti sulla convenienza di un ordine piuttosto che un altro
e giunge a stabilire in che senso l'incarnazione ¢ la realizzazione massima della
comunicazione di Dio alla creatura in un ordine basato sulla perfetta giustizia (ratio
convenientiae). Gesu Cristo ¢ al centro del rapporto di Dio con I’'uomo secondo giustizia,
e quindi secondo un certo ordine di convenienza che articola le diverse forme di
causalita. Ma le due dimensioni, umana e divina, mantengono nell’ordine logico (dei
possibili) una loro intelligibilita e loro regole di funzionamento, che tengono separato il
livello della forma dal contenuto concreto: la forma ¢ data dall’orizzonte di una
metafisica trascendentale di Dio e del creato (ove trascendentale dice un pensiero
necessario e apriori sull’ordine dei possibili, ordine logico che precede quello reale della
liberta e dell’esistenza), mentre il contenuto ¢ verificato in Gesu Cristo, uomo-Dio. Si
noti che Gesu Cristo non é piu il centro mediatore della realta, nei suoi diversi ordini,
secondo la forma e il contenuto, ma solo secondo il contenuto, mentre la forma e data
dalla metafisica trascendentale. In altri termini, Cristo € ancora il centro dell’unione di
Dio e uomo quanto al contenuto, ma la forma della sintesi teologica e basata sulla
riflessione metafisica apriori-trascendentale (1’analisi delle condizioni di possibilita
logiche), intesa come orizzonte di senso separato dal suo contenuto. Ne deriva che Cristo
e preso in considerazione solo in un secondo tempo, dopo aver analizzato i termini uniti
nella loro intelligibilita propria*. Cristo risulta sintesi di due elementi precostituiti alla
loro unione e come tale realizza di fatto il massimo di unita conveniente in un certo
ordine di provvidenza. Gesu occupa un centro a livello di fatto ma non a titolo
costitutivo.

Penalizza tutto il discorso il mantenimento della separazione tra 1’orizzonte logico-formale
metafisico e 1’ordine reale, che ¢ quello della liberta e dell’esistenza contingente. Ora,
I’orizzonte logico-formale della metafisica € quello della ragione, che termina solo alla
considerazione logica della convenienza, ma non alla comprensione dell’ordine reale e
contingente. E invece nella fede che I'uomo attinge I’ordine reale nella sua verita ultima,
poiché la composizione di fatto e la realizzazione concreta delle varie possibilita logiche
analizzate secondo convenienza, e attuata dalla liberta di Dio e affermata liberamente nella
fede: la ragione metafisica termina nell’affidamento a una sintesi di cui non dispone, ma che
riceve dalla libera volonta positiva di Dio. Il nesso tra ordine dei possibili e ordine reale
rimanda alla fede. La razionalita si apre a “un di piu” di mistero che non rimanda tanto
all’idea di sostanza quanto alla soggettivita libera di Dio, alla potestas Dei absoluta che si
determina nella potestas ordinata, avendo come unico limite la non-contraddizione logica,
accertata dalla ragione nell’analisi dei possibili. E sempre ’arbitrio divino a stabilire il senso
concreto dell’ordine reale. Ma ci0 significa che 1’orizzonte dell’ordine logico dei possibili
perde senso e orientamento ed e affidato alla liberta di Dio, al suo arbitrio, unico fondamento
adeguato del senso della realta esistente, a cui risponde la fede.

Certo, I’ente non contraddittorio € un concetto obiettivo e grazie ai concetti obiettivi
la realta possiede una sua struttura concettuale obiettiva. A questi concetti obiettivi, del
resto, corrispondono i concetti formali mentali, che sono parimenti non contraddittori.
Nel concetto di ente si trova il fondamento della correlazione tra realta obiettiva e
pensiero. Ne deriva che 1’uomo, nell’claborazione metafisica dei concetti formali-
obiettivi apriori (non legati al mondo empirico), conosce e scopre la struttura oggettiva
della realta, che corrisponde alla veritas aeterna divina: la metafisica rimanda alla

* «Est enim Christus Deus et homo, ex Deo et humana natura ineffabili modo compositus... Quia tamen nexus est
quidam inter Deum et naturam creatam, idcirco oportuit de simplicibus extremis prius disputare, quam de illorum
conjunctione tractaretur», F. SUAREZ, De Incarnatione, praefatio n. 2.



scientia Dei. Ma rimane la distinzione tra verita necessarie e contingenti: [ attuazione
concreta nell’esistenza delle realta contingenti, articolata secondo la sua struttura
essenziale e i molteplici tipi di incontro libero, e di fatto realizzata in Cristo, nella sua
mediazione concreta tra Dio e mondo, ed e attuata in un ordine di liberta che possiede

\

la perfetta giustizia al massimo grado. L’intelligibilita di Cristo ¢ assicurata da un
insieme logico-metafisico che lo precede ma che ha in lui la sua attuazione reale
“secondo convenienza”. Resta lo scarto tra orizzonte intelligibile e ordine reale libero. Il
nesso tra i due é assicurato dalla fede che corrisponde alla libera disposizione di Dio.

(c) Con la svolta moderna, pero, i termini si capovolgono e la ragione diventa il
principio di conoscenza del nesso tra ordine logico e reale, tra possibilita e realta, mondo
intelligibile e sensibile: non é piu la fede a colmare il passaggio dall ’ordine possibile al
reale, ma la coscienza del soggetto. Proprio perché nella coscienza o nella liberta
dell’uomo si realizza il nesso tra possibile e reale, logico e effettuale, Cristo ¢ ridotto a
simbolo o cifra o funzione della coscienza in cui si da il nesso tra verita e fattualita,
ordine logico delle verita eterne e ordine reale contingente. Questo passaggio € gia
visibile in Leibniz, per il quale il nesso tra ordine possibile e reale avviene in base alla
“ragione sufficiente” delle cose e quindi degli enti, che e colta proprio dalla ragione
umana.

Leibniz aggiunge alla nozione di ente come “cio per cui non ¢ contraddittorio esistere”, la
nozione di “ragione sufficiente”, che garantisce il passaggio dall’ordine dei possibili a quello
reale: esiste cio che ha una ragione sufficiente per essere piuttosto che non essere. Ma il
luogo di accertamento della ragione sufficiente e precisamente la ragione umana, in cui si
riflette il nesso degli enti con la totalita. In Leibniz pero (come gia in Cartesio) la nozione di
ragione € determinata dalla presenza di Dio. Il principio chiave del suo sistema, ossia la
«ragion sufficiente», che indica cio per cui esiste qualcosa e non il nulla, e legge del pensiero
e dell’essere e determina sia il mondo dei possibili che la realta. Ma poiché cio che ¢, reale o
possibile, non ha la ragion sufficiente del suo essere in sé stesso, si ottiene subito la
differenza tra Dio e le creature: Dio ¢ I’essenza che porta in sé la ragione sufficiente del suo
essere e in quanto tale & fondamento di tutto il resto. Ora, questo Dio & immediatamente
presente alla ragione, in quanto ¢ la “ragione sufficiente” di sé¢ e di tutto, e offre la via di
accesso alla conoscenza di tutto e di se stessi. Tutto & conosciuto alla luce della “ragion
sufficiente” e quindi alla luce di Dio: si puo dire che Dio solo ¢ il nostro oggetto immediato
al di fuori di noi e che noi vediamo tutte le cose mediante lui. Questa “ragione sufficiente”
aiuta anche a spiegare il mondo reale esistente: questo mondo e semplicemente il migliore
possibile, nonostante il male presente, perché Dio I’ha voluto secondo una ragione
sufficiente implicante il massimo grado di perfezione possibile per la realta contingente.
Qundi alla fine e proprio nella ragione umana che si conosce la ragione sufficiente delle cose
e del mondo. Non sorprende pertanto che la ragione umana tenda a diventare il criterio
ultimo di verita della realta e anche della rivelazione, da leggere alla luce del principio di
“ragion sufficiente”. Si ¢ compiuto il passaggio: la coscienza soggettiva ha in sé il principio
dell’accertamento del tutto, basato sulla presenza immediata di Dio.

Alla ragione umana, impegnata nell’accertare la ragione sufficiente di cio che e,
Cristo puo offrire una via di conoscenza o un fondamento in quanto ragione sufficiente
della libera decisione divina di creare questo mondo.

Anche nel sistema di Malebranche Gesu Cristo, Dio incarnato, € la ragione sufficiente della
libera decisione di Dio di creare questo mondo, in cui Dio puo volere incondizionatamente se
stesso, cioé la sua gloria nelle realta finite. Nella relazione col creato infatti Dio puo essere in
relazione con sé stesso in Cristo Gesu, Verbo incarnato. Cristo rimane la chiave di volta della



creazione in rapporto a Dio, ma la misura del suo significato e verificata e valutata ancora
dalla ragione e dal suo accertamento del senso della realta secondo “ragione sufficiente”.
L’essere e il pensiero, il reale e I’ideale coincidono nella coscienza, grazie al principio di
ragione sufficiente.

Ma il vertice del capovolgimento del rapporto tra ragione e fede lo si raggiunge in
Hegel, per il quale Cristo e sintesi del logos del processo dialettico dell’autocostituirsi
dello Spirito assoluto nella realta: avendo pensato all’ordine razionale dei possibili non
come sostanza ma come spirito e soggettivita che pone se stesso e si afferma, Hegel
pensa al passaggio all’ordine reale come processo dialettico del realizzarsi storico-
processuale di questo Spirito, che si perde nelle cose ma si ritrova, negandosi nella
particolarita finita e diventando universale concreto. Cristo & simbolo, rappresentazione
religiosa di questo processo nella sua logica dialettica.

La certezza della ragione € divenuta il criterio formale e materiale di ogni verita. Non
in Gesu Cristo ¢ raggiunto il massimo dell’unita secondo convenienza tra Dio e uomo,
ma nella coscienza umana. La ragione e a tal punto co-realizzazione di Dio, che la
certezza della ragione diventa il criterio formale e contenutistico ultimo della verita.
Anche Cristo diventa funzione della realizzazione di questa certezza della ragione: la
religione positiva va ricompresa in base alle esigenze della religione naturale o razionale.
Dio é aperto al pensiero e nella sua luce si manifesta che la ragione si impone come
criterio ultimo di verita: I’auto-accertamento del pensiero é sigillo della verita. Dio non e
al di la della ragione ma nella ragione stessa, il punto piu alto e piu evidente della
coscienza di sé, grazie al quale e possibile fondare il passaggio alla conoscenza (certa)
del mondo. Il punto piu alto di identita di Dio con 'uomo non ¢ offerto nella storia
dall’evento di Gesu Cristo, ma ¢ posta nell’intimo della ragione, nell’idea di Dio che
viene a coscienza in noi, rendendo possibile 1’auto-accertamento della ragione. L’unita
di Dio e uomo nella coscienza di sé diventa il criterio per giudicare le stesse verita di
fede.

In questa nuova prospettiva cambia il senso della cristologia: la Parola incarnata ¢ la
luce nella quale la soggettivita moderna scopre se stessa. Siamo entrati nell’ambito della
cristologia filosofica, non piu nel senso di una cristologia metafisica, ma in quanto il
pensiero, quale luogo di unita di Dio e dell’'uomo e del passaggio dal possibile al reale
secondo ragion sufficiente, si struttura cristologicamente e ritrova in Cristo la cifra della
sua realizzazione.

(d) 1l pensiero contemporaneo si presenta pero come la fine della nozione univoca
dell’essere e quindi della verita: ¢ esclusa in partenza la possibilita di fare un sistema di
verita totalizzante e universale. L’esperienza attuale dell’'uomo ¢ segnata dalla scoperta
della contingenza e della storicita, scoperta che nessun ordine ideale al di la del reale puo
rendere vana. E la grande contestazione di Nietzsche, che porta al nichilismo: la realta &
essenzialmente puro evento, puro accadere secondo leggi casuali (caos) e non secondo
un’intelligibilita (ordine logico eterno e necessario) nascosta e prestabilita o secondo un
senso che la soggettivita riuscirebbe a mettere nelle cose (ragione sufficiente). Ora,
nell’esperienza della realtd come avvenimento 1’uomo si percepisce come costantemente
esposto alla minaccia del nulla, alla negazione di cio che é. Si impone la necessita di
scegliere se anticipare nei liberi avvenimenti della vita la manifestazione di un donarsi
originario che tutto custodisce e fonda, o la precarieta senza consistenza del nulla. In



questa decisione che interpella la liberta, I'uomo puo ritrovare il senso dell’essere come
un donarsi originario, che precede e fonda la distinzione di realta e pensiero, ma che non
puo essere afferrato in sé e per sé, al di 1a del mondo e dell’io, in un concetto logico
(univoco di ente) o in un’intuizione necessaria della soggettivitd. E nell’orizzonte
dischiuso da questo donarsi originario nei liberi avvenimenti degli incontri della vita che
I’uomo puo accogliere e anticipare la verita, realizzandola nella sua storia.

In questo nuovo orizzonte di comprensione dell’essere come evento e quindi come un
donarsi originario inafferrabile in sé (a priori) e storico, ritrova il suo giusto spazio
I’avvenimento escatologico-definitivo di Gesu Cristo, colto nel suo storico accadere,
cio¢ come gratuito incontro del dono di Dio con I’'uomo nella storia. La riflessione su
Gesu Cristo non puo piu partire da un orizzonte di senso previo, in cui e prestabilita
Iintelligibilita logica o metafisica delle cose. E meglio partire dalla storia concreta di
Gesu, colta pero nella sua portata escatologica di realizzazione-manifestazione della
verita definitiva di Dio, in un incontro che consegna I’'uomo a se stesso in modo nuovo,
perché possa realizzare nella sua contingenza e storicita la verita che 1’ha posto. La
forma della verita cristologica in un pensiero dell’essere come evento ¢ quella
dell’incontro personale che porta salvezza.

8 2. Il senso di una “Cristologia Filosofica”

Su qusto sfondo culturale I’intento della cristologia filosofica non ¢ riducibile a una
forma di “cristologia empirica”, ossia all’esposizione della comprensione di Cristo da
parte dei vari filosofi e pensatori moderni®. Né si tratta di una panoramica sulla presenza
di Cristo nelle espressioni culturali e artistiche della modenita. La presenza di Cristo
nella filosofia moderna é troppo intensa e centrale per essere occasionale. Essa esprime
'intuizione che in Cristo la ragione giunge veramente a se stessa, al suo logos, per cui
diventa possibile indagare quale logos permette di cogliere autenticamente la verita di
Gesu Cristo come verita dell’uomo e del mondo. Non si tratta dunque di descrivere come
compare Cristo nelle opere dei filosofi, ma di comprendere il senso di una presenza che
genera pensiero, plasmando le stesse vie della riflessione filosofica®.

La legittimita di una tale indagine, al di la dei pregiudizi e della diffidenza, si impone
a una considerazione obiettiva: la rivelazione e i dogmi cristiani sono massicciamente
presenti nel pensiero filosofico moderno. Eppure rimane un certo sospetto:

L’idea di una cristologia filosofica suscita una legittima diffidenza. Sembra che ’epiteto
determini il sostantivo e lo attiri inesorabilmente verso un simbolismo o un razionalismo: la
cristologia filosofica sara razionalista 0 non sara; essa si stacca dalla cristologia teologica. Il
Cristo dei filosofi e allora un genitivo oggettivo; esso si oppone al Cristo della fede come il
Dio dei filosofi e dei sapienti si oppone al Dio di Abramo. [...] Se nondimeno occorre

* E questo invece il senso e il limite della ricerca di B. COTTRET, Il Cristo dei Lumi. Gesti da Newton a Voltaire (1660-
1760), Morcelliana, Brescia 1992; F.P. BowMAN, Il Cristo delle barricate (1789-1848), Morcelliana, Brescia 1991; S.
ZucAL (ed), La figura di Cristo nella Filosofia contemporanea, Paoline, Cinisello B. 1993.

® per questo tipo di indagine il riferimento & 1’opera di X. TILLIETTE, Filosofi davanti a Cristo, Queriniana, Brescia
1989; IDEM, La cristologia idealista, Queriniana, Brescia 1993; IDEM, «II Cristo dei filosofi», in Atti del Colloquio di
Gallarate, Morcelliana, Brescia 1976, p. 39-50; IDEM, «E possibile una cristologia filosofica?», in R. LATOURELLE — G.
O’COLLINS (ed), Problemi e prospettive di teologia fondamentale, Queriniana, Brescia 1980, p. 173-191; IDEM, La
settimana santa dei filosofi, Morcelliana, Brescia 1992; IDEM, Il Cristo della Filosofia. Prolegomeni a una Cristologia
filosofica, Morcelliana, Brescia 1997 (or. franc. 1990).



trovare un’area di espansione valida per la cristologia filosofica, ¢ difficile prescindere da
una riabilitazione della nozione di filosofia cristiana. Talvolta le si da un senso molto
ampio... Il senso ampio pud applicarsi anche non piu al filosofo credente ma al sistema
stesso, se ha integrato il cristianesimo con i suoi dogmi, se si comprende solo alla luce del
cristianesimo che permea il suo contenuto stesso. Il sistema hegeliano € una grandiosa
filosofia cristiana, la riconciliazione compiuta tra la filosofia e la religione e un’immensa
staurologia. Per il motivo opposto il kantismo puo essere salutato come una filosofia
cristiana dal momento che limita il sapere per far posto alla fede morale e da ultimo religiosa.
Chi non vede tuttavia che tali sistemi, diversi e per molti aspetti antitetici, si accampano
risolutamente nella filosofia e accolgono, in tutto o in parte, i dati della rivelazione come loro
bene e loro proprieta?’

La cristologia filosofica dungue merita attezione da parte della teologia proprio perché
negli stessi sistemi dei filosofi moderni la rivelazione € generatrice di ragione. Cristo
aiuta la ragione a giungere a se stessa e quindi si puo porre la questione sul tipo di
ragione in grado di aprire alla rivelazione.

Ma se la ragione filosofica ha buoni titoli per rivolgersi a Cristo e trovarne alimento,
rimane il sospetto che alla filosofia non possa che sfuggire il Cristo vivente. Alla fine
Cristo é ridotto a cifra della ragione compiuta:

Fare astrazione dalla persona da cui scaturiscono [le idee e i principi], se &€ un obbligo della
filosofia, sembra condurre a una cristologia senza Cristo, cosi come la devozione popolare si
rivolge a un Cristo senza cristologia. Al contrario, laddove filosofi appassionati di autonomia
filosofica hanno cercato di sviluppare una cristologia, raramente hanno disprezzato
I’individualita storica ¢ non hanno scisso le idee e i principi dal loro supporto esistenziale.
Che questo richiamo conduca a distorsioni, che I’approccio teorico a Cristo tenda a
sublimarlo in idea, € incontestabile. Nondlmeno nella maggior parte dei casi, si deve dar
credito all’intenzione®

Al di 1a dell’esito della ricerca, si deve prendere atto che anche i filosofi moderni si
espongono alla provocazione di Cristo, raccogliendo la questione di fede del nesso tra il
Gesu della storia e il Cristo della fede. Per questo la cristologia filosofica puo essere
ascoltata nell’ambito di una riflessione teologica sul mistero di Cristo:

Non meno importante ¢ considerare I’omogeneita della cristologia filosofica nelle sue
diverse forme, poiché queste gravitano tutte attorno alla dualita tra il Gesu della storia e il
Cristo della fede e per esse si tratta di dare un senso e un contenuto alla copula “¢” della
confessione di fede. Con altri strumenti, si tratta dello stesso problema che tocca la
cristologia teologica: gettare il ponte tra la cristologia positiva o storica e la cristologia
speculativa. Non vi sarebbe cristologia filosofica, se non si presentasse, in qualche maniera,
il problema cristologico nel cuore della filosofia; sotto travestimenti variegati € il problema
di ogni filosofia: I’ Assoluto e il finito. Ma il filosofo, a sua volta, € invitato a dar man forte al
teologo, allorquando egli si avventura a scrutare speculativamente ’essere e 1 modi di
esistenza di Gesu Cristo®.

Ma come in concreto questo mistero entra nella filosofia? Si puo stabilire una
tipologia del rapporto di Cristo con la filosofia e i filosofi secondo i seguenti modelli
interpretativi:

(@) | pensatori religiosi che mettono Cristo prima della cristologia, per paura della
mediazione dell’idea, accedono alla strana formula Philosophia Christus, che oppone la

" X. TILLIETTE, Il Cristo della Filosofia, Morcelliana, Brescia 1997, p. 20.
& Ivi, p. 33.
° Ivi, p. 12.



filosofia pagana al Cristo e fa della conoscenza del Cristo 1’'unica filosofia. (b) Un
atteggiamento meno radicale, ma pure tutto incentrato su Cristo, si avvarra della formula
Philosophia Christi cara ad Erasmo, nel duplice senso del genitivo oggettivo e soggettivo:
una filosofia secondo Cristo e il suo insegnamento, docile alla sua parola e al suo esempio;
una filosofia alla ricerca di Cristo, non soltanto preoccupata di mettersi in ascolto ma, cosi
facendo, di inventariare le sue ricchezze, di comprenderlo nella misura del possibile, di
aggiungere all’obbedienza, I’intelligenza di Cristo. (¢) Ci sono poi i filosofi che, attratti e
affascinati dalla scienza e dal mistero di Cristo, hanno tanto poco dimenticato la sua
personalita magistrale da farne uno di loro: il Cristo e il filosofo per eccellenza, e come tale
lo ha salutato Spinoza, Christus summus philosophus. (d) Ma filosofo supremo lo é Cristo
per I’idea che lo sorregge e che ¢ lui stesso: 1’ldea Christi & il nerbo e la molla segreta di
ogni cristologia che voglia presentarsi come filosofica. In essa I’idealismo ha visto la sintesi
dei suoi sistemi: I’unita di finito e infinito giunta a coscienza di sé; il sapere assoluto nella
coscienza personale; 1’ideale dell’'uomo gradito e Dio. () Ma il valore dell’ldea Christi non
si fonda sul riconoscimento da parte dell’'uomo del suo significato, bensi nel raccordo tra
I’idea e il filosofo supremo; siamo percio rimandati alla scientia Christi, ossia alla coscienza
di Cristo, giuntura dell’esistenza e dell’idea, unita di individuo storico- personale e significato
unlversale vero test dell’ipostasi del Verbo. E a questo livello che va raccolta I’intuizione di
Blondel sulla centralita della coscienza di Cristo®.

Un particolare valore in questo ambito va riconosciuto proprio alla riflessione
filosofica di M. Blondel col suo “pancristismo”, che fa di Cristo il mezzo per
comprendere il mondo nella sua consistenza oggettiva: in Cristo, Dio si € reso “paziente”
dell’universo, 1’ha visto coi nostri occhi, ’ha ricevuto coi nostri sensi. Questa pazienza
cosmica di Cristo sfocia nell’agonia del Getsemani e del Golgota, ove la coscienza del
Cristo accoglie, subendole, le nostre coscienze con le loro incoscienze. La coscienza
intersoggettiva, nel suo profondo, e passione e carita, perché fondamento del legame
intersoggettivo € la coscienza agonizzante del Cristo:

Non c¢’¢ dubbio che Blondel, sotto il termine di pancristismo, ci abbia dato solo dei geniali e
confusi abbozzi... E pure certo che molte riflessioni delle sue lettere, soprattutto sulla
coscienza di Cristo appartengono piu al campo della mistica e della teologla Ma egli ¢ il
solo... a farci vedere che cosa sarebbe una cristologia filosofica analoga a un tempio
vivente... Il pensiero del pancristismo, ricco d’afflato mistico e di contemplazione
eucaristica, serve a comprendere 1’esistenza del mondo nella sua consistenza oggettiva. Se
I’occhio non fosse una materia solare, come potrebbe cogliere la luce? Se Dio non fosse in
qualche modo del mondo, come potrebbe creare e conoscere il mondo? Ma Dio, senza
cessare di essere Dio, si € reso paziente dell’universo, 1’ha visto coi nostri occhi, ricevuto coi
nostri sensi. Questa divina passivita ¢ il fondamento ultimo della conoscenza sensibile... Il
Cristo totale di Blondel € non solo la spiga e la corolla della natura ma ne e anche, in senso
forte, l'origine e la ragion d’essere. La pazienza cosmica di Cristo, la passivita
dell’annichilimento, sfociano nella passione, nella sofferenza dell’agonia e dell’abbandono.
Il Getsemani e il Golgota sono il luogo supremo in cui la coscienza di Cristo accoglie,
subendole o patendole, le coscienze con le loro incoscienze. Il profondo della coscienza
soggettiva e compassione, carita, perché il legame intersoggettivo € la coscienza agonizzante
di Gesu. E questa una visione mistica, pascaliana, che si incorpora alla morale piu alta™.

La promozione del cristianesimo a filosofia e nella filosofia, permette a questa di
essere rinnovata dal cristianesimo. Rimane vero pero che Cristo non € un filosofo o un
maestro di speculazione razionale, alla cui scuola si imparerebbe la filosofia. Ma il
Cristo vivente sfugge a qualsiasi disciplina filosofica e religiosa e rimane di fronte a noi

1% Questa tipologia & ampiamente sviluppata in X. TILLIETTE, Il Cristo della Filosofia. Prolegomeni a una cristologia
filosofica, Morcelliana, Brescia 1997, p. 19-146.
1 X. TILLIETTE, E possibile una cristologia filosofica, p. 190-191.



semper vivens ad interpellandum pro nobis. Si tratta di raccoglierne la provocazione
anche all’interno di un percorso filosofico. Ed ¢ proprio cid che invitano a fare
I’idealismo e la filosofia cristiana.

Il. TRE FORME DI RAPPORTO TRA CRISTO E IL LOGOS FILOSOFICO

Nel nuovo orizzonte culturale aperto dalla modernita emergono con forza tre grandi
forme del rapporto tra Cristo e la ragione filosofica: la separazione del Gesu storico
contingente dalla ragione universale (logos) di cui € portatore, con la questione della
fondazione della singolarita di Gesu Cristo (emblematicamente evocato come
«problema di Lessing»); la realizzazione del vero logos in Cristo, che determina una
presenza insistente e centrale della figura cristologica nei sistemi di pensiero della ricca
produzione filosofica idealista, ove Cristo compare come il luogo in cui la ragione
giunge pienamente a se stessa; infine la ricerca del logos piu adatto a cogliere la storicita
della verita di Gesu. Se € vero che il pensiero moderno ¢ affascinato dall’intuizione che
in Cristo la ragione trova la sua verita, realizzando il suo logos, si impone pero di
verificare se questo logos sia a sua volta realmente in grado di cogliere la verita di Gesu
Cristo e del suo messaggio, oppure ne costituisca un inevitabile tradimento.

8 1. Il tema di Lessing

La prima figura del rapporto tra Cristo e la ragione ha la forma di una separazione
tendenziale e problematica. Si avverte cioe un fossato, una frattura tra la storicita di
Gesu e la verita universale e necessaria che intende portare. Cio che costituisce la verita
per ogni uomo deve essere disponibile alla ragione di tutti e di ciascuno, al di la della
mediazione storica contingente: ¢ vero non perché I’ha detto Gesu. Piuttosto: Gesu 1’ha
detto, perché é vero.

1.1. 11 cosiddetto “tema di Lessino”, cifra di un conflitto tra ragione e rivelazione e
quindi tra religione naturale (legata a verita di ragione) e religione positiva o rivelata
(utile per I’educazione dell’umanita ma provvisoria e funzionale alle verita morali della
ragione), puo essere formulato come segue: «Verita storiche, contingenti, non potranno
mai assurgere ad argomenti razionali necessari»'> Dalla certezza storica alle verita di
fede non vi puo essere alcun passaggio, dal momento che si tratta di generi di verita fra
loro incommensurabili. Ora, i miracoli e le profezie potevano essere argomenti con una
grande forza per i discepoli che li sperimentarono, ma per noi oggi non sono altro che
notizie di miracoli e profezie e quindi semplici dati contingenti, al limite verita storiche:
un simile genere di verita non puo costringere la ragione a credere. Tra le pretese prove
storiche del cristianesimo e il mio atto di fede c’¢ un “salto” che Lessing non si sente di
fare. La pretesa di poter costruire su casuali verita storiche una classe del tutto diversa di
verita, cioe un sistema di concetti metafisici e morali, i quali non possono venir dedotti
da quelle testimonianze storiche, & un atto arbitrario. Ma come é possibile allora passare

12 per questa parte si veda A. R1zzACASA, Il tema di Lessing. E possibile provare una verita eterna a partire da un fatto
storico?, San Paolo, Cinisello B. 1996.



dai fatti storici all’ordine sovrastorico della verita? C’¢ un salto tra verita storiche e
verita di ragione, che nessuna strategia di pensiero pud compiere. L’alternativa ¢ quella
di fondare la religione sulla verita interiore: il Vangelo non & vero perché apostoli e
profeti I’hanno insegnato, ma al contrario costoro 1’hanno insegnato perché & vero. Non
e la Bibbia a fondare la verita della religione, ma é la religione a fondare la verita della
Bibbia. La stessa dinamica si applica a Cristo:

Anzitutto, io non nego — precisa Lessing — che in Cristo si siano compiute le profezie, che
Egli abbia fatto anche miracoli: quel che io nego & che questi miracoli, dopo che la loro
verita storica € completamente cessata, possano diventare ancora al presente come miracoli
attuali; dopo cioé che essi altro non sono che notizie di miracoli (siano pure gqueste notizie
non contraddette e incontrovertibili quanto si voglia), esse non sono in grado e non possono
darmi la minima fede nelle dottrine ulteriori di Cristo. Queste dottrine ulteriori io le assumo
da fondamenti ulteriori®,

Non c’¢ dunque alcuna connessione o0 comunicazione fra la realta del fatto
contingente della storia e il valore assoluto delle verita di pura ragione. Le verita di
storia e di ragione sono incommensurabili e dalle une non si puo passare alle altre.
Riprendendo H.S. Reimarus, Lessino sottolinea I’elemento razionale della religione
naturale:

La pura dottrina di Cristo, cosi come € discesa dalla sua bocca, per tutto quanto di essa non
rientra particolarmente nella religione giudaica, ma puo assumere valore universale, ha come
suo contenuto il nucleo di una religione ragionevole volta all’azione. E di conseguenza ogni
uomo dotato di ragione, se abbisognasse di una denominazione per la sua religione, potrebbe
sinceramente chiamarsi cristiano*.

1.2. Kierkegaard riprende il tema di Lessing in un pensiero caratterizzato da nuove
coordinate, ossia meno attento alla speculazione e ai problemi della conoscenza positiva
¢ piu sensibile all’esistenza e alle dinamiche della decisione e della soggettivita®. Riesce
cosi a dare un senso differente al “salto” della fede: «Johannes Climacus espone subito il
suo problema: una beatitudine e una infelicita eterna si decidono nel tempo per via di un
rapporto a qualcosa di storico... Il paradosso ¢ questo: che una decisione eterna venga
decisa nel tempo. lo dico: questo non lo si puo comprendere: lo si deve credere, cioé si
tratta di un paradosso»*. Il problema di Lessing assume un altro significato.
L’incommensurabilita di finito e infinito, tempo ed eternita viene assunta nel salto della
fede e quindi nella decisione esistenziale che nell’attimo, nel momento speciale mette il
singolo di fronte all’eterno. In questo salto della fede non fa molta differenza il lavoro
preparatorio di ricerca, 1’analisi delle fonti o la contemporaneita con 1’evento dell’uomo-
Dio, in cui sono congiunti tempo ed eterno, finito e infinito. Nella decisione di fede ogni
uomo ¢ messo come singolo di fronte all’eterno. Scrive Kierkegaard:

Puo mai una felicita eterna essere decisa in un momento del tempo, ovvero si puo decidere
un’eternita nel tempo? Cosi si pud dal punto di vista della filosofia obiettare al cristianesimo
e rispondere negativamente. Dunque la filosofia puo negare che una cosa eterna (la felicita o
la salvezza) possa essere decisa nel tempo... Il cristianesimo e 1’unico fenomeno storico il
quale, malgrado la sua realta storica e contingente, anzi precisamente grazie alla sua realta

B i, p. 27.

4 Commento introduttivo al primo frammento, Ivi, p. 38.
5 Ivi, p. 43-149.

18 Diario VII, p. 117-118, citato Ivi, p. 53.



storica, ha voluto essere per il singolo il punto di partenza per la sua coscienza eterna, ha
voluto interessarlo ben altrimenti che dal punto di vista storico, ha voluto fondare la sua
felicita eterna nel suo rapporto a qualcosa di storico — cio che nessuna filosofia, nessuna
mitologia nessun sapere storico sono mai riusciti a fare'’.

Kierkegaard riconosce a Lessing il merito di aver mantenuto la differenza invalicabile
tra eterno e temporale, evitando la tentazione idealista (hegeliana) di abbassare 1’eternita
a realta storica e di tentare di comprendere la necessita della storia. Occorre recuperare il
paradosso: non c’¢ nessuna affinitd immanente che stia a fondamento tra il temporale e
I’eterno, perché I’Eterno stesso ¢ venuto nel tempo e qui vuole costituire la parentela’.
La felicita eterna non si puo basare dungue su un sapere storico o speculativo, ma solo
sulla decisione di fede esistenziale di fronte al paradosso dell’Incarnazione, dell’Eterno
nel tempo, ossia di fronte al mistero di Gesu Cristo. La fede trasforma il fatto storico
rivelato perché vi riconosce due grandezze eterogenee che si manifestano
contemporaneamente. Questo fatto non pu0 essere compreso storicamente o
speculativamente, ma va incontrato vitalmente nella fede. Il paradosso attira lo sguardo
dell’uomo e la decisione di fede si mette in contatto con I’eterno nel tempo. L’elemento
paradossale sta appunto, per Kierkegaard, nel nucleo del problema di Lessing, vale a dire
nel fatto che il cristianesimo rapporta costantemente il tempo all’eternita:

«Prima viene giustamente quel dubbio di Lessing che “non si puo fondare una salvezza
eterna su di un fatto storico”. Dunque qui esiste un fatto storico, il racconto della vita di Gesu
Cristo. Ma é anche storicamente certo? A cio bisogna rispondere che, anche se fosse la cosa
piu certa di tutta la storia, questo non conta; non si puo direttamente fare un passaggio da un
fatto storico, per fondare su di esso una salvezza eterna. Cio e qualcosa di qualitativamente
nuovo»®. La risposta alla domanda di Lessing € dunque la seguente: non solo il punto di
partenza della beatitudine eterna ¢ storico (I’esistenza del Cristo ¢ I'unico punto di
riferimento, limitato e tuttavia universalmente valido), ma ¢ ancora nel tempo che 1’uomo si
avvia verso questa beatitudine. In altri termini, il realismo storico dell’esistenza dell’uomo-
Dio ¢ tale che accentua I’esistenza storica al punto da dargli la preminenza su ogni forma di
intemporalita®.

Lessing rappresenta dunque la situazione di dubbio a partire dalla quale si puo
instaurare per il singolo la decisione di fede. Mentre la speculazione ricerca con il
pensiero 1’eterno quale fondamento della realta storica, la fede, mediante il paradosso,
realizza la trasformazione del singolo nell’esistenza, in modo che a partire da una
situazione storica si colga la possibilita di acquisire una beatitudine -eterna.
Nell’orizzonte della fede accade che nel tempo si verifichi qualcosa che riguarda
’eternita.

1.3. L’esito tendenziale della cristologia filosofica, quale emerge da questo tipo di
problematiche, sara la separazione di Gesu (storia) dal Cristo (significato universale).
La separazione ¢ esigita dal ruolo mediatore della razionalita moderna. Infatti, a partire
dall’istanza illuminista che contesta la possibilita di un rapporto con la verita basato sulla
sola rivelazione, la strategia del discorso tende a dissociare Gesu da Cristo, poiché
un’individualitd storica e contingente non puo pretendere un’universalita, una

" Diario XI, p.26-27, citato Ivi, p. 79.
8 1vi, p. 93.

9 Diario VII, p. 76, citato Ivi, p. 138.
2 |vi, p. 142.



normativita, un’assolutezza quale il cristianesimo intende riconoscere a Gesu di Nazaret.
La storia seguente si € incaricata di mostrare come la dissociazione di Cristo da Gesu ha
prodotto due movimenti: I’uno ha portato a separare 1’universale di Gesu dalla sua
storicita singolare, fino ad approdare alla riduzione della stessa universalita ad una
variabile dell’antropologia o ad una coincidenza con la visione dell’'uomo dei singoli
autori; I’altro invece, per recuperare 1’originalita della fede per rapporto al Cristo o alla
cristologia, ¢ arrivato a fare della vicenda di Gesu il luogo e I’occasione dell’evento
salvifico, in relazione all’essere credenti. In ambedue le direzioni la dissociazione tra
Cristo e Gesu ha operato nel senso della svalutazione del Gesu storico: tendenzialmente
ridotto alla cifra di una dimensione antropologica o alla figura dell’essere credente?.
Questa problematica filosofica del nesso tra verita e storia mette in luce la difficolta
della razionalita moderna (ma anche I’importanza per la fede cristologica) a pensare alla
verita non come qualcosa di precostituito (nel concetto o nella soggettivita) rispetto
all’accadere storico. La storicita dell evento (cristologico) e invece costitutiva della sua
stessa verita, per cui I’avvenimento, nel suo svolgimento concreto, rimane la norma e la
via di accesso alla verita che in esso si realizza (e non semplicemente si mostra o si
significa). Bisognera trovare una forma di pensiero (logos) capace di mantenere il nesso
tra contenuto e forma di rivelazione, dono e mediazione, verita ed evento.

8 2 L’«ldea Christi» nell ’idealismo tedesco

Cambia decisamente il senso del rapporto tra ragione e Cristo nella speculazione dei
grandi sistemi dell’idealismo. Qui il Cristo diventa quella verita (logos) in cui la ragione
giunge veramente a se stessa:

La cristologia filosofica conosce la sua piu bella fioritura nel periodo dell’Idealismo tedesco.
Cio si puo spiegare col fatto che tutti i suoi rappresentanti, tranne Kant, cioe Fichte,
Schelling, Hegel, Schleiermacher, hanno una prima formazione teologica e non hanno mai
smesso di preoccuparsi dei problemi teologici... L’Illuminismo consegna ai suoi eredi
I’immagine di un Maestro sublime, la figura insuperabile di un Modello di virtu e di
moralita... E tuttavia, i Lumi non hanno bisogno di Gesu, poiché non hanno bisogno della
Redenzione. Gli uomini camminano sulla via del progresso infinito, sulla strada della
perfettibilita illimitata. Quindi una vera e propria salvezza non puo accadere, il male é
estrinseco e oppone soltanto la sua esterioritd opaca, la sua fatalita, da vincere e da
superare... L’umanita dunque ¢ impegnata in un lento processo di maturazione aiutato
dall’educazione, che ¢ Erziehung, educazione, ma anche Bildung, formazione, conformita a
modelli... Il lavoro educativo dell’umanita necessita di educatori, di istruttori. Senza dubbio
il piu grande Lehrer e Maestro fu Gesu... L’Illuminismo non fa altro che riprodurre e
proporre il suo insegnamento. Cio che Egli voleva, annunziava, adesso lo realizza la societa
“illuminata” del Settecento... Ora 1’Aufklarung vive con Kant il suo mezzogiorno e il suo
tramonto. Kant esalta il progresso e i risultati gia palesi, ma nello stesso tempo non si lascia
ingannare né dall’idolo della scienza né dalla virtu innata dell’'uomo. Aufklarung e nel suo
nucleo liberta del pensiero, anziché miglioramento dell’umanita... E il merito di Kant, erede
dell’Illuminismo, di non avere nascosto le ombre della natura umana, I’irriducibilita di un
male radicale, versione laica del peccato originale. La presenza di una radicale irremovibile
radice di malizia e di cattiveria nel cuore umano danneggia la rappresentazione di un
progresso morale faticoso, magari lento, ma continuo e sicuro... In tale prospettiva 1’idea
della giustificazione, sebbene con prudenza, recupera un significato e la rivelazione un’utilita

21 G. MoloLl, Cristologia. Proposta sistematica, Glossa, Milano 1989, p. 40-44.



fondamentale; il Regno di Dio — interiore e non in mezzo a noi — non appartiene a questo
mondo, e fronteggia escatologicamente il Regno di Satana. Nel duellum mirandum la figura
storica di Gesu non puo essere ridotta all’edificazione e alla predica del Lehrer, ripiglia
quindi_una rilevanza simbolica e si riallaccia all’ldea Christi, cioé a un Ideale della Ragion
Pura. E ovvio pero che la sede dell’ideale ¢ la ragione stessa e che su Gesu, testimone della
lotta e magari Salvatore storico, cade solo un raggio indiretto, un riflesso®.

La cristologia idealista raccoglie anzitutto la problematica illuminista
dell’incommensurabilita di finito e infinito e quindi di storia e verita universale,
mantenendo la tensione tra Cristo della fede e Gesu della storia. Opera percio un
passaggio dal fatto all’idea, riconducendo Cristo alla figura del vero filosofo, al
rivelatore di sapienza, all’'uomo ideale. Viene cosi ripresa I’idea del Christus summus
philosophus, archetipo dell’amor Dei intellectualis (Spinoza).

Con Kant pero si rovescia la prospettiva: non si passa piu dal fatto all’idea, poiché la
cristologia trascendentale si appoggia sull’idea personificata del Principio buono,
sull’idea dell’uomo perfettamente gradito a Dio:

In effetti Gesu ha manifestato nella storia I’Idea morale, Idea individualizzata e quindi ideale
della ragione: ¢ I'ldea personificata del Bene, del Principio buono, ossia I’archétipo
dell’vomo gradito a Dio... E palese che lo schema dell’Incarnazione e del destino del Verbo
giovanneo, inclusa la morte come vittima dell’odio verso il Giusto, ¢ ricavato
dall’apparizione storica del Gesu della fede... eppure Kant ribadisce che sono soltanto
schematismi, lineamenti di un monogramma della Ragione pura. L’idea dell’uomo gradito a
Dio, personificazione del buon Principio, obbediente sino alla morte sulla croce, ha il suo
topos, la sua residenza nella ragione?.

L’idea dell’'uomo moralmente gradito a Dio risiede nella nostra ragione, ove ha la sua
verita e necessita oggettiva. La realizzazione empirica resta in sospeso ed é letta nella
vicenda di Gesu al modo di una deduzione trascendentale. Gesu dunque ¢ 1’archetipo
dell’uomo ideale amato da Dio. La cristologia si incentra sull’ldea Christi, ideale della
ragione. L’incarnazione simbolizza 1’inabitazione dell’ideale nella sensibilita e nella vita
empirica, € Gesu Cristo ¢ 1’ideale personificato dell’'uomo gradito a Dio. In quanto ideale
archetipo nella sua rappresentazione storica, la verita di Cristo consiste nella sostanza
interiore di ogni uomo. La realta storica & accaparrata, stilizzata, simbolizzata e solo cosi
Cristo ci raggiunge come verita dell’uomo.

Fichte e Schleiermacher invertiranno il punto di vista, trasferendosi all’interno della
coscienza di Cristo, al centro del suo essere: Cristo e la ragione assoluta divenuta
coscienza di sé immediata®. L’esito ¢ che si innesta la teoria di Cristo nella stessa
persona di Gesu. Mentre Kant proictta 1’ideale archetipo sulla figura di Cristo,
precisando che la sua verita si trova in ognuno di noi, Fichte interiorizza 1’esempio e il
comportamento di Cristo, ne assorbe 1’idea nella coscienza e nella soggettivita: non ¢
importante essere graditi a Dio, ma essergli uniti, omogenei. L’intuizione di Cristo, nella
sua autocoscienza, realizza I’immagine nascosta in lui, I’'immagine di Dio, il Figlio.

L’umanita ha bisogno dell’immagine soprasensibile del suo destino, ossia di un’immagine
prodotta dalla liberta (in tal senso soprasensibile) e che a sua volta sia in grado di fondare la
liberta: la liberta deve essere fondata da un’immagine che sia creata dalla stessa liberta.

22 X. TILLIETTE, Sulla Cristologia idealista, in “Filosofia e Teologia” (1989) 1, p. 23-25.
23 i
Ivi, p. 26.
% Sulla cristologia di Schleiermacher si veda S. SORRENTINO, La cristologia di Schleiermacher. Saggio di lettura
cristica, in “Filosofia e Teologia” (1989) 1, p. 40-69.



Come ¢ possibile? E proprio Gesu Cristo a chiudere il cerchio: la storia ha bisogno di
un’immagine (un Bild) per far scattare e per calamitare il suo sforzo morale; orbene,
I’umanita non pud abbozzare tale immagine di liberta senza possedere gia la liberta. La
persona che congiunge ideale e liberta, Gesu, risolve 1’aporia. Il fenomeno “Gesu” ¢
irripetibile: per lui era storico cid che per noi € metafisico, cioé la coscienza immediata della
sua unione con Dio, la sua coscienza filiale. Cosi Gesu diventa un “individuo unico e
insuperabile”, un fenomeno definitivo proprio nella sua concretezza storica, nella sua
persona irripetibile e insuperabile, depositaria di una vocazione divina unica.

Fichte soggettivizza ¢ interiorizza 1’ldea Christi che ¢ I’intima unione tra uomo e Dio,
finito e infinito. Quest’idea ¢ in Gesu un’evidenza, un concetto individualizzato. Gesu €
il Cristo (unione di Dio e uomo) in ldea.

Hegel e Schelling radicalizzano quest’impostazione, inserendo Gesu Cristo nelle
pieghe dell’Idea e del suo sviluppo in un sistema. Cosi Cristo perde la sua fatticita
storica e viene inserito nel processo dello Spirito assoluto che guida e fa la storia. Nei
grandi sistemi dell’idealismo domina 1’idea del Dio-uomo e il principio
dell’incarnazione, che perd ¢ risolto in legge del sistema, stemperando 1’unicita
dell’evento storico nell’universalita del concetto. Gli umanesimi prometeici derivati
dall’idealismo si presentano come una cristologia a rovescio.

Data I’'importanza che ha assunto anche in teologia la cristologia di Hegel ne riprendiamo le
due intuizioni centrali per valutarne poi il contributo. | due fuochi della cristologia hegeliana
sono la Menschwerdung (incarnazione) e la “morte di Dio”*. Al centro del sistema si trova
Dio: «Dio ¢ I’oggetto uno ed unico della filosofia; occuparsi di Dio, tutto riconoscere in lui,
ricondurre tutto a lui, come pure dedurre da lui ogni particolare e tutto giustificare solamente
in quanto si origina da lui, mantenersi in connessione con Dio, vivere nel suo raggio e avere
la sua anima; questo e il compito della filosofia. La filosofia e percio teologia e
I’occupazione con Dio, o piuttosto in Dio, ¢ per sé servizio divino»®. Non si tratta pero di
restaurare la metafisica classica, ma di portare a pensiero 1’intuizione di Dio come Spirito:
«L’assoluto ¢ lo spirito: questa ¢ la piu alta definizione dell’assoluto», ed & «il contenuto
della religione cristiana far conoscere Dio come spirito»®. Si tratta dunque di riesporre
filosoficamente una verita gia data storicamente col cristianesimo. Ma il significato dei
termini in verita € cambiato. La caratteristica dello “spirito” per Hegel ¢ 1’autoconoscenza, la
conoscenza di sé, 1’autoriflessione, cio¢ la caratteristica peculiare che i moderni hanno
riconosciuto al soggetto. Dire spirito significa dire autotrasparenza e manifestazione di sé a
se stesso. Quindi il passaggio dalla rappresentazione religiosa al concetto non e una semplice
riesposizione speculativa di dati cristiani, ma un radicale ripensamento e una riformulazione
del contenuto cristiano entro le coordinate della modernita. Hegel dissolve il Dio fondamento
trascendente e lo risolve nelle coordinate del pensiero moderno della soggettivita. Si tratta di
una vera e propria «secolarizzazione del Dio della metafisica classica». (a) L incarnazione.
In questo processo di secolarizzazione svolge un ruolo centrale la categoria dell’incarnazione
(Menschwerdung). Essa indica infatti il movimento fondamentale della secolarizzazione,
ovvero il farsi mondo da parte di Dio, il suo risolversi nella natura e nella storia, il suo
dissolversi come essere supremo separato e trascendente rispetto al finito. L’incarnazione ¢
un evento necessario alla stessa natura dell’assoluto, deducibile dalla natura spirituale di Dio:
«Lo spirito deve avere coscienza, deve differenziarsi, altrimenti non é spirito; questo dunque
e in esso il momento della finitezza. Lo spirito deve avere in se stesso la determinazione

% per questa parte si veda il lucido contributo di L. CORTELLA, Secolarizzazione del Dio metafisico: Hegel e
l'incarnazione, in “Filosofia e Teologia” (1999) 1, p. 100-111. Per una pit ampia esposizione delle idee centrali del
saggio si veda anche L. CORTELLA, Dopo il sapere assoluto. L’eredita hegeliana nell’epoca post-metafisica, Guerini e
Associati, Milano 1995. Per una prima presentazione della cristologia di Hegel si veda M. BORGHESI, La figura di
Cristo in Hegel, Edizioni Studium, Roma 1983. Una lettura piu sistematica si trova in E. BRITO, La Christologie de
Hegel. Verbum crucis, Beauchesne, Paris 1983.

% | ezioni sulla Filosofia della Religione, Laterza, Bari 1983, vol. I, p. 29.

%" Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, Laterza, Bari 19897, p. 375.



della finitezza. Cio puo apparire blasfemo; ma se lo spirito non ha in sé la finitezza, la
finitezza sta davanti a lui dall’altra parte, e allora la sua infinitezza ¢ una cattiva
infinitezza»®®. All’autocoscienza € necessaria la differenza, vale a dire la distinzione tra sé
come soggetto e sé come oggetto: altrimenti non e spirito. La moderna filosofia del soggetto
stabilisce le coordinate della natura di Dio. Il punto centrale dell’argomento ¢ la necessita
dell’assoluto di farsi altro da sé, la necessita dell’unita assoluta di farsi differenza, la
necessita per I’infinito di farsi finito. B proprio nell’incarnazione che la differenza riceve il
suo diritto, il diritto della diversita. Dio puo continuare ad essere se stesso a patto di farsi
finito. Senza la fine della sua trascendenza, della sua separazione dal mondo, senza il suo
risolversi nel mondo, Dio non pud mantenere la sua assolutezza. L’incarnazione non ¢
dunque il farsi mondo di un Dio che rimane trascendente, grazie alla distinzione (propria
della rappresentazione religiosa) di Padre e Figlio. Nel Figlio si risolve totalmente il Padre,
poiché la verita concettuale della rappresentazione religiosa del Figlio e costituita proprio
dalla fine dell’opposizione tra natura divina e natura umana: 1’una si ¢ risolta nell’altra e la
loro identita costituisce la verita dell’assoluto. Non si tratta di una perdita da parte di Dio,
anzi I’incarnazione costituisce la vera manifestazione di Dio nella sua piena divinita. La
finitezza, la differenza, la negativita non sopraggiungono dall’esterno alla natura divina e
quindi non la indeboliscono: «Il Figlio ¢ D’altro dal Padre, e Dalterita ¢ la differenza,
altrimenti non ci sarebbe lo spirito; ma I’altro ¢ Dio, ha in sé tutta la pienezza della natura
divina. Al fatto che I’altro ¢ il Figlio di Dio, quindi ¢ Dio, la determinazione dell’alterita non
porta alcuna diminuzione»®. Nell’incarnazione non ¢ il fintio che si risolve nell’infinito, ma
€ questo che si deve “finitizzare”. In realta entrambi i movimenti sono necessari all’assoluto,
che ¢ costituito dal risolversi dell’'uno nell’altro. (b) La «morte di Dio». Ma se con
I’incarnazione Dio si abbandona al finito, al mondo, alla caducita, si fa esistenza sensibile,
immediatezza naturale, mero esserci, subendone gli effetti piu radicali, la morte € il vertice e
la logica conseguenza dell’incarnazione di Dio: «La piu alta finitezza non ¢ la vera vita
temporale, bensi la morte, il dolore della morte € la piu alta negazione, la piu astratta, lo
stesso limite temporale, la finitezza nel suo piu alto estremo». Ecco dunque «la piu alta
alienazione dell’idea divina: “Dio ¢ morto, Dio stesso ¢ morto™: ¢ una straordinaria terribile
rappresentazione, che porta alla rappresentazione del piu profondo abisso della scissione»®.
Il dolore e la morte non sono realta estranee a Dio, ma elementi costitutivi della sua natura,
anzi condizioni della sua divinita: «La divinita e appunto in questa identita universale con
I’alterita, la morte. L’amore ¢ questa immensa unificazione di questi estremi assoluti»®. Che
Dio sia amore, si mostra proprio nell’incarnazione, cio¢ nel farsi identico con 1’altro da sé.
Solo nell’abbandono all’altro I’assoluto si manifesta come tale e in cio consiste il suo dolore
necessario, la sua necessaria negazione, «il negativo dell’infinito dolore dell’amore.
L’amore conduce Dio alla morte, al suo annientamento. Infatti se Dio ¢ morto, Dio non ¢ piu,
e rimane solo la caducita, la scissione, il dolore del mondo: «Dio € morto, questo é il
pensiero piu terribile, che tutto cio che é eterno, vero, non €. La negazione ¢ il Dio stesso. A
cio si ricollega il piu alto dolore, il sentimento della completa perdizione, la rinuncia a tutto
cio che vi e di piu elevato»®. Il processo di secolarizzazione del Dio metafisico é giunto al
capolinea. Dio si e fatto mondo e ne é stato travolto, subendo la legge della finitezza. Dio é
abbandonato e impotente nel mondo, consegnato alla sua caducita, cioe incapace di offrire un
fondamento trascendente, un senso a tutto cio che é. «Pero il corso non si ferma qui, ma
avviene il capovolgimento, Dio persiste in questo processo che € solo la morte della morte:
Dio ritorna in vita, si tramuta cosi nel contrario»®. La risurrezione & I’ultima parola: alla
finitizzazione dell’infinito corrisponde [’assorbimento del finito nell’infinito. Ma la
risurrezione di Gesu va intesa in modo hegeliano, non cristiano. Si tratta del compimento
della dimensione profonda della morte di Gesu: essa non ¢ solo I’estrema manifestazione e
conseguenza della finitezza, ma & anche la morte della finitezza, ovvero la negazione di

% |_ezioni sulla filosofia della religione, vol. 11, p. 5.
2 |vi, p. 126.

%0 |vi, p. 141-142.

1 |vi, p. 142.

%2 Ivi, p. 160.

% Ivi, p. 149.



quell’esistenza sensibile in cui si concludeva il processo dell’incarnazione. L’alienzione
dell’assoluto, giunta alla conclusione estrema della morte, diventa una “negazione della
negazione”. La risurrezione € gia tutta qui. Si tratta perd di capire bene in cosa consista
questo superamento dell’esistenza naturale immediata, rappresentata dalla figura
dell’ascensione al cielo. La finitezza era gia in sé piena manifestazione del divino: nel Figlio
si manifesta pienamente il Padre e la negativita € un momento del divino: «Dio stesso é
morto si dice in un canto luterano. Con cio ¢ espressa la coscienza che 1’'uomo, il finito, cio
che é fragile, la debolezza, il negativo, sono pure un momento divino, che tutto cio € in Dio,
che la finitezza, la negativita, I’alterita non sono fuori di Dio e che I’alteritd non ¢ un
ostacolo per I’unita con Dio»*. Il farsi finito di Dio esprimeva un’essenziale non-finitezza
del finito: esso non puo essere solo finito, perché si tratta di un finito che & I’alienazione
dell’infinito. In sé il finito ¢ infinito, 1’alterita ¢ identita, la scissione ¢ unita. Gia
I’incarnazione realizzava la verita, cio¢ 1’unita di finito e infinito. La risurrezione aggiunge a
tutto cio semplicemente la consapevolezza di questa unita: «La verita, cui gli uomini sono
giunti per mezzo di questa storia, quello di cui essi sono divenuti coscienti in tutta questa
storia, ¢ che I’idea di Dio ¢ divenuta per essi una certezza, che 'uvomo ha raggiunto la
certezza della sua unita con Dio, che ’'umano ¢ immediatamente spirito presente»®. La
vittoria sulla morte in cui consiste la risurrezione € dunque la consapevolezza che il finito
non sta fuori dell’infinito, che il mondo non sta di contro a Dio, che ha fine 1’opposizione
dell’uomo con Dio. Il superamento della finitezza non consiste dunque in un processo grazie
al quale Dio, sollevandosi al di sopra dell’orizzonte mondano, riguadagna, dopo
I’alienazione nel finito, la propria natura trascendente. La risurrezione significa invece solo
una nuova autocoscienza del finito che riconosce la propria natura infinita e divina. Il
capovolgimento della risurrezione e il ritorno di Dio presso di sé nel finito, I’avvento dello
spirito: «La morte ¢ 1’amore stesso; ¢ percio intuita come amore assoluto. E 1’identita del
divino e dell’'umano, per la quale Dio nell’umano, nel finito, ¢ presso di s€, e questo finito,
nella morte stessa, e determinazione di Dio. Dio ha riconciliato il mondo con la morte e si
riconcilia eternamente con se stesso. Questo ritornare € il suo ritorno in se stesso, percio e
spirito»®*. Questo passaggio si realizza come passaggio dal Figlio allo Spirito, come
trasformazione della sensibilita naturale in spiritualita, vale a dire come un passaggio dalla
pura esistenza finita ed esteriore dell’assoluto all’autoconsapevolezza dell’assoluto in questa
stessa finitezza. In quanto il finito ragglunge questa consapevolezza €sso supera in cio la sua
mera caducita e limitatezza: esso non ¢ mera finitezza ma ¢ spirito. D’altra parte a Dio ¢
necessaria la mediazione del finito: senza la mediazione del finito Dio non raggiungerebbe la
coscienza di sé e dungue non potrebbe porsi come spirito. Solo attraverso la coscienza umana
Dio giunge a conoscere se stesso, in quanto Egli € mediato solo dalla coscienza dello spirito
finito, cosicché egli deve finitizzarsi per divenire sapere di se stesso attraverso questa
finitizzazione. Dio si conosce solo nell’'uomo, il suo “sapere di s€¢” ¢ la sua autocoscienza
nell’uomo e il sapere che I’uomo ha di Dio, che progredlsce al sapersi dell’uomo in Dio. E la
lezione di M. Eckart: 1’occhio con il quale Dio mi vede ¢ ’occhio con il quale io lo vedo. Il
mio occhio e il suo fanno uno. Nella giustizia io sono posto in Dio e Dio in me. Se Dio non
fosse, i0 non sarei, se i0o non fossi, Dio non sarebbe. Certo, questo movimento
dell’autoconoscenza di Dio nell’'uomo non puo essere opera del singolo, bensi in essa il
singolo viene superato nella comunita religiosa. E in essa che Dio raggiunge la sua
conoscenza di sé, ed e la formazione della comunita il vero esito e significato del processo di
risurrezione € ascensione: come spirito Dio non ¢ solo un’essenza astratta, che si riferisce a
Sé, ma, proprio perché spirito, ha come determinazione il porsi come immagine dinanzi alla
comunita che lo conosce, nella qule soltanto egli puo vivere come spirito. Dio si pone come
spirito nel riconoscimento della comunita, nella Chiesa: Dio € spirito solo in quanto € nella
comunita. Il completo dispiegamento dell’essenza di Dio consiste nel sapere di Dio raggiunto
all’interno della comunitd, ossia nella religione. Porre Dio come spirito significa
comprenderlo come religione, intesa come 1’autoconoscenza di Dio nella comunita. Il
processo dell’incarnazione ¢ giunto al suo esito estremo, che ha dissolto I’esteriorita della

* Ivi, p. 154.
% Ivi, p. 154.
% Ivi, p. 149.



trascendenza astratta dell’assoluto, risolvendolo nell’interiorita dello spirito che si realizza
nel soggetto, non in gquanto singolo, ma in quanto comunita. La secolarizzazione di Dio €
compiuta. Si noti, infine, che non viene operata una semplice e immediata identificazione tra
I’autocoscienza umana e 1’assoluto, poiché nella sua unita con 1’assoluto 1’autocoscienza
perde ogni tratto di finitezza e naturalita e si riconosce come assoluta. In quanto
I’autocoscienza si pone come spirito assoluto, essa perde le sue caratteristiche naturali ed
individuali. Essa si pone solo come “puro sapere”, in cui scompare la finitezza. Dio si pone
come spirito nell’autoposizione del concetto, in quel puro sapere che ¢ processo riflessivo in
cui il concetto pone se stesso, la sua assolutezza. Lo spirito & soggettivita assoluta che, in
virtu della sua autotrasparenza, nel vedere se stessa pone la propria realta e al tempo stesso
risolve la propria realta in quel processo di autoriflessione. Dio é risolto in un sapere, anzi
nella coscienza di sé di questo sapere: Dio e raggiungibile soltanto nel puro sapere
speculativo, ed é soltanto in quel sapere, ed € soltanto quel sapere stesso, perché egli e lo
spirito. 1l segreto del concetto hegeliano di spirito si conferma essere la soggettivita moderna,
nel suo esito estremo. In questo processo di autoriflessione la fede & superata nella
testimonianza dello spirito a se stesso: 1’unica vera giustificazione dei contenuti della
religione € il rapporto che lo spirito ha con se stesso, il sapere che esso ha di sé. Nella sua
riflessione sull’incarnazione Hegel ha dunque cercato di recuperare un Dio perduto,
salvandolo nel soggetto, ossia nel sostituto del vecchio fondamento ontologico. In tal modo
ha pensato di redimere la storia dall’insensatezza della morte di Dio, conferendole un senso,
una direzione, una finalita. Ma alla fine egli ha rlemplto I’esperienza dell’assenza di Dio con
I"assicurazione che del vecchio buon Dio non ¢’¢ piu bisogno, poiché il senso ultimo del
tutto rimane ancorato saldamente ai meccanismi della soggettivita moderna. In tal modo
I’incarnazione, anziché significare la salvezza del finito, ¢ venuta a rappresentare solo un
ennesimo tentativo di assolutizzare la finitezza, al di la di ogni limite. In tal modo Gesu si
trova risolto nel logos del dinamismo dell’autocoscienza, intesa come il sapere riflessivo
dell’unita pienamente riconciliata di finito e infinito. Il Cristo non e altro che la cifra della
legge del processo del venire a sé dell’ Assoluto nell’altro da sé.

Questa proposta cristologia idealista perde di fatto il Gesu storico reale. E questo il
senso della contestazione kierkegaardiana: poicheé il mediatore e inteso come figura della
mediazione logico-dialettica dell’assoluto, Cristo ¢ tolto nella cristologia e
I’incarnazione ¢ svuotata. Hegel, infatti, nega che Gesu, cio¢ un uomo singolo, sia Dio
apparso nel tempo. Cristo ¢ tolto per dare risalto all’elemento concettuale del
cristianesimo, ridotto ormai a una sintesi speculativa di infinito-finito, totalmente
afferrabile sul piano della ragione: «La confusione moderna € riuscita a ridurre tutto il
cristianesimo a comunicazione diretta, lasciando fuori cioé¢ il comunicante, 1’Uomo-
Dio»¥. Occorre invece accettare il comunicante che ¢ 1’Uomo-Dio quale segno di
contraddizione. Ma cio0 rende impossibile qualunque comunicazione diretta. Nel caso di
Cristo, infatti, non solo la sua persona € piu importante della sua dottrina, ma cio che
dice di sé & un paradosso, uno scandalo, che non puo diventare evidente: guest uomo €
Dio con noi. Hegel riduce I’'uomo-Dio a designazione dell’uomo divino in generale, a
cui sono state tolte le determinazioni di temporalita, contemporaneita e realta,
risolvendolo in un modello concettuale eterno. Si comprende ’accusa di gnosticismo
rivolta alla riflessione cristologica hegeliana e la risoluzione della teologia in
antropologia, attraverso la cristologia: 1’'uomo-Dio € risolto nel simbolo dell’anthropos
universale. Di piu: Dio ¢ risolto nell’uomo. Infatti I’incarnazione comporta la negazione
del Padre come essere in sé distinto e trascendente. In tal modo 1’incarnazione non
designa piu I'unione delle due nature, bensi il passaggio dall’una all’altra: Dio diventa
uomo nel senso che 1’essenza di Dio ¢ di cessare di essere Dio per diventare uomo. Dio é

%7 S. KIERKEGAARD, Esercizio di cristianesimo, Borla, Roma 1971, p. 186



essenzialmente «atto di svuotamento di sé», un diventare altro nell’estraneazione di sé da
sé, per recuperarsi nell’altro. In questo processo, come gia il Padre, cosi anche il Figlio &
tolto nello Spirito. Nella morte di Dio in Cristo si realizza quindi un duplice processo: la
negazione dell’Assoluto come altro dal mondo, dell’infinito come diverso dal finito e
insieme il superamento dell’identificazione tra I’ Assoluto e la persona individua di Gesu.
Il Padre e il Figlio sono “tolti” nella morte di Gesu e si risolvono in momenti del
processo dell’Assoluto come Spirito, immanente alla totalita del finito. Lo Spirito
assoluto é realta universalizzante ma non personalizzante, poiché esige il superamento di
ogni individualita finita nell’ideale-impersonale. Cristo € tolto nel logos che rappresenta.

8 3. La ricerca del “logos” di Gesu

Alla luce di quanto fin qui esposto si delinea il problema centrale di una cristologia
filosofica: per quale (tipo di) ragione (logos) Gesu ¢ il Cristo e come tale rilevante per
noi e per ogni uomo? Di fatto la ragione dell’universalita di Gesu come il Cristo viene
cercata in diverse direzioni, che risultano pero estrinseche rispetto alla concreta vicenda
storica del Nazareno. La questione aperta € dunque la seguente: se e vero che Gesu
Cristo porta la ragione umana alla sua verita, al suo logos autentico e riuscito, quale
logos permette di cogliere la verita di Gesu come il Cristo nel suo libero e concreto
avvenimento storico?

Analizziamo la soluzione proposta recentemente da due diverse scuole di pensiero:
una di matrice tedesca e di impostazione trascendentale (Th Propper), 1’altra di area
francese e di impostazione fenomenologica (M. Henry). Si tratta di due percorsi
promettenti, che cercano di tenere in vista I'importanza di Cristo per il pensiero,
mantenendo il presupposto che proprio lo sforzo di cogliere la ragione per cui Gesu,
nella sua concreta storicita, € il Cristo universale realizza la forma della ragione nella
quale I’uomo giunge alla verita di sé e della storia.

3.1. La proposta trascendentale-pragmatica individua nella liberta il principio
filosofico della teologia, intesa come comprensione critica dell’autocomunicazione di
Dio in Cristo®. Si tratta di un interessante tentativo di ripensare la qualita teologica
dell’accadimento storico di Gesu alla luce della “liberta” quale mediazione concettuale e
filosofica adeguata della teologia.

Per il pensiero moderno Gesu Cristo e elemento integrante della realizzazione
dell’umanita dell’'uvomo al modo di una cifra, di un simbolo, metafora o sigla dell’uomo
nuovo, in cui sono espresse le precomprensioni di volta in volta messe in gioco dagli
autori in campo. Una simile impostazione smarrisce 1’elemento essenziale della fede
cristologica, cioé il fatto che non € in un contenuto o simbolo afferrabile in se,
indipendentemente dalla forma della sua mediazione storica concreta, che Gesu realizza
e salva ’'uomo. Occorre mantenere al centro della comprensione di Gesu I’inscindibilita

% per questa promettente linea di pensiero si veda soprattutto TH. PROPPER, Der Jesus der Philosophen und der Jesus
des Glaubens, Matthias-Griinewald, Mainz 1976; IDEM, Evangelium und Freie Vernunft. Konturen einer theologischen
Hermeneutik, Herder, Freiburg 2001; IDEM, Redenzione e storia della liberta. Abbozzo di soteriologia, Queriniana,
Brescia 1990. Una lucida applicazione di queste tesi al problema della liberta di Gesu si puo trovare in G. ESSEN, Die
Freiheit Jesu. Der neuchalkedonische Enhypostasiebegriff im Horizont neuzeitlicher Subiekt- und
Personphilosophie,Verlag Pustet, Regensburg 2001.



di forma e contenuto. E proprio nello stesso avvenimento storico, che realizza un’unita
inscindibile tra rivelazione di Dio e forma della sua mediazione (rivela attuando,
realizzando) che si da la determinazione ultima del senso assoluto dell’umano. In questa
direzione risultano centrali le categorie dell’incontro interpersonale e del riconoscimento
dell’altro. Infatti, I’esigenza emersa ¢ pienamente tutelata se quest’evento che compie ¢
pensato al modo del riconoscimento della liberta dell’'uomo nella sua incondizionatezza
nell’amore, un riconoscimento che ¢ possibile solo mediante realta simboliche e storiche.
In esse ¢ la liberta che si determina e interpella 1’altra liberta a compiersi in maniera
conforme all’incondizionatezza del senso esibito e realizzato nei gesti che lo mediano. In
tal senso si deve parlare della verita di Dio in Cristo come di un indeducibile e libero
rivolgersi di Dio all’'uomo in un riconoscimento d’amore incondizionato, che nella
storia libera di Gesu si realizza in maniera definitiva e insuperabile. Tale espressione
vuole significare la portata universale del darsi concreto e fattuale di una possibilita di
senso dischiusa da Gesu Cristo. Tale possibilita non e accessibile all’'uomo gia da
sempre, al modo di una verita precostituita rispetto al suo accadimento storico-concreto,
ma solo nella storia concreta, al modo di un evento unico e sorprendente. Ma cio
significa che I'uomo ¢ aperto a un senso assoluto non immediatamente, secondo una
necessita atemporale (rischio della prospettiva trascendentale astratta), bensi nella sua
esperienza storica.

La domanda di senso 1’uomo la pone e ne cerca una risposta in cio che fa e per cui si decide
(nella sua storia): posso volere me stesso assolutamente, affermare me stesso
incondizionatamente e mettermi in gioco totalmente nelle cose che faccio e che cerco, se
queste cose sono finite, limitate e contingenti? Tale domanda ¢ dischiusa dall’atto stesso
della liberta, che a livello formale e affermazione di sé incondizionata, che non trova pero un
contenuto che ne adegui I’incondizionatezza. Ci puo essere un senso assoluto che riempia a
livello contenutistico 1’orizzonte di senso incondizionato dischiuso dalla liberta? Oppure la
liberta si deve “vergognare” dell’assolutezza che dischiude nei suoi atti e anticipa nelle sue
scelte, cercandola nelle cose e negli incontri, e deve ridimensionare le sue pretese? Nella sua
radicalita la domanda di senso puo ricevere una risposta solo all’interno di un riconoscimento
da parte dell’altro e non nella relazione soggetto-oggetto: che io «debba essere» puo essere
solo riconosciuto in modo assoluto eppure gratuito da parte dell’altro. La domanda di senso ¢
quell’aprirsi della liberta attraverso i suoi gesti all’esigenza di incondizionatezza che la abita
e che solo il riconoscimento (incondizionato) da parte della liberta dell’altro puo riempire. La
mediazione della risposta alla domanda di senso si da nella dinamica del riconoscimento
dialogico-interpersonale. In questa prospettiva Dio stesso € una «promessa» rivolta alla
liberta dell’uomo, il possibile fondamento dell’incondizionato riconoscimento della creatura
nella luce dell’intenzione del Creatore. L’uomo ¢ liberta convocata, chiamata a essere se
stessa dal rivolgersi a lei di Dio stesso nel dialogo della relazione creaturale. E questa
“promessa” che rende possibile la liberta dell’uomo come autodeterminazione di sé (ossia
come possibilita di volersi e di scegliersi incondizionatamente negli atti della liberta), poiché
la apre a partire dalla possibilita dischiusa dal riconoscimento dell’Altro. Il senso diventa
allora cio che la liberta pone per corrispondere al riconoscimento che riceve: laddove il
riconoscimento é incondizionato, c¢’é spazio per un senso incondizionato e quindi assoluto.
Ma la risposta alla domanda di senso in cui la libertd si apre al riconoscimento
incondizionato da parte dell’altro non puo diventare reale e certa nella riflessione o nella
ricerca astratta ¢ intellettuale. Se 1’esperienza di un senso assoluto viene mediata alla liberta
finita attraverso la liberta storica dell’altro, essa si da pienamente solo al modo del gesto
simbolico di un amore incondizionato, in cui si svela nel suo stesso realizzarsi una promessa
assoluta. La liberta finita vive di un senso solo se pud anticipare nei suoi gesti un
riconoscimento incondizionato di una liberta assoluta, riconoscimento che puo essere solo
anticipato liberamente (credendoci) in relazione a relta storico-simboliche (concrete), poiché



non pud mai essere tematizzato esaustivamente nell’espereinza finita, ma soprattutto perché
il riconoscimento deve essere gratuito, e percio irriducibile a un orizzonte di senso previo e
necessitante. Questo senso € dunque affidato alla liberta umana perché lo realizzi nella storia
reale e cosi lo comunichi. Si comprende il mistero dell’'uvomo-Dio che & Gesu: il rivolgersi
incondizionato di Dio che riconosce 1’'uomo, deve accadere concretamente in una liberta
umana che lo riceve, anticipandolo in gesti simbolici che lo realizzano e quindi lo
comunicano. Questo € il luogo del costituirsi del senso assoluto, e non solo della
manifestazione di un senso prestabilito e preesistente rispetto alla sua mediazione e
realizzazione storica. Ma se la manifestazione del senso assoluto ha la forma della realta
storica, deve avere le caratteristiche del simbolo. Il senso assoluto puo essere svelato solo
simbolicamente, cioé realizzato in eventi storici che ne esplicitano il contenuto, e quindi
simbolicamente percepito (fede). Ma queste condizioni sono realizzate solo se il senso
assoluto si da al modo dell’amore incondizionato che, riconoscendo 1’altro assolutamente,
fonda la possibilita di un senso assoluto della vita. In tale prospettiva 1’evento di Gesu Cristo
inteso come realizzazione del senso assoluto per 1’'uvomo viene compreso adeguatamente
come |’accadere concreto e insuperabile del libero rivolgersi da parte di Dio all’'uomo in un
riconoscimento incondizionato che offre all’'uomo una liberta nuova e quindi la salvezza
(senso assoluto). In un tale rivolgersi di Dio, lo stesso Dio si rende presente personalmente:
cio significa che in Gesu Cristo si compie il definitivo e insuperabile rivolgersi di Dio
all’'uvomo e la sua immediata comunicazione. Un tale evento non pud essere inteso
indipendentemente dal suo libero accadere storico, ma solo in esso, e nel suo accadere il
contenuto e la forma della mediazione, il senso e il gesto sono inseparabilmente dati insieme.
La verita di Gesu, cioé¢ il libero rivolgersi di Dio a noi nell’autocomunicazione che € dono di
sé, ¢ inseparabile dal suo accadere storico concreto e la sua storia ¢ 1’'unica forma di accesso
adeguata alla sua verita. Ma cio significa che non posso cogliere la verita che € in gioco nella
vicenda di Gesu se non nella misura in cui vi anticipo nella fede quel senso simbolicamente
dischiuso e realizzato in questa stessa vicenda che € il libero rivolgersi incondizionato di Dio
nel riconoscimento dell’altro.

Il rivolgersi definitivo dell’amore di Dio in Gesu implica quindi che questi non sia
riconducibile a wuna verita anche altrimenti accessibile, essendone 1’attuazione
insuperabile e unica, e inoltre implica che Gesu Cristo sia ci0 a cui si deve tornare
perché questa verita dell’amore sia realizzata oggi come riconoscimento della mia
liberta: e proprio li, in Gesu, che Dio si determina (in relazione al contenuto simbolico)
in modo da riconoscere incondizionatamente la mia liberta. Non torno a Gesu perché li
trovo un esempio da imitare o un’ideale concretizzato da portare avanti o delle regole
per vivere bene, ma perché é in lui che Dio fonda la mia liberta, determinandola col suo
riconoscimento d’amore. L’accadere in Gesu di questo rivolgersi di Dio (la forma) ¢
costitutivo della sua verita (il contenuto) e questa verita € riconoscimento della mia
liberta e quindi fondamento nuovo che in essa si realizza se viene accolto in liberta
(fede).

Gesu ¢ unico proprio perché in lui il Dio che si rivolge incondizionatamente all’uomo
e la liberta umana che si riceve totalmente da tale riconoscimento e lo attualizza si
realizzano nella reciprocita, cosi da determinarsi reciprocamente nello stesso
accadimento storico. Solo una filosofia della liberta permette di cogliere il segreto di
Gesu, ossia la perfetta corrispondenza e unita di forma e contenuto della rivelazione
(essendo la sua verita un dono d’amore, inscritto nel riconoscimento incondizionato
dell’altro). L’evento di Gesu Cristo ¢ quel contenuto (storico-Simbolico) che permette
all’'uomo di autodeterminarsi secondo 1’incondizionatezza che abita la sua liberta. Offre
infatti un orizzonte di senso assoluto, che corrisponde all’esigenza di riconoscimento
incondizionato da parte dell’altro nell’amore.



3.2. Nell’ambito della fenomenologia francese si ¢ invece fatta strada la proposta di
pensare 1’accesso alla verita di Gesu come fenomenologia della vita, in cui cio che si
manifesta e 1’orizzonte del suo apparire coincidono (interiorita)®. La difficolta a
identificare il logos adeguato che permette di accedere alla verita cristologica deriva dal
fatto che la rivelazione di Gesu Cristo € una manifestazione (fenomeno) che trasgredisce
la verita di questo mondo e quindi non puo essere accolta a partire da un orizzonte di
manifestazione previo, pacifico, autoevidente, disponibile all’'uomo ¢ alla sua coscienza
(ragione), ma esige piuttosto una conversione, che disponga a ricevere il fenomeno a
partire dalla luce che lui stesso dispiega nel suo accadere. E questa, in estrema sintesi,
I’idea centrale che la fenomenologia di M. Henry elabora nella sua fenomenologia della
verita cristologia®.

La verita del mondo é strutturata in modo tale che nei fenomeni che appaiono si da una
distinzione tra il mostrarsi (luce) e cio che si mostra (le cose). Il mondo ¢ 1’orizzonte di
questo mostrarsi, in cui le cose si mostrano. Questo mondo puo essere percepito come una
realta a seé (essere) o come una proiezione della coscienza (soggettivita), ma cio che conta e
che altro ¢ il mostrarsi e altro cio che si mostra. La verita del mondo ¢ I’orizzonte di visibilita
delle cose, che diventano visibili non in quanto si mostrano a partire da sé, me nel loro
entrare nell’orizzonte del mondo. Tale orizzonte € come un campo esteriore, articolato nel
tempo come un flusso continuo. Cio implica che il mondo faccia apparire, vedere le cose
gettandole fuori, estraniandole da se stesse, cosi che entrino nel suo orizzonte di visibilita. In
quanto costringe le cose a gettarsi fuori di sé, il mondo se ne impadronisce, svuotando le
cose della loro sostanza, della loro interiorita: € un mostrare che distrugge. Il mondo é
indifferente a cio che rischiara con la sua verita, ma cio che appare nell’orizzonte del mondo
e svuotato di sé e consegnato in una pura apparenza transitoria (tempo). Rispetto a questo
modo di far apparire le cose nella verita del mondo, il cristianesimo rivendica una verita
differente. Non ¢é la verita di uno stato di cose e delle proposizioni che lo esprimono: cio
riporterebbe la verita del cristianesimo nella verita del mondo, poiché uno stato di cose deve
essere manifesto nella veritd del mondo e quindi “gettato fuori” di sé, perché si mostri e
compa1a nell’orizzonte del mondo come fenomeno. In tal modo pero 1’apparire dello stato di
cose ¢ ancora subordinato all’apparire del mondo, alla sua apparizione come mondo.
Piuttosto, la verita del cristianesimo e verita fenomenologlca pura, in senso assoluto. Essa
concerne il mostrarsi e il fatto di apparire e non cio che appare nell’orizzonte del mondo.
Riguarda quindi la «fenomenicita» (1’apparire, il mostrarsi, la manifestazione). Se Ci Si
chiedesse «cosa si manifesta, si rende vero, si rivela?», si dovrebbe rispondere: non qualcosa
a sé, un potere dietro alla manifestazione. E la verita stessa nel suo dispiegamento a rendere
vero, & la manifestazione in quanto si manifesta a rendere manifesto (non il mondo). Se la
verita del mondo manifesta collocando la cosa fuori di s€, nell’esteriorita e separando cosi
manifestazione e cosa manifestata, la verita cristiana al contrario € interiorita, &
manifestazione che si dispiega: non differisce da cio che rende vero. La “fenomenicita” pura
e una sostanza la cui essenza e di apparire, mostrarsi. Cio che si manifesta € la
manifestazione stessa, un’autorivelazione nella sua folgorazione immediata e originale. In
quanto autorivelazione assoluta, Dio e la rivelazione pura che non rivela altro che se stesso:
Dio si rivela. E, in alri termini, la Vita che si auto-genera. Non é rivelazione di un contenuto
estraneo alla sua essenza, ma autorivelazione. Il cristianesimo e la teoria della partecipazione
dell’'uvomo all’autorivelazione di Dio. Questa rivelazione che «fenomenizza la sua
fenomenicita» non é vista nel mondo, ossia “messa di fronte”, esteriorizzata. Una tale verita
come auto-generazione non puo che essere rivelata dal Figlio, ossia dall’autorivelazione di

¥ M. HENRY, lo sono la Verita. Per una filosofia del cristianesimo, Queriniana, Brescia 1997; IDEM, Parole del Cristo,
Queriniana, Brescia 2003; IDEM, Incarnation. Une philosophie de la chair, Editions du Seuil, Paris 2000.

“0Un’idea analoga si trova diversamente elaborata anche nella fenomenologia del dono/donarsi e quindi della carita di
J.L. MARION, Etant donné. Essai d’une phénomenologie de la donation, PUF, Paris 1995.



Dio, a cui siamo invitati a parte01pare (Mt 11,25s). Anzi, il Figlio ¢ quest’autorivelazione di
Dio che appare a partire da sé, dispiegando se stessa, senza perdersi nell’apparire
nell’orizzonte del mondo. E se la mira del pensiero presuppone sempre 1’apertura preliminare
di un mondo in cui appaiano le cose, nel caso della verita cristiana il pensiero viene meno,
perché ¢ assente la verita del mondo. L’uomo partecipa alla verita cristiana in una
conversione radicale a un’evidenza nuova, in cui si riceve in modo nuovo dal manifestarsi di
Dio, anzi dal manifestarsi che & Dio. Un accesso a Dio inteso come autorivelazione secondo
una fenomenicita a lui peculiare, si produce laddove tale autorivelazione avviene e nel suo
modo proprio. Tale autorivelazione avviene nella Vita come 1’essenza di questa, poiché la
vita non € altro che ci0 che si autorivela, 1’autorivelazione come tale, il fatto di autorivelarsi
(la vita non ¢ qualcosa che sta oltre a cio che si rivela). Dove c’¢ vita, ¢’¢ autorivelazione.
Dio é I’essenza della vita e questo lo sappiamo non come verita del mondo ma partecipando
alla vita stessa, per effetto del suo autorivelarsi. Autorivelazione significa che é la vita stessa
a rivelarsi e che essa si rivela a se stessa: autorivelazione originale ed essenziale é il rapporto
della vita con se stessa, nella sua interiorita. La vita si autorivela non solo perché e essa
stessa che compie la rivelazione, ma perché e essa stessa a rivelarsi in tale rivelazione. La
vita non getta fuori cio che rivela, ma lo tiene, lo stringe a sé, al punto che cio che rivela e se
stessa. Percio € essa stessa cio che prova ed ¢ provato. Nell’autorivelazione della vita nasce
la realta. La realta risiede nella vita perché cio che la vita prova, essendo provato senza
distanza né differenza di alcun genere, non si ¢ svuotato di sé nel “fuori da sé” del mondo.
Ci0 che essa prova € ancora se stessa. Cio che rivela e cio che é rivelato nella vita. E questa
I’autorivelazione di Dio nella sua essenza fenomenologica: autogodimento della vita
assoluta, intesa come Amore.

Questo tipo di fenomenologia offre di fatto un logos per leggere la testimonianza
evangelica sul Gesu, che nella sua manifestazione € in unita via (ci0 che manifesta:
I’accesso a Dio), verita (manifestazione, apparire) e vita (cio¢ I’autorivelazione, I’unita
di cio che appare e della sua manifestazione). Questa manifestazione ¢ 1’autorivelarsi di
Dio, cioe il Figlio come autogenerazione di Dio, che viene dal Padre, e inviato nel
mondo eppure e sempre unito a lui, € una cosa sola con la sorgente della vita (Padre), di
cui rende presente I’originario comunicarsi.

La comprensione della vita come essenza fenomenologica, come autorivelazione e
verita, fornisce la premessa indispensabile alla comprensione dell’insegnamento del
cristianesimo. Per chi penetra nell’essenza intima della Vita, il contenuto enigmatico del
cristianesimo si illumina subito e tutto viene sconvolto, poiché cio che prima appariva
evidente (il mondo con le sue certezze, le cose che vi si trovano, gli affari degli uomini)
cade nell’insignificanza.

«Benché renda testimonianza a me stesso, la mia testimonianza ha vero valore perché
so donde vengo e dove vado. Ma voi non sapete né donde vengo ne dove vado» (Gv
8,14). Solo Cristo puo rendere testimonianza a se stesso perché sa da dove viene, ossia
dalla sorgente della vita, come Figlio che porta la Vita in se stesso, che €
I’autorivelazione della Vita: «Il Padre che mi ha inviato mi ha reso testimonianza» (Gv
5,37). Se é Dio, la Vita nella sua essenza, a rendere testimonianza a Gesu, bisogna
dunque conoscere Dio per riconoscerne la testimonianza in Cristo. La sua testimonianza
ha valore per chi conosce Dio e gli appartiene, in quanto € da lui generato: la conoscenza
di Gesu Cristo come Figlio passa attraverso la partecipazione all’autogenerazione della
Vita. Il cammino che conduce al Cristo non puo che essere la ripetizione della sua
nascita originaria e trascendente in seno al Padre, ossia il processo di autogenerazione
della Vita che lo ha generato nella sua condizione di primo vivente (Verbo, Figlio). Se la
vita non si fosse gettata in sé per autoprovarsi nel suo gioire di sé (relazione Padre-



Figlio), nulla sarebbe apparso nella vita (e la vita era la luce degli uomini: Gv 1,4). Nella
verita del mondo ogni uomo é figlio di un uomo, e quindi anche di una donna. Nella
verita della Vita, ogni uomo é figlio della vita, ossia di Dio stesso. Ma nel mondo e
nell’esteriorita del suo “gettare fuori” la vita dei figli ¢ impossibile, ¢ perdita di sé,
estraneita, svuotamento. Cio che invece é la nascita della verita della Vita occorre
chiederlo a Cristo, 1’apparizione della Verita che ¢ la Vita, il Figlio in cui tutti siamo
figli, il primo vivente in cui la vita prova se stessa e gioisce pienamente di sé: «E della
sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto e grazia su grazia» (Gv 1,16). Non é possibile
esaminare la condizione di Figlio alla luce di una verita diversa da quella della Vita (il
mondo non I’ha conosciuto), né si puo parlare diversamente da come ha fatto Cristo
stesso, poiché Figlio e nascita sono possibili solo nella Vita e venire alla vita non e
concepibile che a partire dalla vita stessa. Siamo rimandati a Gesu Cristo stesso e invitati
a fare una fenomenologia del suo apparire concreto, nella sua peculiarita. Non e
possibile comprendere Cristo se non in Cristo, a partire dal dono che ci fa di sé, ossia del
suo nascere dal Padre.

L’indicazione preziosa e irrinunciabile di questo approccio fenomenologico al mistero
di Gesu consiste nell’invito a riconsiderare la nozione cristiana di verita. Ma con cio
siamo rimandati alla questione dell’assolutezza del cristianesimo e al senso della pretesa
cristiana di essere la verita definitiva di Dio, dell’'uomo e della storia. Entriamo cosi
nell’ambito del piu recente dibattito sulla pretesa di verita del cristianesimo all’interno
del dialogo interreligioso: quale verita ¢’¢ in gioco nella fede? Come va intesa nel
confronto con gli orizzonti di senso propri delle altre religioni?



