SAGGIO DI LETTURA TRINITARIA DELLA SCRITTURA
Schema delle lezioni e citazioni bibliche

INTRODUZIONE

1. Ascoltare una rivelazione di Dio: la verita di Dio nell’incontro con 1’uomo

2. Abitare il «<mondo del testo» per cogliervi la Parola

3. Una lettura trinitaria: la scansione del percorso

Il Nome e la storia

La mediazione definitiva

Una nuova immediatezza con Dio

Le dimensioni della storia della salvezza:

L’apparire di Dio: la manifestazione della sua Gloria

L’attestazione testimoniale dell’alleato: la verita di Dio nella risposta dell’uomo

Il dramma dell’incontro tra Dio e I’uomo nella mediazione: la verita di Dio nella storia

A. L’apparire di Dio B. La testimonianza C. Il dramma dell’incontro
1. I Nome e lafll Nome di Dio nella|L’identita di Dio nella|Tensioni nel teismo biblico e
storia polifonia del discorso risposta umana: monoteismo | mediazione
2. La mediazione | Il racconto di Pasqua e la|ll luogo di Gesu nellajll dramma della croce e la
definitiva verita del Padre testimonianza dei discepoli pedagogia filiale
3. Una nuova|La presenza ¢ I’azione dello | Lo Spirito del Figlio nel|L’immediatezza con Dio nella vita
immediatezza Spirito nella rivelazione ministero prepasquale nuova (Paolo e Giovanni)

C. 1 1L NOME E LA STORIA: L’AUTOMANIFESTAZIONE DI DIO

1. L apparire di Dio: il nome di Dio nella polifonia delle forme di discorso

1.1. lla rivelazione di Dio nella polifonia delle forme di discorso: 1’«Egli» della narrazione, 1’«Io» nella
voce del profeta; il «tu» dell’alleato nella legge; il mistero anonimo nella Sapienza; il «Tu» dell’inno e
dell’invocazione.

1.2. L’unita nell’auto-manifestazione di Dio: 1’autoproclamazione dell’To di JHWH che viene

le formule di auto-presentazione: «lo sono JHWH, il tuo/vostro Dio». Es 20,2: «lo sono JHWH,
tuo Dio, che ti ha fatto uscire dal paese d’Egitto»; Es 6,6-7: «Per questo di agli israeliti: 1o sono
JHWH! Vi sottrarro ai gravami degli egiziani, vi liberero... voi saprete che lo sono JHWH, il
vostro Dio»; Ez 20,5: «Di loro: Dice il Signore Dio: quando io scelsi Israele e alzai la mano e
giurai per la stirpe della casa di Giacobbe, apparii loro nel paese d’Egitto e giurai per loro
dicendo: lo, JHWH, sono vostro Dio. Allora alzai la mano e giurai di farli uscire dal paese
d’Egitto e condurli in una terra scelta per loro... Dissi loro: Ognuno getti via gli abomini dei
propri occhi e non si contamini con gli idoli d’Egitto: sono 10 il vostro Dio»; Is 45,5: «lo sono il
Signore, non ve ne € un altro».

le formule di conoscenza: «Conoscerete/ conosceranno che lo (sono) JHWH». Es 6,7: «Voi
saprete che io sono JHWH vostro Dio che vi sottrarra ai gravami d’Egitto»; Is 45,3: «Ti
consegnero tesori nascosti e le ricchezze ben celate, perché tu sappia che lo sono JHWH»; Ez 6,7:
«Saranno frantumati e scompariranno i vostri idoli... trafitti a morte cadranno in mezzo a voi e
saprete che io sono JHWH>»; 1Re 20,13.28: «Ed ecco un profeta si avvicino ad Acab, re di Israele,
per dirgli: Cosi dice il Signore: Vedi tutta questa moltitudine immensa? Ebbene, oggi io la metto
in tuo potere, cosi tu saprai che io sono JHWH>»; Dt 4,35.39: «Tu sei diventato spettatore di
queste cose, perché tu sappia che JHWH é Dio e che non ve ne é altri fuori di lui».




o laformulateofanica: Gdc 5,4-5 «Signore, quando uscivi dal Seir, quando avanzavi dalla steppa di
Edom, la terra tremo, i cieli si scossero, le nubi si sciolsero in acqua. Si stemperarono i monti
davanti al Signore, Signore del Sinai, davanti al Signore, Dio di Israele»; Sal 68,8-9: «Dio,
quando uscivi davanti al tuo popolo, quando camminavi per il deserto, la terra tremo, stillarono i
cieli davanti al Dio del Sinai, davanti a Dio, il Dio di Israele».

1.3. I nomi divini e il Nome di Dio

(@) 1 nomi di Dio nella Scrittura: Es 6,2-3 «Dio parlo a Mose e gli disse: lo sono JHWH! Sono
apparso (verbo ra’ah) ad Abramo, a Isacco e a Giacobbe come Dio onnipotente (“El shaddaj),
ma non mi sono manifestato (verbo jada’) a loro con il mio nome JHWH».

(b) 1l Nome JHWH: Es 3,13-15«" Mos¢ disse a Dio: “Ecco io arrivo dagli israeliti e dico loro: il
Dio dei vostri padri mi ha mandato a voi. Ma mi diranno: Come si chiama? E io cosa rispondero
loro?” ** Dio disse a Mosé: “Io sono colui che sono (‘ehyéh ‘ashér ‘ehyéh)!”. Poi disse: “Dirai
agli israeliti: 1o sono (‘ehyeh) mi ha mandato a voi”. *° Dio aggiunse a Mosé: “JHWH, il Dio dei
vostri padri, il Dio di Abramo, il Dio di Isacco e il Dio di Giacobbe mi ha mandato a voi. Questo
e il mio nome per sempre; questo € il nome con cui sard ricordato di generazione in
generazione”».

1.4. Le proprieta di Dio nella sua auto-manifestazione: grazia e fedelta

Es 33,11-22: I’incontro ¢ tra Dio e Mose, che parlano “faccia a faccia” come due vecchi amici. Mos¢
ricorda incontri passati: «Eppure hai detto: ti ho conosciuto per nome, anzi hai trovato grazia ai miei
occhi. Ora, se davvero ho trovato grazia ai tuoi occhi, indicami la tua via» (vv. 12-13). Mose confida nel
fatto che il popolo «trovera sempre grazia (hen)» agli occhi di Dio, cosi che questi continuera a
camminare con loro. Il Signore risponde promettendo di camminare con loro e di dare riposo (v.14) e
conclude ricordando la sua sovranita e liberta incondizionata: «Fard grazia a chi vorro far grazia e avro
misericordia di chi vorro aver misericordia» (v.19).

Es 34,6: «JHWH, JHWH, Dio (‘El) misericordioso (rahum) e pietoso (hannun), lento all’ira e ricco di
grazia (haesed) e di fedelta (‘aemet)».

2. L attestazione: I’identita di Dio nella risposta dell’alleato (il monoteismo)

2.1. L’identita narrativa di Jhwh: 1’«eccomi» di Dio e il racconto confessante dell’alleato. Vi sono passi
dell’AT in cui Dio stesso si identifica davanti agli uomini nella forma di un “eccomi”: «Il mio popolo
sapra qual ¢ il mio nome: in quel giorno sapra che Io son colui che dice “eccomi” (pareimi — ecce
adsum)» (Is 42,6; cf. 58,9); «Mi sono fatto cercare da coloro che non mi consultavano, mi sono fatto
trovare da coloro che non mi cercavano: ho detto “Eccomi, eccomi!” (Idou eimi)» (Is 65,1). Anche nella
forma del discorso indiretto compare questo modo di identificare JHWH: «Si dira in quel giorno: “Ecco il
nostro Dio”» (Is 25,9); «Dite agi smarriti di cuore: Coraggio, ecco il vostro Dio» (Is 35,4; cf. 62,11).

2.2. L’esigenza che comanda il racconto: il monoteismo monogamico
(a) il monoteismo teoretico: «\Voi siete miei testimoni, miei servi che io mi sono scelto perché mi
conosciate e crediate in me e comprendiate che lo sono. Primo di me non fu formato alcun Dio né dopo
ce ne sara. lo, io sono il Signore, fuori di me non ¢’¢ salvatorey» (Is 43,10-13)
(b) la pretesa esclusiva di Jhwh (Elia): «Fino a quando zoppicherete con i due piedi? Se JHWH ¢ Dio,
seguitelo! Se invece lo ¢ Ba’al, seguite lui!» (1Re 18,21; cf. Os 1,2; Ger 2,8ss)
(c) il diritto esclusivo di Jhwh nelle formulazioni legislative: «Tu non devi prostrarti ad altro Dio,
perché il Signore si chiama geloso: Egli & un Dio geloso» (Es 34,14); «Colui che offre un sacrificio agli
déi, oltre al solo JHWH, sara votato allo sterminio» (Es 22,19)
(d) la preparazione del monoteismo nella storiografia jahwista

2.3. L’identificazione dell’'unico Dio nelle differenti esperienze storiche della sua azione e della sua
presenza:
(a) 1l Dio rivelato (dei Padri) e il Dio nascosto (El); (b) Dio come immanenza salvifica (Esodo) e come
assoluto etico (Sinai); (c) Dalla conquista al Regno: il Dio degli eserciti e il Dio della terra; (d) 1l Dio
del giudizio e della salvezza: il Dio dei profeti (crisi dell’atto identificatore: possibilita di



identificazione solo nella conversione); (e) Il Dio dell’unico santuario e il Dio dell’universo
(identificare concentrandosi sullunico per aprirsi all’universale); (f) il Dio di Israele e la sapienza dei
popoli (un nuovo luogo dell’atto identificatore ¢ la sfida del male: I’invocazione della sapienza
dall’alto); (g) Il Dio eterno e santo al di la della storia (I’apocalittica: identificazione di Dio nella
distruzione del mondo vecchio e creazione del nuovo)

2.4. Le proprieta dell 'unico Dio che salva (le qualita del Dio della narrazione):

(a) La santita di Dio: «Sara esaltato il Signore degli eserciti nel giudizio e il Dio santo si mostrera santo
nella giustizia» (Is 5,16); «Non daro sfogo all’ardore della mia ira, non tornero a distruggere Efraim,
perché sono Dio e non uomo; sono il Santo in mezzo a te e non verro nella mia ira» (Os 11,9);
«Santificatevi dunque e siate santi, perché io sono santo» (Lev 11,44);

(b) L eternita/fedelta: «Rifugio € Dio dai tempi antichi e quaggiu lo sono le sue braccia eterne» (Dt
33,27); «Signore tu sei stato per noi un rifugio di generazione in generazione. Prima che nascessero i
monti e la terra e il mondo fossero generati, da sempre e per sempre tu sei, Dio» (Sal 90,1-2); «Saldo
e il tuo trono fin dal principio, da sempre tu sei» (Sal 93,2). Gli déi possono nascere e morire, ma un
divenire del Dio eterno & impensabile: «Non sei tu sin dal principio, o Signore, il mio Dio e il mio
Santo, che non muore?» (Ab 1,12). Dio ¢ I’eterno (‘El Olam: Gen 21,33) anzitutto nella sua
misericordia: «ll Signore passd davanti a lui (Mosé) proclamando: il Signore, il Signore, Dio
misericordioso e pietoso, lento all’ira e ricco di grazia e di fedeltd, che conserva il suo favore per
mille generazioni» (Es 34,6-7). Il Dio eterno/onnipotente fonda la certezza di una salvezza perenne e
di un’alleanza eterna: «Israele sara salvato dal Signore con salvezza perenne» (Is 45,17); «lo stabiliro
per voi un’alleanza eterna» (Is 55,3). Questa salvezza e alleanza saranno perenni come la nuova
creazione che Dio compira: «Si, come i nuovi cieli e la nuova terra che io fard dureranno per sempre
davanti a me — oracolo del Signore — cosi dureranno la vostra discendenza e il vostro nome» (Is
66,22).

3. Il drammatico incontro divino-umano e la mediazione

3.1. L’esperienza di uno scarto
(a) La pienezza del dono di Dio e la limitatezza delle condizioni storiche dell’esperienza: la dinamica
drammatica della sua appropriazione (tensione al compimento: la storia € un insieme di figure in cui
viene ripresa la forza dell’origine come nell’Esodo la creazione, nella salvezza la comunicazione dello
spirito di vita)
(b) La precarieta della risposta umana (limiti dell’esperienza/mormorazione; limiti della
risposta/appropriazione del dono e dimenticanza del Donatore; infedelta/idolatria e peccato)

3.2. La tensioni inscritte nell’esperienza di Dio (vedere e udire) confermano la vera sfida di una mediazione
di una sorprendente immediatezza (Dt 4,7).

Le dinamiche inscritte nel vedere/udire segno di un’immediatezza tale con Dio da chiedere un mediatore che
aiuti a percepire la vicinanza di Dio in modo positivo.

Quanto al vedere: «Nessuno puo vedere Dio e restare in vita» (Es 33,20; Gdc 6,22-23; 13,22; Is 6,5). Eppure
«Giacobbe vide Dio faccia a faccia» (Gen 32,31; 33,10), Mosé e i settanta anziani «vedono il Dio di Israele» (Es
24,10-11; Nm 12,8; Dt 34,10). In epoca piu tarda 1’espressione assume un significato attenuato: «vedere il volto di
Dio» significa varcare la soglia del santuario (Sal 27,4; 42; Is 38,11), entrare nel Tempio; «vedere il trono di Dio»
indica un’esperienza profetica o una visione apocalittica (Ez 1; Dn 7,9). In Nm 12,6-8 le due linee si compongono
nell’esperienza singolare e irripetibile di Mosé: «Se ¢’¢ tra voi un profeta ¢ mediante una visione che io mi faccio
conoscere a lui, & nel sogno che io gli parlo. Non & la stessa cosa per il mio servo Mosé... To gli parlo bocca a
bocca ed egli vede la forma di JHWHD». 1l testo deve essere corretto con le precisazioni contenute in Es 33,11.20,
dove JHWH si manifesta a Mosé «di spalle» e non in volto, rifiutandosi di mostrare la sua gloria. Rimane pero
testimonianza dell’esperienza privilegiata di Mos¢ quale mediatore speciale della vicinanza di Dio. Mosé €
mediatore di un’immediatezza con Dio che & destinata a tutti Ma il popolo non ne regge il peso («chi vede Dio,
muore») e pertanto delega al prescelto di mediare quest’immediatezza con Dio.

E guanto emerge in modo piu chiaro nell’esperienza dell’ascolto della voce di Dio. La Parola & il grande dono per
Israele e il suo privilegio (Dt 4,8; Sal 142,20): Dio rivolge la sua parola al popolo eletto (Dt 4,10-13). Eppure
nell’esperienza fondatrice del Sinai si dice che il popolo percepi i tuoni e i lampi, il suono del corno e la montagna



fumante, ma ne rimase cosi sconvolto che si rivolse a Mosé dicendo: «Tu parla con noi e noi ti ascolteremo; ma
non parli Dio con noi, poiché abbiamo paura di morire» (Es 20,18). Infatti nei racconti della conclusione
dell’ Alleanza ¢ sempre Mose che riporta al popolo le parole di Dio (Es 24,3-8). La Parola di JHWH é indirizzata al
popolo intero, ma vi giunge attraverso un intermediario che ne custodisce le esigenze, mediandone 1’assolutezza.
Conferma questa dinamica mediatrice la narrazione del Deuteronomio. E” il popolo stesso a chiedere la mediazione
di Mosg, dopo avere sentito la voce stessa di Dio che parlava dal fuoco: «Ecco, JHWH nostro Dio ci ha mostrato la
sua gloria e la sua grandezza e noi abbiamo udito la sua voce dal fuoco; oggi abbiamo visto che Dio puo parlare
con "'uomo e 1’uomo restare vivor. A dispetto di ogni logica, pero, il popolo prosegue dicendo: «Ma ora, perché
dovremmo morire? Questo grande fuoco infatti ci consumera; se continuiamo a sentire la voce di JHWH nostro
Dio, certo moriremo» (Dt 5,24-26). Resistere all’appello assoluto di JHWH nell’alleanza ¢ troppo duro, per cui il
popolo recede, si pone a distanza e chiede a Mose di fare da mediatore: «Avvicinati tu e ascolta quanto JHWH
nostro Dio dira; ci riferirai quanto ti avra detto e noi lo ascolteremo e lo faremo» (Dt 5,27).

Sia nel vedere che nell’udire, dunque, la rivelazione si realizza in una tensione tra un’immediatezza che suscita
timore e una mediazione che deve custodire I’'immediatezza dell’incontro ma in una distanza che tuteli la fragilita
del popolo di fronte alla santita di Dio. La rivelazione prevede dunque una mediazione come quella di Mose: «lI
Signore tuo Dio suscitera per te, in mezzo a te, fra i tuoi fratelli, un profeta pari a me; a lui darete ascolto. Avrai
cosi quanto hai chiesto al Signore tuo Dio sull’Horeb, il giorno dell’assemblea, dicendo: Che io non oda piu la
voce del Signore mio Dio e non veda piu questo grande fuoco, perché non muoia. Il Signore mi rispose: Quello che
hanno detto va bene; io suscitero loro un profeta in mezzo ai loro fratelli e gli porro in bocca le mie parole ed egli
dira loro quanto io gli comandero» (Dt 18,15-18). L’attesa della piena manifestazione di Dio diventa dunque attesa
del mediatore definitivo della vicinanza escatologica di Dio, ossia di un nuovo Mose che veda Dio e parli con lui
«faccia a faccia». Ne deriva che la nuova conoscenza di Dio nella sua vicinanza escatologica rimanda all’attesa di
un mediatore nuovo e definitivo del farsi vicino di JHWH.

Derivano da tale dinamismo le due tensioni caratteristiche della mediazione nel teismo dell’alleanza:

(a) La tensione tra trascendenza divina e manifestazione: Dio vicino e Dio lontano, verificabili nelle
mediazioni della Parola (Is 55), della Sapienza (Sap 2-5) e dello Spirito (Ez 36-37). Qui Dio si manifesta
come mistero nella sua manifestazione, in una tensione tra Dio rivelato e Dio nascosto.

«Veramente tu sei un Dio nascosto, Dio di Israele, salvatore» (Is 45,15). Il Dio che si manifesta a Israele €
misterioso perché incomparabile: «A chi potreste paragonare Dio, e quale immagine mettergli a confronto?... A chi
potreste paragonarmi, quasi che io gli sia pari, dice il Santo? Dio eterno ¢ il Signore, creatore di tutta la terra... la
sua intelligenza ¢ inscrutabile» (Is 40,18.25.28). L’inconoscibilita di Dio diventa sorpresa in Is 48,6-8: «Ora ti faccio
udire cose nuove e segrete che tu nemmeno sospetti. Ora sono create e non da tempo; prima di oggi tu non le avevi
udite, perché tu non dicessi “Gia lo sapevo”. No, tu non le avevi mai udite o sapute, né il tuo orecchio era gia aperto
da allora».

In questa tensione la trascendenza di Dio ha la forma della liberta del suo donarsi piu che non quella di un
restare nascosto al di la della manifestazione. Anzi, si deve dire che Dio «si dona nella figura mediatrice»,
si rende presente, inscrivendo la sua forza sul corpo del mediatore.

Ne deriva lo scandalo di un mediatore piccolo e fragile che porta su di sé il segno della presenza potente e
salvifica di Dio stesso, come si vede negli oracoli dell’Emmanuele (Is 8-9) e del Servo (1s52-53), ma
anche nelle figure del «giusto perseguitato» (Sap 2-5) e delle ossa aride che pure ricevono lo Spirito di
vita (Ez 37). Dio scrive la sua presenza su un corpo ferito e fragile, che diventa segno di scandalo: la
forma sembra negare il contenuto. Per leggere il segno devo credere, affidandomi alla fedelta di Dio e
anticipare sulla sua Parola un mondo nuovo, una nuova creazione. La presenza di Dio e I'immediatezza
con Lui avra la forma di una risurrezione dei morti e di una nuova creazione, in cui il segno mediatore
verra ricreato e rigenerato.

(b) La tensione tra l'incondizionatezza del dono e le esigenze dell alleanza: Dio dell’elezione gratuita e
della retribuzione giusta deve concentrare il suo dono incondizionato e infallibile nella libera risposta
dell’unico che corrisponde pienamente al suo dono (Is 52-53). Ne deriva la concentrazione del dono
incondizionato nell’unico che infallibilmente risponde alla chiamata e permette a Dio dir realizzare
pienamente il suo dono.



3.3. Il compimento e la ripresa: la mediazione definitiva ha la forma della ripresa di un dono originario, la
cui forza viene pienamente realizzata (vita risorta). Ci0o crea una nuova relazione tra Dio e 1’alleato, nella
quale I’immediatezza con Dio ¢ compiuta nella storia (Spirito). Tale mediazione definitiva prevede la
concentrazione sulla libera risposta dell’alleato (mediatore), che corrisponde pienamente al donarsi di Dio e
avra la forma di un evento paradossale, di scandalo, che per essere letto deve essere creduto, mediante
I’anticipazione di un mondo nuovo che Dio stesso sta creando.

C. 2 LA MEDIAZIONE DEFINITIVA: IL DONO DEL FIGLIO
1. La manifestazione definitiva di Dio: il racconto dell’evento fondatore di Pasqua e la verita del Padre
1.1. La risurrezione di Gesu: generazione del Figlio di Dio nel mondo

At 2,23-24: «Uomini di Israele, ascoltate queste parole: Gesu di Nazaret — uomo accreditato da Dio
presso di voi per mezzo di miracoli, prodigi e segni, che Dio stesso operd tra voi per opera sua, come Voi
be sapete — dopo che, secondo il prestabilito disegno e la prescienza di Dio, fu consegnato a voi, Vvoi
I’avete inchiodato sulla croce per mano di empi ¢ 1’avete ucciso. Ma Dio lo ha risuscitato, sciogliendolo
dalle angosce della morte, perché non era possibile che questa lo tenesse in suo potere.

At 13,32-33: «E noi vi annunziamo la buona novella che la promessa fatta ai padri si € compiuta, poiché
Dio I’ha attuata per noi, loro figli, risuscitando Gesu, come anche sta scritto nel salmo secondo: Mio
figlio sei tu, oggi ti ho generato». Da qui il nuovo nome di Dio: «Il Padre/Colui che risuscita Gesu dai
morti» (Gal 1,1; Rm 8,11; 1Cor 6,14)

1.2. La verita di Dio scritta sul corpo di Gesu (Mt 27,57-28,20): I’incontro col risorto esige che si riceva il
corpo glorificato dalla Parola di Gesu e quindi dal suo luogo proprio, cio¢ I’intimita col Padre. Non posso
ricevere Gesu dal mio ricordo di Lui o dalla sfida degli avversari. In tal senso occorre valutare il gioco di
corpo e parola nelle apparizioni.

2. La testimonianza dei discepoli: il luogo di Gesu

Il problema del “luogo” di Gesu: «Da dove gli vengono questa sapienza e questi miracoli?» (Mt 13,53-56;
Lc 4,16-22); «Le volpi hanno la loro tana e gli uccelli del cielo il nido; il Figlio dell’uomo non ha dove
posare il capo» (Mt 8,20); «Noi sappiamo che a Mosé Dio ha parlato; ma di costui non sappiamo di dove
sia» (Gv 9,28-30); «Noi perd sappiamo di dove &, mentre il Cristo, quando verra, nessuno sapra da dove
viene... Certo, voi mi conoscete e sapete da dove sono... Eppure io non sono venuto da me stesso e chi
mi ha mandato & veritiero, e voi non lo conoscete. 1o perd lo conosco perché vengo da lui ed egli mi ha
mandato» (Gv 7,27-29); «lo so da dove sono venuto e dove vado» (Gv 8,14). Il luogo di Gesu € il venire
del Regno: «Interrogato dai farisei: Quando verra il Regno di Dio? Rispose: 1l Regno di Dio non viene in
modo da attirare I’attenzione e nessuno dira: Eccolo qui o eccolo la! Perché il Regno di Dio € in mezzo a
voi» (Lc 17,20-22). Ne ricaviamo le seguenti indicazioni:

2.1. Gesu ¢ I’evidenza del Regno: interruzione del mondo vecchio e irruzione del nuovo.

2.2. Lo ¢ nell’identita di missione e persona (Mc 8,27-33: «Voi, chi dite che io sia?»): Gesu deve essere
ricevuto dal venire di Dio nel suo Regno.

2.3. Al cuore di tale identita c¢’¢ la pretesa filiale di Gesu. La verita di Gesu rimanda la mistero di Dio
Padre, che si coglie nella Bibbia a tre livelli: livello metaforico (Dio agisce come un padre: Os 11; Sal
27,10); livello dottrinale (Dio padre del re, di Israele, del giusto); livello dell’invocazione di un intervento
di Dio stesso a favore dei suoi (Is 63,7-64,11; Sap 2-5).

2.4. Ma anche la verita di Dio & ora pienamente manifestata nel Figlio (1Cor 8,6): (a) il Figlio come luogo
della verita di Dio in Gesu (né profeta della fine né sapiente sull’originario); (b) Conoscere il Figlio
significa conoscere Dio in Dio (Mt 11,25-27: «Nessuno conosce il Padre se non il Figlio...»); (c) il
rimando al mistero dell’origine (lo spazio della preesistenza: Col 1,15-20; 2,9).



3. La drammatica dell’incontro divino-umano in Gesu: la croce e la «pedagogia filiale»

3.1. La sfida della croce: accedere a un nuovo modo di presenza di Dio (Mc 15,24-29 e Lc 23,44-45)
3.2. Morte e figliolanza divina: un processo di purificazione che manifesta I’essenziale originario

Immerso nel finire del mondo e del Tempio, Gesu conserva 1’invocazione paterna, come se nel momento
della fine del mondo, quando ancora non & comparso il nuovo, restasse proprio la relazione con Dio
Padre. E come se ci dicesse che il Figlio appare nella purezza della sua relazione col Padre nel momento
della storia in cui null’altro ha consistenza. Gesu € assimilato al finire del cosmo, del Tempio e del
Messia. La figliolanza ¢ al di la di queste cose e rimane. Gesu rimane il Figlio e lo é radicalmente, quando
tutto il resto viene meno. Gesu accetta questa condizione di spogliazione radicale, nella quale rimane
semplicemente il Figlio, nella sua purezza assoluta, ossia hon condizionata dalla minima realta creata, ma
stabilita a partire dall'al di Ia di Dio stesso. Sembra quasi che solo sulla croce diventa possibile enunciare
nella sua incondizionatezza, ossia a partire da Dio stesso e non da altro, I’identita filiale di Gesu.

3.3. Il dramma della croce compie la «pedagogia filiale» dell’alleanza, intesa come approfondimento della

comunione, retta da uno «scambio simbolico/sacrificale»:

(a) La prova di Adamo (ed Eva)

(b) Giobbe: dal Dio alleato fedele al Dio creatore misterioso

Adamo ed Eva (Gen 2-3)

Giobbe

Il Signore Dio prese 'uvomo e lo pose nel giardino di
Eden, perché lo coltivasse e lo custodisse (2,15)

Il Signore disse a Satana: «Hai posto attenzione al mio
servo Giobbe? Nessuno & come lui sulla terra: uomo
integro e retto, timorato di Dio e lontano dal malex.
Satana rispose al Signore: «Forse che Giobbe teme Dio
per nulla? Non sei forse tu che hai posto una siepe intorno
a lui e alla sua casa e intorno a quello che € suo?... Ma
stendi un poco la mano e tocca quanto ha, e vedrai come
ti maledirad apertamente».

Il Signore Dio diede questo comando all’'uomo: «Tu
potrai mangiare di tutti gli alberi del giardino, ma
dell’albero della conoscenza del bene e del male non devi
mangiare perché, nel giorno in cui tu ne mangerai,
certamente dovrai morire» (2,16-17)

La prova: perdita del bestiame (buoi, pecore e cammelli)
e dei figli (crollo della casa: 1,13-18) e della salute (2,7-
10).

Il serpente era il pit astuto di tutti gi animali selvatici che
Dio aveva fatto e disse alla donna: «E vero che Dio ha
detto: non dovete mangiare di alcun albero del giardino?».
Rispose la donna al serpente: «Dei frutti degli alberi del
giardino noi possiamo mangiare, ma del frutto dell’albero
che sta in mezzo al giardino, Dio ha detto: “Non dovete
mangiarne e non lo dovete toccare, altrimenti morirete”».
Ma il serpente disse alla donna: «Non morirete affatto!
Anzi, Dio sa che nel giorno in cui ne mangiaste si
aprirebbero i vostri e sareste come Dio, conoscendo il
bene e i male» (3,1-5)

Allora Giobbe si alzo e si straccio il mantello, si rase il
capo, cadde a terra, si prostro e disse: «Nudo uscii dal
grembo di mia madre e nudo vi ritornero. Il Signore ha
dato, il Signore ha tolto, sia benedetto il nome del Signore
(1,20-21)

Allora sua moglie disse: «Rimani ancora saldo nella tua
integrita? Maledici Dio e muori!». Ma egli rispose: «Se
da Dio accettiamo il bene, perché non dovremmo
accettare il male?». In tutto questo Giobbe non peccd con
le sue labbra (Gb 2,7-10)

Allora al donna vide che I’albero era buono da mangiare,
gradevole agli occhi e desiderabile per acquistare
saggezza; prese del suo frutto e ne mangio, poi ne diede
anche al marito... (3,6)

Allora Giobbe apri la bocca e maledisse il suo girono:
«Perisca il giorno in cui nacqui e la notte in cui si disse:
«E stato concepito un maschio». Quel giorno divenga
tenebra... (3,1-4)

Poi udirono il rumore dei passi del Signore Dio che
passeggiava nel giardino alla brezza del giorno, e ’'uomo,
con sua moglie, si nascose alla presenza del Signore Dio,
in mezzo agli alberi del giardino (3,8)

Il Signore prese a dire a Giobbe in mezzo all’uragano...
«Quando ponevo le fondamenta della terra, tu dov’eri?
Dimmelo, se sei tanto intelligente! Chi ha fissato le sue
dimensioni,s e lo sai...» (38,1-5)

Giobbe prese a dire al Signore: «... Io ti conoscevo per
sentito dire, ma ora i miei occhi ti hanno veduto. Percio
mi ricredo e mi pento, sopra polvere e cenere» (42,4-6).




3.4. La circolarita delle immagini di Dio e il processo analogico (immagine positiva legata al dono; crisi del
dono e appello alla liberta; mantenimento dell’invocazione e guadagno dell’incontro con Dio a un nuovo
livello di intimita)

La conoscenza di Dio presuppone e realizza un processo. Il ritmo di questo cammino/processo puo essere
cosi descritto:

1. Un’immagine positiva di Dio. L’avventura inizia sempre con un’immagine positiva di Dio.
Quest’immagine si fonda su una certa esperienza dell’agire divino, legato a una parola di dono e di
promessa. Dio pone 1’uomo nel Giardino e gli consegna tutti i beni (Adamo): il Dio creatore & un Dio buono,
autore di un dono incondizionato e gratuito; Dio retribuisce secondo la promessa fatta nell’alleanza: il Dio
della Legge é un Dio fedele, perseverante nel mantenere le promesse (Giobbe). Ma tali immagini sono
sottoposte a tensioni: adottate a un certo livello di esperienza, le immagini devono essere riconquistate,
attraverso prove o contestazioni, per ritrovarne il senso a un livello piu profondo.

2. La crisi dell’immagine e la prova. Dio prova I’'uomo con un comportamento che implica una frattura
rispetto all’esperienza precedente. Il Dio buono proibisce, il Dio fedele abbandona alla sofferenza. Nella
tentazione I’avversario (serpente) suggerisce un giudizio negativo sul volto di Dio: un Dio geloso, ingiusto o
indifferente. Nella prova invece Dio si ritira dall’immagine che ci si era fatta di Lui, spiazzando il desiderio
dell’uomo.

3. La soluzione della prova si da come perseveranza nella lode, presentimento della verita dell’uomo e attesa
di una nuova rivelazione di Dio. Si tratta di un comportamento simbolico, che ha la forma di un sacrificio di
comunione. Questo comportamento si struttura in tre tempi. L’assenza di Dio nella prova non ha I’aspetto
del non-senso, dell’assurdo, ma di un ritirarsi per far spazio alla risposta dell’uomo. Nella proibizione ad
Adamo e poi nella stessa tentazione il ritrarsi di Dio nel mistero significa da parte dell’uomo la scoperta della
profondita del suo desiderio, che da un lato & tentato di affermare se stesso come dio, ma dall’altro puo
interpretare il comandamento in un dialogo piu profondo con il suo Dio. L’uomo si trova di fronte a se stesso
e a Dio a dover decidere se mantenere il giudizio sul Dio buono e quindi I’immagine positiva di Dio, al di la
dell’interruzione prodotta dal comandamento. E la via di una riconquista pitl profonda e consapevole della
verita di Dio e di sé. Se la prova introduce una frattura nell’immagine felice di Dio e di sé, la soluzione della
prova avra la forma di un comportamento simbolico che mantiene la comunione (il riferimento a Dio) al di la
della rappresentazione semplicista, divenuta impossibile.

4. 1l comportamento simbolico, basato sulla «riserva affettiva» (mi fido del bene che ho sperimentato), &
dunque un gesto di comunione che va al di la della rappresentazione. Le immagini che raccolgono dati
dell’esperienza devono essere espressioni dell’amore di comunione e non del desiderio di possesso
immediato. La sfida & quella di riattivare la «riserva affettiva» che permette di mantenere il legame al di la
della crisi, per aspettare di rincontrare Dio a un altro livello di intimita. E I’esperienza di Giobbe, che dopo
I’apparizione di Dio (c. 38) puo gridare: «Prima ti conoscevo per sentito dire, ora i miei occhi ti vedono» (c.
42). E in questo spazio di comunione nuova che appare il volto del Padre. Non si tratta di un altro nome dato
a Dio, né di una possibile rappresentazione di Dio, ma dell’invocazione all’interno di una relazione
singolare, definitiva e insuperabile, che dura al di la della morte ed € anzi principio di risurrezione.

3.5. L’invocazione paterna di Gesu:

L’invocazione paterna di Gesu. Alla luce della resurrezione il senso della storia si rivela essere quello di
una «pedagogia divina della figliolanza». Da parte di Dio si tratta di un ritrarsi dalle immagini che di
volta in volta fondano I’invocazione dell’uomo per invitare ad un’altra relazione di comunione, che in
quelle immagini si significa, superandole. Se Dio si ritira in questo modo € perché gli uomini siano
portati a entrare nelle profondita piu vaste della relazione con Lui, al di la di tutti i doni ricevuti, in modo
che, perseverando nell’invocazione e nell’obbedienza, giungano alla pura relazione di figli, nella quale
gli é dato di conoscere Dio e se stessi in verita. Quest’esperienza ¢ il luogo dello Spirito Santo, la forza
d’amore che rende il sacrificio di comunione desiderabile. La figliolanza divina non ¢ per 'uomo una



qualita in piu, omogenea con tante altre, ma & una dinamica infinita, che raccoglie tutto 1’uomo
nell’invocazione paterna per 1’azione dello Spirito (Rm 8,12-18).

C. 3 UNA NUOVA IMMEDIATEZZA CON DI0O: L’EFFUSIONE DELLO SPIRITO
1. La presenza e l’azione dello Spirito nell automanifestazione di Dio

1.1. L’azione dello Spirito nello scambio simbolico della pedagogia filiale: mantiene la comunione al di la
della crisi dell’immagine di Dio

1.2. Esperienza e teologia dello Spirito: luce che illumina e fa vedere senza esser vista...la difficolta della
pneumatologia (il modello storico-letterario ovvero le forme del manifestarsi dello Spirito; lo schema
storico-salvifico ossia la radicalizzazione del dono nella crisi totale; il modello sistematico dello Spirito di
verita, della vita e della comunione)

2. Lo Spirito che attesta in noi la verita del Figlio: lo Spirito di Gesu

2.1. Lo Spirito di Gesu Cristo: (a) la novita cristiana; (b) la «cristologia pneumatica»; (c) lo Spirito e il
Figlio

2.2. Gesu e lo Spirito nel ministero pre-pasquale: scarsa attestazione, in luoghi strategici e con funzione
identificatrice (lo Spirito e il tempo del Figlio: nella potenza di cacciare il Maligno in Matteo e/o
nell’evangelizzare il Giubileo definitivo in Luca)

3. Una nuova immediatezza con Dio: la pneumatologia di Paolo e Giovanni
3.1. Lo Spirito di Cristo in Paolo:

(@) Rm 1,3-4: «[Paolo, apostolo per vocazione, prescelto per annunziare il vangelo di Dio...] ®riguardo
al Figlio suo, nato dalla stirpe di Davide secondo la carne, “costituito Figlio di Dio in potenza
secondo lo Spirito di santificazione mediante la risurrezione dai morti, Gesu Cristo nostro Signore».

(b) 2Cor 3,17; «"°Fino ad oggi quando si legge Mosé un velo & steso sul loro cuore; **ma quando ci sara
la conversione al Signore, quel velo sara tolto (Es 34,34). 1l Signore (Kyrios) & lo Spirito
(pneuma) e dove c’¢ lo Spirito del Signore c’¢ libertay.

(c) 1Cor 12-14, in particolare: «Nesuno puo dire Gesu € Signore, se non per azione dello Spirito»
(12,3)

3.2. La pneumatologia di Giovanni

(a) Gesu e lo Spirito prima di Pasqua (Gv 1-12): «Ho visto lo Spirito scendere come una colomba e
posarsi su di lui [richiamo al Battesimo]. lo non lo conoscevo, ma chi mi ha inviato a battezzare con
acqua mi aveva detto: L’uomo sul quale vedrai scendere e rimanere [menein] lo Spirito, & colui che
battezza in Spirito Santo. E io ho visto e ho reso testimonianza che questi € il Figlio di Dio» (Gv 1,32-
34).

(b) La catechesi giovannea sullo Spirito nei discorsi d’addio (Gv 14-17)

Funzione Denominazione Origine
14,16s | L’altro Paraclito/avvocato | Paraclito/Spirito Dono del Padre
di verita su richiesta del Figlio
14,26 Insegnare/ricordare Paraclito/Spirito Santo | Invio da parte del Padre
in nome del Figlio
15,26 Rendere testimonianza Paraclito/Spirito Invio dal Padre
di verita da parte del Figlio
16,7-11 | Convincere Paraclito Invio da parte del Figlio
16,13-15 | Introdurre in tutta la verita, | Spirito di verita Prende dal Figlio quanto il Figlio ha dal Padre
glorificare il Figlio




3.3. Lo Spirito e Cristo: verso il riconoscimento della personalita dello Spirito (Atti, Paolo, Giovanni)

e «Innalzato pertanto alla destra di Dio e dopo aver ricevuto dal Padre lo Spirito Santo, che egli aveva
promesso, lo ha effuso, come voi stessi potete vedere e udire» (At 2,33). Ma una volta effuso, questo
Spirito diventa soggetto speciale della vita della Chiesa, anzi si dimostra essere il vero protagonista: lo
Spirito testimonia negli apostoli (At 5,32: «Di queste cose siamo testimoni noi e lo Spirito Santo che Dio
ha dato a coloro che gli obbediscono»; 15,28); riempie di sé i sette collaboratori degli apostoli e in
particolare il martire Stefano (At 6,3.10: 7,55); illumina Filippo (8,29.39); conferma la conversione di
Saulo (9,17); consiglia Pietro (10,19), agisce nei primi pagani di sua iniziativa (10,44-47; 11,15-16);
designa i primi missionari (13,2.4), conduce la missione di Paolo (13,9; 16,6-7; 20,23); & responsabile delle
decisioni del concilio di Gerusalemme (15,28). E insomma Colui che guida la Chiesa, se questa & docile a
cio che lo Spirito le suggerisce (At 2,7.11.17.29; 3,6.13.22).

e In Paolo lo Spirito e Cristo sono intimamente associati sino quasi all’identificazione (2Cor 3,17). Cristo e
lo Spirito presentano funzioni simili: intercedono (Rm 8,26b.34), dimorano nei membri della Chiesa (Rm
8,9-11), la vita cristiana si svolge «in Cristo» (Rm 6,3s; Gal 3,27-28; Col 2,12; Col 3,3; Fil 3,1; 4,4; 2Cor
2,17; 12,19; 1Ts 5,12; Rm 12,5; 1Ts 4,16) ma anche «nello Spirito» (2Cor 12,18; Gal 5,16.25; 1Cor
12,3.13; 14,2). Ma le funzioni di Cristo e dello Spirito non sono interscambiabili: non ci si riveste dello
Spirito, né ci si conforma all’immagine dello Spirito, non si muore nello Spirito, né si risorge come lo
Spirito. Inoltre, se anche 1’inabitazione dello Spirito implica I’inabitazione di Cristo, lo Spirito non ¢ mai
considerato come contenuto della vita nuova. Non si deve percio parlare di identificazione tra Cristo risorto
e lo Spirito. E comungue innegabile che Paolo non chiarisce molto la relazione personale tra Cristo e lo
Spirito.

e Sara Giovanni pero a precisare meglio la relazione Cristo-Spirito in termini personali, soprattutto in Gv
14,16-17, ove lo Spirito ¢ detto «l’altro Paraclitoy, rispetto a Gest. Lo Spirito e effuso da Gesu risorto sui
discepoli «da presso il Padre» (Gv 20,19-23). In virtu di questo Spirito il credente dimora in Gesu come il
Figlio dimora nel Padre e il Padre col Figlio abitano nel discepolo. Anche qui dunque lo Spirito fa entrare
nella relazione tra Padre e Figlio non in quanto introduce in uno spazio comune-neutro tra i due, ma perché
rende partecipi del consegnarsi del Figlio al Padre (Pasqua). Ma poiché I’essere di Gesu presso il Padre ¢
indicato all’inizio del Vangelo (Gv 1,1-2) col nome «Logos», e quindi non si indica con «Spirito» 1’essere
di Gesu nel Padre/in Dio o viceversa (non € il divino di Gesu Figlio né I’essere del Padre in Gesu), lo
Spirito compare come il «terzo» che Padre e Figlio donano, per rendere partecipi della loro unita (Gv
10,30.33), del loro abitare 1’uno nell’altro (Gv 17,22-23), dell’amore e della gloria che donano e ricevono
in uno scambio reciproco fin da «prima che il mondo fosse» (Gv 17,1-5.24). Lo Spirito € presso il Padre e
il Figlio dall’eternita come il terzo tra loro.

C. 4 LE FORMULE TRIADICHE DEL NT E LA FEDE TRINITARIA
1. Le formule triadiche nell articolazione trinitaria dell’evento salvifico definitivo

1.1. Le dimensioni trinitarie del compimento della storia della salvezza (episodi chiave della vita di Gesu;
esperienza di Gesu; storia della salvezza; Chiesa)

1.2. Le formule triadiche: esplicitazione coerente del dono definitivo di Dio (il centro formulato del
Vangelo)

2. Le tre principali formule trinitarie

e «Andate dungue e ammaestrate tutte le nazioni battezzandole nel nome del Padre e del Figlio e dello
Spirito Santo» (Mt 28,19);

e «La grazia del Signore Gesu Cristo e I’amore di Dio e la comunione dello Spirito Santo siano con
tutti voi» (2Cor 13,13);

e «Poiché ¢’¢ diversita di carismi ma uno solo € lo Spirito, ¢’¢ diversita di ministeri ma uno solo ¢ il
Signore e ¢’¢ diversita di operazioni ma uno solo ¢ Dio che opera tutto in tutti» (1Cor 12,4-6)



CONCLUSIONI:
LA FORMA TRINITARIA DELL’ATTO COMUNICATIVO DI D10

Le due dimensioni dell’atto rivelatore di Dio/Padre

e Comunicazione a.... parlare con qualcuno creando legami — Spirito/nuova alleanza
e Manifestazione di un mondo condiviso... parlare di qualcosa — Figlio/mondo risorto

Per comprendere il mondo nuovo dischiuso dalla risurrezione del Figlio ci vuole un nuovo legame, una
nuova relazione con Dio nello Spirito, cosi che la salvezza ¢ ’esperienza di un dono di Dio come nuova
relazione nella quale ¢ dischiuso un mondo nuovo, all’altezza della nuova dignita dei figli nel Figlio. Il dono
definitivo di Dio e una realta nella quale Dio stabilisce un nuovo legame con noi, nel quale siamo resi
partecipi del suo Donarsi. Cosi la realta di Dio che si comunica € dentro le dimensioni dell’atto rivelatore del
Padre nel Figlio per lo Spirito.



