
SAGGIO DI LETTURA TRINITARIA DELLA SCRITTURA 
Schema delle lezioni e citazioni bibliche 

 

INTRODUZIONE 

 

1. Ascoltare una rivelazione di Dio: la verità di Dio nell’incontro con l’uomo 

2. Abitare il «mondo del testo» per cogliervi la Parola 

3. Una lettura trinitaria: la scansione del percorso  

Il Nome e la storia 

La mediazione definitiva 

Una nuova immediatezza con Dio 

Le dimensioni della storia della salvezza:  

L’apparire di Dio: la manifestazione della sua Gloria 

L’attestazione testimoniale dell’alleato: la verità di Dio nella risposta dell’uomo 

Il dramma dell’incontro tra Dio e l’uomo nella mediazione: la verità di Dio nella storia 

 

 
 A. L’apparire di Dio 

 

B. La testimonianza 

 

C. Il dramma dell’incontro 

 

1. Il Nome e la 

storia 

Il Nome di Dio nella 

polifonia del discorso 

 

L’identità di Dio nella 

risposta umana: monoteismo 

Tensioni nel teismo biblico e  

mediazione 

2. La mediazione 

definitiva 

Il racconto di Pasqua e la 

verità del Padre 

 

Il luogo di Gesù nella 

testimonianza dei discepoli 

Il dramma della croce e la 

pedagogia filiale 

3. Una nuova 

immediatezza 

La presenza e l’azione dello 

Spirito nella rivelazione 

 

Lo Spirito del Figlio nel 

ministero prepasquale 

L’immediatezza con Dio nella vita 

nuova (Paolo e Giovanni) 

 

C. 1 IL NOME E LA STORIA: L’AUTOMANIFESTAZIONE DI DIO 

 

1. L’apparire di Dio: il nome di Dio nella polifonia delle forme di discorso 

 

1.1. Ila rivelazione di Dio nella polifonia delle forme di discorso: l’«Egli» della narrazione, l’«Io» nella 

voce del profeta; il «tu» dell’alleato nella legge; il mistero anonimo nella Sapienza; il «Tu» dell’inno e 

dell’invocazione. 

 

1.2. L’unità nell’auto-manifestazione di Dio: l’autoproclamazione dell’Io di JHWH che viene 

 le formule di auto-presentazione: «Io sono JHWH, il tuo/vostro Dio». Es 20,2: «Io sono JHWH, 

tuo Dio, che ti ha fatto uscire dal paese d’Egitto»; Es 6,6-7: «Per questo dì agli israeliti: Io sono 

JHWH! Vi sottrarrò ai gravami degli egiziani, vi libererò… voi saprete che Io sono JHWH, il 

vostro Dio»; Ez 20,5: «Dì loro: Dice il Signore Dio: quando io scelsi Israele e alzai la mano e 

giurai per la stirpe della casa di Giacobbe, apparii loro nel paese d’Egitto e giurai per loro 

dicendo: Io, JHWH, sono vostro Dio. Allora alzai la mano e giurai di farli uscire dal paese 

d’Egitto e condurli in una terra scelta per loro… Dissi loro: Ognuno getti via gli abomini dei 

propri occhi e non si contamini con gli idoli d’Egitto: sono io il vostro Dio»; Is 45,5: «Io sono il 

Signore, non ve ne è un altro». 

 le formule di conoscenza: «Conoscerete/ conosceranno che Io (sono) JHWH». Es 6,7: «Voi 

saprete che io sono JHWH vostro Dio che vi sottrarrà ai gravami d’Egitto»; Is 45,3: «Ti 

consegnerò tesori nascosti e le ricchezze ben celate, perché tu sappia che Io sono JHWH»; Ez 6,7: 

«Saranno frantumati e scompariranno i vostri idoli… trafitti a morte cadranno in mezzo a voi e 

saprete che io sono JHWH»; 1Re 20,13.28: «Ed ecco un profeta si avvicinò ad Acab, re di Israele, 

per dirgli: Così dice il Signore: Vedi tutta questa moltitudine immensa? Ebbene, oggi io la metto 

in tuo potere, così tu saprai che io sono JHWH»; Dt 4,35.39: «Tu sei diventato spettatore di 

queste cose, perché tu sappia che JHWH è Dio e che non ve ne è altri fuori di lui». 



 la formula teofanica: Gdc 5,4-5 «Signore, quando uscivi dal Seir, quando avanzavi dalla steppa di 

Edom, la terra tremò, i cieli si scossero, le nubi si sciolsero in acqua. Si stemperarono i monti 

davanti al Signore, Signore del Sinai, davanti al Signore, Dio di Israele»; Sal 68,8-9: «Dio, 

quando uscivi davanti al tuo popolo, quando camminavi per il deserto, la terra tremò, stillarono i 

cieli davanti al Dio del Sinai, davanti a Dio, il Dio di Israele». 

 

1.3. I nomi divini e il Nome di Dio 

(a) I nomi di Dio nella Scrittura: Es 6,2-3 «Dio parlò a Mosè e gli disse: Io sono JHWH! Sono 

apparso (verbo ra’ah) ad Abramo, a Isacco e a Giacobbe come Dio onnipotente (‘El shaddaj), 

ma non mi sono manifestato (verbo jada’) a loro con il mio nome JHWH». 

(b) Il Nome JHWH: Es 3,13-15«
13

 Mosè disse a Dio: “Ecco io arrivo dagli israeliti e dico loro: il 

Dio dei vostri padri mi ha mandato a voi. Ma mi diranno: Come si chiama? E io cosa risponderò 

loro?” 
14

 Dio disse a Mosè: “Io sono colui che sono (‘ehyèh ‘ashèr ‘ehyèh)!”. Poi disse: “Dirai 

agli israeliti: Io sono (‘ehyèh) mi ha mandato a voi”. 
15

 Dio aggiunse a Mosè: “JHWH, il Dio dei 

vostri padri, il Dio di Abramo, il Dio di Isacco e il Dio di Giacobbe mi ha mandato a voi. Questo 

è il mio nome per sempre; questo è il nome con cui sarò ricordato di generazione in 

generazione”». 

 

1.4. Le proprietà di Dio nella sua auto-manifestazione: grazia e fedeltà 

Es 33,11-22: l’incontro è tra Dio e Mosè, che parlano “faccia a faccia” come due vecchi amici. Mosè 

ricorda incontri passati: «Eppure hai detto: ti ho conosciuto per nome, anzi hai trovato grazia ai miei 

occhi. Ora, se davvero ho trovato grazia ai tuoi occhi, indicami la tua via» (vv. 12-13). Mosè confida nel 

fatto che il popolo «troverà sempre grazia (hen)» agli occhi di Dio, così che questi continuerà a 

camminare con loro. Il Signore risponde promettendo di camminare con loro e di dare riposo (v.14) e 

conclude ricordando la sua sovranità e libertà incondizionata: «Farò grazia a chi vorrò far grazia e avrò 

misericordia di chi vorrò aver misericordia» (v.19). 

Es 34,6: «JHWH, JHWH, Dio (‘El) misericordioso (rahum) e pietoso (hannun), lento all’ira e ricco di 

grazia (haesed) e di fedeltà (‘aemet)». 

 

 

2. L’attestazione: l’identità di Dio nella risposta dell’alleato (il monoteismo) 

 

2.1. L’identità narrativa di Jhwh: l’«eccomi» di Dio e il racconto confessante dell’alleato. Vi sono passi 

dell’AT in cui Dio stesso si identifica davanti agli uomini nella forma di un “eccomi”: «Il mio popolo 

saprà qual è il mio nome: in quel giorno saprà che Io son colui che dice “eccomi” (pareimi – ecce 

adsum)» (Is 42,6; cf. 58,9); «Mi sono fatto cercare da coloro che non mi consultavano, mi sono fatto 

trovare da coloro che non mi cercavano: ho detto “Eccomi, eccomi!” (Idou eimi)» (Is 65,1). Anche nella 

forma del discorso indiretto compare questo modo di identificare JHWH: «Si dirà in quel giorno: “Ecco il 

nostro Dio”» (Is 25,9); «Dite agi smarriti di cuore: Coraggio, ecco il vostro Dio» (Is 35,4; cf. 62,11). 

 

2.2. L’esigenza che comanda il racconto: il monoteismo monogamico 

(a) il monoteismo teoretico: «Voi siete miei testimoni, miei servi che io mi sono scelto perché mi 

conosciate e crediate in me e comprendiate che Io sono. Primo di me non fu formato alcun Dio né dopo 

ce ne sarà. Io, io sono il Signore, fuori di me non c’è salvatore» (Is 43,10-13) 

(b) la pretesa esclusiva di Jhwh (Elia): «Fino a quando zoppicherete con i due piedi? Se JHWH è Dio, 

seguitelo! Se invece lo è Ba’al, seguite lui!» (1Re 18,21; cf. Os 1,2; Ger 2,8ss) 

(c) il diritto esclusivo di Jhwh nelle formulazioni legislative: «Tu non devi prostrarti ad altro Dio, 

perché il Signore si chiama geloso: Egli è un Dio geloso» (Es 34,14); «Colui che offre un sacrificio agli 

dèi, oltre al solo JHWH, sarà votato allo sterminio» (Es 22,19) 

(d) la preparazione del monoteismo nella storiografia jahwista 

 

2.3. L’identificazione dell’unico Dio nelle differenti esperienze storiche della sua azione e della sua 

presenza: 

(a) Il Dio rivelato (dei Padri) e il Dio nascosto (El); (b) Dio come immanenza salvifica (Esodo) e come 

assoluto etico (Sinai); (c) Dalla conquista al Regno: il Dio degli eserciti e il Dio della terra; (d) Il Dio 

del giudizio e della salvezza: il Dio dei profeti (crisi dell’atto identificatore: possibilità di 



identificazione solo nella conversione); (e) Il Dio dell’unico santuario e il Dio dell’universo 

(identificare concentrandosi sull’unico per aprirsi all’universale); (f) il Dio di Israele e la sapienza dei 

popoli (un nuovo luogo dell’atto identificatore e la sfida del male: l’invocazione della sapienza 

dall’alto); (g) Il Dio eterno e santo al di là della storia (l’apocalittica: identificazione di Dio nella 

distruzione del mondo vecchio e creazione del nuovo) 

 

2.4. Le proprietà dell’unico Dio che salva (le qualità del Dio della narrazione): 

(a) La santità di Dio: «Sarà esaltato il Signore degli eserciti nel giudizio e il Dio santo si mostrerà santo 

nella giustizia» (Is 5,16); «Non darò sfogo all’ardore della mia ira, non tornerò a distruggere Efraim, 

perché sono Dio e non uomo; sono il Santo in mezzo a te e non verrò nella mia ira» (Os 11,9); 

«Santificatevi dunque e siate santi, perché io sono santo» (Lev 11,44); 

(b) L’eternità/fedeltà: «Rifugio è Dio dai tempi antichi e quaggiù lo sono le sue braccia eterne» (Dt 

33,27); «Signore tu sei stato per noi un rifugio di generazione in generazione. Prima che nascessero i 

monti e la terra e il mondo fossero generati, da sempre e per sempre tu sei, Dio» (Sal 90,1-2); «Saldo 

è il tuo trono fin dal principio, da sempre tu sei» (Sal 93,2). Gli dèi possono nascere e morire, ma un 

divenire del Dio eterno è impensabile: «Non sei tu sin dal principio, o Signore, il mio Dio e il mio 

Santo, che non muore?» (Ab 1,12). Dio è l’eterno (‘El Olam: Gen 21,33) anzitutto nella sua 

misericordia: «Il Signore passò davanti a lui (Mosè) proclamando: il Signore, il Signore, Dio 

misericordioso e pietoso, lento all’ira e ricco di grazia e di fedeltà, che conserva il suo favore per 

mille generazioni» (Es 34,6-7). Il Dio eterno/onnipotente fonda la certezza di una salvezza perenne e 

di un’alleanza eterna: «Israele sarà salvato dal Signore con salvezza perenne» (Is 45,17); «Io stabilirò 

per voi un’alleanza eterna» (Is 55,3). Questa salvezza e alleanza saranno perenni come la nuova 

creazione che Dio compirà: «Sì, come i nuovi cieli e la nuova terra che io farò dureranno per sempre 

davanti a me – oracolo del Signore – così dureranno la vostra discendenza e il vostro nome» (Is 

66,22). 

 

3. Il drammatico incontro divino-umano e la mediazione 

 

3.1. L’esperienza di uno scarto 

(a) La pienezza del dono di Dio e la limitatezza delle condizioni storiche dell’esperienza: la dinamica 

drammatica della sua appropriazione (tensione al compimento: la storia è un insieme di figure in cui 

viene ripresa la forza dell’origine come nell’Esodo la creazione, nella salvezza la comunicazione dello 

spirito di vita) 

(b) La precarietà della risposta umana (limiti dell’esperienza/mormorazione; limiti della 

risposta/appropriazione del dono e dimenticanza del Donatore; infedeltà/idolatria e peccato) 

 

3.2. La tensioni inscritte nell’esperienza di Dio (vedere e udire) confermano la vera sfida di una mediazione 

di una sorprendente immediatezza (Dt 4,7). 

 

Le dinamiche inscritte nel vedere/udire segno di un’immediatezza tale con Dio da chiedere un mediatore che 

aiuti a percepire la vicinanza di Dio in modo positivo. 
 

Quanto al vedere: «Nessuno può vedere Dio e restare in vita» (Es 33,20; Gdc 6,22-23; 13,22; Is 6,5). Eppure 

«Giacobbe vide Dio faccia a faccia» (Gen 32,31; 33,10), Mosè e i settanta anziani «vedono il Dio di Israele» (Es 

24,10-11; Nm 12,8; Dt 34,10). In epoca più tarda l’espressione assume un significato attenuato: «vedere il volto di 

Dio» significa varcare la soglia del santuario (Sal 27,4; 42; Is 38,11), entrare nel Tempio; «vedere il trono di Dio» 

indica un’esperienza profetica o una visione apocalittica (Ez 1; Dn 7,9). In Nm 12,6-8 le due linee si compongono 

nell’esperienza singolare e irripetibile di Mosè: «Se c’è tra voi un profeta è mediante una visione che io mi faccio 

conoscere a lui, è nel sogno che io gli parlo. Non è la stessa cosa per il mio servo Mosè… Io gli parlo bocca a 

bocca ed egli vede la forma di JHWH». Il testo deve essere corretto con le precisazioni contenute in Es 33,11.20, 

dove JHWH si manifesta a Mosè «di spalle» e non in volto, rifiutandosi di mostrare la sua gloria. Rimane però 

testimonianza dell’esperienza privilegiata di Mosè quale mediatore speciale della vicinanza di Dio. Mosè è 

mediatore di un’immediatezza con Dio che è destinata a tutti Ma il popolo non ne regge il peso («chi vede Dio, 

muore») e pertanto delega al prescelto di mediare quest’immediatezza con Dio.  

 

È quanto emerge in modo più chiaro nell’esperienza dell’ascolto della voce di Dio. La Parola è il grande dono per 

Israele e il suo privilegio (Dt 4,8; Sal 142,20): Dio rivolge la sua parola al popolo eletto (Dt 4,10-13). Eppure 

nell’esperienza fondatrice del Sinai si dice che il popolo percepì i tuoni e i lampi, il suono del corno e la montagna 



fumante, ma ne rimase così sconvolto che si rivolse a Mosé dicendo: «Tu parla con noi e noi ti ascolteremo; ma 

non parli Dio con noi, poiché abbiamo paura di morire» (Es 20,18). Infatti nei racconti della conclusione 

dell’Alleanza è sempre Mosè che riporta al popolo le parole di Dio (Es 24,3-8). La Parola di JHWH è indirizzata al 

popolo intero, ma vi giunge attraverso un intermediario che ne custodisce le esigenze, mediandone l’assolutezza. 

Conferma questa dinamica mediatrice la narrazione del Deuteronomio. E’ il popolo stesso a chiedere la mediazione 

di Mosè, dopo avere sentito la voce stessa di Dio che parlava dal fuoco: «Ecco, JHWH nostro Dio ci ha mostrato la 

sua gloria e la sua grandezza e noi abbiamo udito la sua voce dal fuoco; oggi abbiamo visto che Dio può parlare 

con l’uomo e l’uomo restare vivo». A dispetto di ogni logica, però, il popolo prosegue dicendo: «Ma ora, perché 

dovremmo morire? Questo grande fuoco infatti ci consumerà; se continuiamo a sentire la voce di JHWH nostro 

Dio, certo moriremo» (Dt 5,24-26). Resistere all’appello assoluto di JHWH nell’alleanza è troppo duro, per cui il 

popolo recede, si pone a distanza e chiede a Mosè di fare da mediatore: «Avvicinati tu e ascolta quanto JHWH 

nostro Dio dirà; ci riferirai quanto ti avrà detto e noi lo ascolteremo e lo faremo» (Dt 5,27).  

 

Sia nel vedere che nell’udire, dunque, la rivelazione si realizza in una tensione tra un’immediatezza che suscita 

timore e una mediazione che deve custodire l’immediatezza dell’incontro ma in una distanza che tuteli la fragilità 

del popolo di fronte alla santità di Dio. La rivelazione prevede dunque una mediazione come quella di Mosè: «Il 

Signore tuo Dio susciterà per te, in mezzo a te, fra i tuoi fratelli, un profeta pari a me; a lui darete ascolto. Avrai 

così quanto hai chiesto al Signore tuo Dio sull’Horeb, il giorno dell’assemblea, dicendo: Che io non oda più la 

voce del Signore mio Dio e non veda più questo grande fuoco, perché non muoia. Il Signore mi rispose: Quello che 

hanno detto va bene; io susciterò loro un profeta in mezzo ai loro fratelli e gli porrò in bocca le mie parole ed egli 

dirà loro quanto io gli comanderò» (Dt 18,15-18). L’attesa della piena manifestazione di Dio diventa dunque attesa 

del mediatore definitivo della vicinanza escatologica di Dio, ossia di un nuovo Mosè che veda Dio e parli con lui 

«faccia a faccia». Ne deriva che la nuova conoscenza di Dio nella sua vicinanza escatologica rimanda all’attesa di 

un mediatore nuovo e definitivo del farsi vicino di JHWH.  

 

Derivano da tale dinamismo le due tensioni caratteristiche della mediazione nel teismo dell’alleanza: 

 

(a) La tensione tra trascendenza divina e manifestazione: Dio vicino e Dio lontano, verificabili nelle 

mediazioni della Parola (Is 55), della Sapienza (Sap 2-5) e dello Spirito (Ez 36-37). Qui Dio si manifesta 

come mistero nella sua manifestazione, in una tensione tra Dio rivelato e Dio nascosto.  
 

«Veramente tu sei un Dio nascosto, Dio di Israele, salvatore» (Is 45,15). Il Dio che si manifesta a Israele è 

misterioso perché incomparabile: «A chi potreste paragonare Dio, e quale immagine mettergli a confronto?… A chi 

potreste paragonarmi, quasi che io gli sia pari, dice il Santo? Dio eterno è il Signore, creatore di tutta la terra… la 

sua intelligenza è inscrutabile» (Is 40,18.25.28). L’inconoscibilità di Dio diventa sorpresa in Is 48,6-8: «Ora ti faccio 

udire cose nuove e segrete che tu nemmeno sospetti. Ora sono create e non da tempo; prima di oggi tu non le avevi 

udite, perché tu non dicessi “Già lo sapevo”. No, tu non le avevi mai udite o sapute, né il tuo orecchio era già aperto 

da allora». 

 

In questa tensione la trascendenza di Dio ha la forma della libertà del suo donarsi più che non quella di un 

restare nascosto al di là della manifestazione. Anzi, si deve dire che Dio «si dona nella figura mediatrice», 

si rende presente, inscrivendo la sua forza sul corpo del mediatore.  

 

Ne deriva lo scandalo di un mediatore piccolo e fragile che porta su di sé il segno della presenza potente e 

salvifica di Dio stesso, come si vede negli oracoli dell’Emmanuele (Is 8-9) e del Servo (Is52-53), ma 

anche nelle figure del «giusto perseguitato» (Sap 2-5) e delle ossa aride che pure ricevono lo Spirito di 

vita (Ez 37). Dio scrive la sua presenza su un corpo ferito e fragile, che diventa segno di scandalo: la 

forma sembra negare il contenuto. Per leggere il segno devo credere, affidandomi alla fedeltà di Dio e 

anticipare sulla sua Parola un mondo nuovo, una nuova creazione. La presenza di Dio e l’immediatezza 

con Lui avrà la forma di una risurrezione dei morti e di una nuova creazione, in cui il segno mediatore 

verrà ricreato e rigenerato.  

 

(b) La tensione tra l’incondizionatezza del dono e le esigenze dell’alleanza: Dio dell’elezione gratuita e 

della retribuzione giusta deve concentrare il suo dono incondizionato e infallibile nella libera risposta 

dell’unico che corrisponde pienamente al suo dono (Is 52-53). Ne deriva la concentrazione del dono 

incondizionato nell’unico che infallibilmente risponde alla chiamata e permette a Dio dir realizzare 

pienamente il suo dono. 

 



3.3. Il compimento e la ripresa: la mediazione definitiva ha la forma della ripresa di un dono originario, la 

cui forza viene pienamente realizzata (vita risorta). Ciò crea una nuova relazione tra Dio e l’alleato, nella 

quale l’immediatezza con Dio è compiuta nella storia (Spirito). Tale mediazione definitiva prevede la 

concentrazione sulla libera risposta dell’alleato (mediatore), che corrisponde pienamente al donarsi di Dio e 

avrà la forma di un evento paradossale, di scandalo, che per essere letto deve essere creduto, mediante 

l’anticipazione di un mondo nuovo che Dio stesso sta creando. 

 

 

C. 2 LA MEDIAZIONE DEFINITIVA: IL DONO DEL FIGLIO 

 

1. La manifestazione definitiva di Dio: il racconto dell’evento fondatore di Pasqua e la verità del Padre 

 

1.1. La risurrezione di Gesù: generazione del Figlio di Dio nel mondo 

 

At 2,23-24: «Uomini di Israele, ascoltate queste parole: Gesù di Nazaret – uomo accreditato da Dio 

presso di voi per mezzo di miracoli, prodigi e segni, che Dio stesso operò tra voi per opera sua, come voi 

be sapete – dopo che, secondo il prestabilito disegno e la prescienza di Dio, fu consegnato a voi, voi 

l’avete inchiodato sulla croce per mano di empi e l’avete ucciso. Ma Dio lo ha risuscitato, sciogliendolo 

dalle angosce della morte, perché non era possibile che questa lo tenesse in suo potere». 

 

At 13,32-33: «E noi vi annunziamo la buona novella che la promessa fatta ai padri si è compiuta, poiché 

Dio l’ha attuata per noi, loro figli, risuscitando Gesù, come anche sta scritto nel salmo secondo: Mio 

figlio sei tu, oggi ti ho generato». Da qui il nuovo nome di Dio: «Il Padre/Colui che risuscita Gesù dai 

morti» (Gal 1,1; Rm 8,11; 1Cor 6,14) 

 

1.2. La verità di Dio scritta sul corpo di Gesù (Mt 27,57-28,20): l’incontro col risorto esige che si riceva il 

corpo glorificato dalla Parola di Gesù e quindi dal suo luogo proprio, cioè l’intimità col Padre. Non posso 

ricevere Gesù dal mio ricordo di Lui o dalla sfida degli avversari. In tal senso occorre valutare il gioco di 

corpo e parola nelle apparizioni. 

 

2. La testimonianza dei discepoli: il luogo di Gesù 

 

Il problema del “luogo” di Gesù: «Da dove gli vengono questa sapienza e questi miracoli?» (Mt 13,53-56; 

Lc 4,16-22); «Le volpi hanno la loro tana e gli uccelli del cielo il nido; il Figlio dell’uomo non ha dove 

posare il capo» (Mt 8,20); «Noi sappiamo che a Mosé Dio ha parlato; ma di costui non sappiamo di dove 

sia» (Gv 9,28-30); «Noi però sappiamo di dove è, mentre il Cristo, quando verrà, nessuno saprà da dove 

viene… Certo, voi mi conoscete e sapete da dove sono… Eppure io non sono venuto da me stesso e chi 

mi ha mandato è veritiero, e voi non lo conoscete. Io però lo conosco perché vengo da lui ed egli mi ha 

mandato» (Gv 7,27-29); «Io so da dove sono venuto e dove vado» (Gv 8,14). Il luogo di Gesù è il venire 

del Regno: «Interrogato dai farisei: Quando verrà il Regno di Dio? Rispose: Il Regno di Dio non viene in 

modo da attirare l’attenzione e nessuno dirà: Eccolo qui o eccolo là! Perché il Regno di Dio è in mezzo a 

voi» (Lc 17,20-22). Ne ricaviamo le seguenti indicazioni: 

 

2.1. Gesù è l’evidenza del Regno: interruzione del mondo vecchio e irruzione del nuovo. 

2.2. Lo è nell’identità di missione e persona (Mc 8,27-33: «Voi, chi dite che io sia?»): Gesù deve essere 

ricevuto dal venire di Dio nel suo Regno. 

2.3. Al cuore di tale identità c’è la pretesa filiale di Gesù. La verità di Gesù rimanda la mistero di Dio 

Padre, che si coglie nella Bibbia a tre livelli: livello metaforico (Dio agisce come un padre: Os 11; Sal 

27,10); livello dottrinale (Dio padre del re, di Israele, del giusto); livello dell’invocazione di un intervento 

di Dio stesso a favore dei suoi (Is 63,7-64,11; Sap 2-5). 

2.4. Ma anche la verità di Dio è ora pienamente manifestata nel Figlio (1Cor 8,6): (a) il Figlio come luogo 

della verità di Dio in Gesù (né profeta della fine né sapiente sull’originario); (b) Conoscere il Figlio 

significa conoscere Dio in Dio (Mt 11,25-27: «Nessuno conosce il Padre se non il Figlio…»); (c) il 

rimando al mistero dell’origine (lo spazio della preesistenza: Col 1,15-20; 2,9). 

 

 



3. La drammatica dell’incontro divino-umano in Gesù: la croce e la «pedagogia filiale» 

 

3.1. La sfida della croce: accedere a un nuovo modo di presenza di Dio (Mc 15,24-29 e Lc 23,44-45) 

3.2. Morte e figliolanza divina: un processo di purificazione che manifesta l’essenziale originario 

 

Immerso nel finire del mondo e del Tempio, Gesù conserva l’invocazione paterna, come se nel momento 

della fine del mondo, quando ancora non è comparso il nuovo, restasse proprio la relazione con Dio 

Padre. È come se ci dicesse che il Figlio appare nella purezza della sua relazione col Padre nel momento 

della storia in cui null’altro ha consistenza. Gesù è assimilato al finire del cosmo, del Tempio e del 

Messia. La figliolanza è al di là di queste cose e rimane. Gesù rimane il Figlio e lo è radicalmente, quando 

tutto il resto viene meno. Gesù accetta questa condizione di spogliazione radicale, nella quale rimane 

semplicemente il Figlio, nella sua purezza assoluta, ossia non condizionata dalla minima realtà creata, ma 

stabilita a partire dall'al di là di Dio stesso. Sembra quasi che solo sulla croce diventa possibile enunciare 

nella sua incondizionatezza, ossia a partire da Dio stesso e non da altro, l’identità filiale di Gesù. 

 

3.3. Il dramma della croce compie la «pedagogia filiale» dell’alleanza, intesa come approfondimento della 

comunione, retta da uno «scambio simbolico/sacrificale»: 

(a) La prova di Adamo (ed Eva) 

(b) Giobbe: dal Dio alleato fedele al Dio creatore misterioso 

 
 

Adamo ed Eva (Gen 2-3) 

 

 

Giobbe 

Il Signore Dio prese l’uomo e lo pose nel giardino di 

Eden, perché lo coltivasse e lo custodisse (2,15) 

Il Signore disse a Satana: «Hai posto attenzione al mio 

servo Giobbe? Nessuno è come lui sulla terra: uomo 

integro e retto, timorato di Dio e lontano dal male». 

Satana rispose al Signore: «Forse che Giobbe teme Dio 

per nulla? Non sei forse tu che hai posto una siepe intorno 

a lui e alla sua casa e intorno a quello che è suo?... Ma 

stendi un poco la mano e tocca quanto ha, e vedrai come 

ti maledirà apertamente». 

Il Signore Dio diede questo comando all’uomo: «Tu 

potrai mangiare di tutti gli alberi del giardino, ma 

dell’albero della conoscenza del bene e del male non devi 

mangiare perché, nel giorno in cui tu ne mangerai, 

certamente dovrai morire» (2,16-17) 

 

La prova: perdita del bestiame (buoi, pecore e cammelli) 

e dei figli (crollo della casa: 1,13-18) e della salute (2,7-

10). 

Il serpente era il più astuto di tutti gi animali selvatici che 

Dio aveva fatto e disse alla donna: «È vero che Dio ha 

detto: non dovete mangiare di alcun albero del giardino?». 

Rispose la donna al serpente: «Dei frutti degli alberi del 

giardino noi possiamo mangiare, ma del frutto dell’albero 

che sta in mezzo al giardino, Dio ha detto: “Non dovete 

mangiarne e non lo dovete toccare, altrimenti morirete”». 

Ma il serpente disse alla donna: «Non morirete affatto! 

Anzi, Dio sa che nel giorno in cui ne mangiaste si 

aprirebbero i vostri e sareste come Dio, conoscendo il 

bene e i male» (3,1-5) 

Allora Giobbe si alzò e si stracciò il mantello, si rase il 

capo, cadde a terra, si prostrò e disse: «Nudo uscii dal 

grembo di mia madre e nudo vi ritornerò. Il Signore ha 

dato, il Signore ha tolto, sia benedetto il nome del Signore 

(1,20-21) 

 

Allora sua moglie disse: «Rimani ancora saldo nella tua 

integrità? Maledici Dio e muori!». Ma egli rispose: «Se 

da Dio accettiamo il bene, perché non dovremmo 

accettare il male?». In tutto questo Giobbe non peccò con 

le sue labbra (Gb 2,7-10) 

 

Allora al donna vide che l’albero era buono da mangiare, 

gradevole agli occhi e desiderabile per acquistare 

saggezza; prese del suo frutto e ne mangiò, poi ne diede 

anche al marito… (3,6) 

Allora Giobbe aprì la bocca e maledisse il suo girono: 

«Perisca il giorno in cui nacqui e la notte in cui si disse: 

«È stato concepito un maschio». Quel giorno divenga 

tenebra… (3,1-4) 

Poi udirono il rumore dei passi del Signore Dio che 

passeggiava nel giardino alla brezza del giorno, e l’uomo, 

con sua moglie, si nascose alla presenza del Signore Dio, 

in mezzo agli alberi del giardino (3,8) 

Il Signore prese a dire a Giobbe in mezzo all’uragano… 

«Quando ponevo le fondamenta della terra, tu dov’eri? 

Dimmelo, se sei tanto intelligente! Chi ha fissato le sue 

dimensioni,s e lo sai…» (38,1-5) 

Giobbe prese a dire al Signore: «… Io ti conoscevo per 

sentito dire, ma ora i miei occhi ti hanno veduto. Perciò 

mi ricredo e mi pento, sopra polvere e cenere» (42,4-6). 



 

3.4. La circolarità delle immagini di Dio e il processo analogico (immagine positiva legata al dono; crisi del 

dono e appello alla libertà; mantenimento dell’invocazione e guadagno dell’incontro con Dio a un nuovo 

livello di intimità) 

 

La conoscenza di Dio presuppone e realizza un processo. Il ritmo di questo cammino/processo può essere 

così descritto: 

 

1. Un’immagine positiva di Dio. L’avventura inizia sempre con un’immagine positiva di Dio. 

Quest’immagine si fonda su una certa esperienza dell’agire divino, legato a una parola di dono e di 

promessa. Dio pone l’uomo nel Giardino e gli consegna tutti i beni (Adamo): il Dio creatore è un Dio buono, 

autore di un dono incondizionato e gratuito; Dio retribuisce secondo la promessa fatta nell’alleanza: il Dio 

della Legge è un Dio fedele, perseverante nel mantenere le promesse (Giobbe). Ma tali immagini sono 

sottoposte a tensioni: adottate a un certo livello di esperienza, le immagini devono essere riconquistate, 

attraverso prove o contestazioni, per ritrovarne il senso a un livello più profondo. 

 

2. La crisi dell’immagine e la prova. Dio prova l’uomo con un comportamento che implica una frattura 

rispetto all’esperienza precedente. Il Dio buono proibisce, il Dio fedele abbandona alla sofferenza. Nella 

tentazione l’avversario (serpente) suggerisce un giudizio negativo sul volto di Dio: un Dio geloso, ingiusto o 

indifferente. Nella prova invece Dio si ritira dall’immagine che ci si era fatta di Lui, spiazzando il desiderio 

dell’uomo.  

 

3. La soluzione della prova si dà come perseveranza nella lode, presentimento della verità dell’uomo e attesa 

di una nuova rivelazione di Dio. Si tratta di un comportamento simbolico, che ha la forma di un sacrificio di 

comunione. Questo comportamento si struttura in tre tempi. L’assenza di Dio nella prova non ha l’aspetto 

del non-senso, dell’assurdo, ma di un ritirarsi per far spazio alla risposta dell’uomo. Nella proibizione ad 

Adamo e poi nella stessa tentazione il ritrarsi di Dio nel mistero significa da parte dell’uomo la scoperta della 

profondità del suo desiderio, che da un lato è tentato di affermare se stesso come dio, ma dall’altro può 

interpretare il comandamento in un dialogo più profondo con il suo Dio. L’uomo si trova di fronte a se stesso 

e a Dio a dover decidere se mantenere il giudizio sul Dio buono e quindi l’immagine positiva di Dio, al di là 

dell’interruzione prodotta dal comandamento. È la via di una riconquista più profonda e consapevole della 

verità di Dio e di sé. Se la prova introduce una frattura nell’immagine felice di Dio e di sé, la soluzione della 

prova avrà la forma di un comportamento simbolico che mantiene la comunione (il riferimento a Dio) al di là 

della rappresentazione semplicista, divenuta impossibile.  

 

4. Il comportamento simbolico, basato sulla «riserva affettiva» (mi fido del bene che ho sperimentato), è 

dunque un gesto di comunione che va al di là della rappresentazione. Le immagini che raccolgono dati 

dell’esperienza devono essere espressioni dell’amore di comunione e non del desiderio di possesso 

immediato. La sfida è quella di riattivare la «riserva affettiva» che permette di mantenere il legame al di là 

della crisi, per aspettare di rincontrare Dio a un altro livello di intimità. È l’esperienza di Giobbe, che dopo 

l’apparizione di Dio (c. 38) può gridare: «Prima ti conoscevo per sentito dire, ora i miei occhi ti vedono» (c. 

42). È in questo spazio di comunione nuova che appare il volto del Padre. Non si tratta di un altro nome dato 

a Dio, né di una possibile rappresentazione di Dio, ma dell’invocazione all’interno di una relazione 

singolare, definitiva e insuperabile, che dura al di là della morte ed è anzi principio di risurrezione. 

 

3.5. L’invocazione paterna di Gesù: 

 

L’invocazione paterna di Gesù. Alla luce della resurrezione il senso della storia si rivela essere quello di 

una «pedagogia divina della figliolanza». Da parte di Dio si tratta di un ritrarsi dalle immagini che di 

volta in volta fondano l’invocazione dell’uomo per invitare ad un’altra relazione di comunione, che in 

quelle immagini si significa, superandole. Se Dio si ritira in questo modo è perché gli uomini siano 

portati a entrare nelle profondità più vaste della relazione con Lui, al di là di tutti i doni ricevuti, in modo 

che, perseverando nell’invocazione e nell’obbedienza, giungano alla pura relazione di figli, nella quale 

gli è dato di conoscere Dio e se stessi in verità. Quest’esperienza è il luogo dello Spirito Santo, la forza 

d’amore che rende il sacrificio di comunione desiderabile. La figliolanza divina non è per l’uomo una 



qualità in più, omogenea con tante altre, ma è una dinamica infinita, che raccoglie tutto l’uomo 

nell’invocazione paterna per l’azione dello Spirito (Rm 8,12-18). 

 

 

C. 3 UNA NUOVA IMMEDIATEZZA CON DIO: L’EFFUSIONE DELLO SPIRITO 

 

1. La presenza e l’azione dello Spirito nell’automanifestazione di Dio 

 

1.1. L’azione dello Spirito nello scambio simbolico della pedagogia filiale: mantiene la comunione al di là 

della crisi dell’immagine di Dio 

1.2. Esperienza e teologia dello Spirito: luce che illumina e fa vedere senza esser vista…la difficoltà della 

pneumatologia (il modello storico-letterario ovvero le forme del manifestarsi dello Spirito; lo schema 

storico-salvifico ossia la radicalizzazione del dono nella crisi totale; il modello sistematico dello Spirito di 

verità, della vita e della comunione) 

 

2. Lo Spirito che attesta in noi la verità del Figlio: lo Spirito di Gesù 

 

2.1. Lo Spirito di Gesù Cristo: (a) la novità cristiana; (b) la «cristologia pneumatica»; (c) lo Spirito e il 

Figlio 

2.2. Gesù e lo Spirito nel ministero pre-pasquale: scarsa attestazione, in luoghi strategici e con funzione 

identificatrice (lo Spirito e il tempo del Figlio: nella potenza di cacciare il Maligno in Matteo e/o 

nell’evangelizzare il Giubileo definitivo in Luca) 

 

3. Una nuova immediatezza con Dio: la pneumatologia di Paolo e Giovanni 

 

3.1. Lo Spirito di Cristo in Paolo: 

 

(a) Rm 1,3-4: «[Paolo, apostolo per vocazione, prescelto per annunziare il vangelo di Dio…] 
3
riguardo 

al Figlio suo, nato dalla stirpe di Davide secondo la carne, 
4
costituito Figlio di Dio in potenza 

secondo lo Spirito di santificazione mediante la risurrezione dai morti, Gesù Cristo nostro Signore». 

(b) 2Cor 3,17; «
15

Fino ad oggi quando si legge Mosè un velo è steso sul loro cuore; 
16

ma quando ci sarà 

la conversione al Signore, quel velo sarà tolto (Es 34,34). 
17

Il Signore (Kyrios) è lo Spirito 

(pneuma) e dove c’è lo Spirito del Signore c’è libertà». 

(c) 1Cor 12-14, in particolare: «Nesuno può dire Gesù è Signore, se non per azione dello Spirito» 

(12,3) 

 

3.2. La pneumatologia di Giovanni 

 

(a) Gesù e lo Spirito prima di Pasqua (Gv 1-12): «Ho visto lo Spirito scendere come una colomba e 

posarsi su di lui [richiamo al Battesimo]. Io non lo conoscevo, ma chi mi ha inviato a battezzare con 

acqua mi aveva detto: L’uomo sul quale vedrai scendere e rimanere [menein] lo Spirito, è colui che 

battezza in Spirito Santo. E io ho visto e ho reso testimonianza che questi è il Figlio di Dio» (Gv 1,32-

34). 

(b) La catechesi giovannea sullo Spirito nei discorsi d’addio (Gv 14-17) 

 
 Funzione Denominazione Origine 

14,16s L’altro Paraclito/avvocato Paraclito/Spirito 

di verità 

Dono del Padre  

su richiesta del Figlio 

14,26 Insegnare/ricordare Paraclito/Spirito Santo Invio da parte del Padre 

in nome del Figlio 

15,26 Rendere testimonianza Paraclito/Spirito  

di verità 

Invio dal Padre  

da parte del Figlio 

16,7-11 Convincere Paraclito Invio da parte del Figlio 

16,13-15 Introdurre in tutta la verità, 

glorificare il Figlio 

Spirito di verità Prende dal Figlio quanto il Figlio ha dal Padre 

 

 



3.3. Lo Spirito e Cristo: verso il riconoscimento della personalità dello Spirito (Atti, Paolo, Giovanni) 

 

 «Innalzato pertanto alla destra di Dio e dopo aver ricevuto dal Padre lo Spirito Santo, che egli aveva 

promesso, lo ha effuso, come voi stessi potete vedere e udire» (At 2,33). Ma una volta effuso, questo 

Spirito diventa soggetto speciale della vita della Chiesa, anzi si dimostra essere il vero protagonista: lo 

Spirito testimonia negli apostoli (At 5,32: «Di queste cose siamo testimoni noi e lo Spirito Santo che Dio 

ha dato a coloro che gli obbediscono»; 15,28); riempie di sé i sette collaboratori degli apostoli e in 

particolare il martire Stefano (At 6,3.10: 7,55); illumina Filippo (8,29.39); conferma la conversione di 

Saulo (9,17); consiglia Pietro (10,19), agisce nei primi pagani di sua iniziativa (10,44-47; 11,15-16); 

designa i primi missionari (13,2.4), conduce la missione di Paolo (13,9; 16,6-7; 20,23); è responsabile delle 

decisioni del concilio di Gerusalemme (15,28). È insomma Colui che guida la Chiesa, se questa è docile a 

ciò che lo Spirito le suggerisce (At 2,7.11.17.29; 3,6.13.22). 

 In Paolo lo Spirito e Cristo sono intimamente associati sino quasi all’identificazione (2Cor 3,17). Cristo e 

lo Spirito presentano funzioni simili: intercedono (Rm 8,26b.34), dimorano nei membri della Chiesa (Rm 

8,9-11), la vita cristiana si svolge «in Cristo» (Rm 6,3s; Gal 3,27-28; Col 2,12; Col 3,3; Fil 3,1; 4,4; 2Cor 

2,17; 12,19; 1Ts 5,12; Rm 12,5; 1Ts 4,16) ma anche «nello Spirito» (2Cor 12,18; Gal 5,16.25; 1Cor 

12,3.13; 14,2). Ma le funzioni di Cristo e dello Spirito non sono interscambiabili: non ci si riveste dello 

Spirito, né ci si conforma all’immagine dello Spirito, non si muore nello Spirito, né si risorge come lo 

Spirito. Inoltre, se anche l’inabitazione dello Spirito implica l’inabitazione di Cristo, lo Spirito non è mai 

considerato come contenuto della vita nuova. Non si deve perciò parlare di identificazione tra Cristo risorto 

e lo Spirito. È comunque innegabile che Paolo non chiarisce molto la relazione personale tra Cristo e lo 

Spirito. 

 Sarà Giovanni però a precisare meglio la relazione Cristo-Spirito in termini personali, soprattutto in Gv 

14,16-17, ove lo Spirito è detto «l’altro Paraclito», rispetto a Gesù. Lo Spirito è effuso da Gesù risorto sui 

discepoli «da presso il Padre» (Gv 20,19-23). In virtù di questo Spirito il credente dimora in Gesù come il 

Figlio dimora nel Padre e il Padre col Figlio abitano nel discepolo. Anche qui dunque lo Spirito fa entrare 

nella relazione tra Padre e Figlio non in quanto introduce in uno spazio comune-neutro tra i due, ma perché 

rende partecipi del consegnarsi del Figlio al Padre (Pasqua). Ma poiché l’essere di Gesù presso il Padre è 

indicato all’inizio del Vangelo (Gv 1,1-2) col nome «Logos», e quindi non si indica con «Spirito» l’essere 

di Gesù nel Padre/in Dio o viceversa (non è il divino di Gesù Figlio né l’essere del Padre in Gesù), lo 

Spirito compare come il «terzo» che Padre e Figlio donano, per rendere partecipi della loro unità (Gv 

10,30.33), del loro abitare l’uno nell’altro (Gv 17,22-23), dell’amore e della gloria che donano e ricevono 

in uno scambio reciproco fin da «prima che il mondo fosse» (Gv 17,1-5.24). Lo Spirito è presso il Padre e 

il Figlio dall’eternità come il terzo tra loro. 
 

 

C. 4 LE FORMULE TRIADICHE DEL NT E LA FEDE TRINITARIA 

 

1. Le formule triadiche nell’articolazione trinitaria dell’evento salvifico definitivo 

 

1.1. Le dimensioni trinitarie del compimento della storia della salvezza (episodi chiave della vita di Gesù; 

esperienza di Gesù; storia della salvezza; Chiesa) 

 

1.2. Le formule triadiche: esplicitazione coerente del dono definitivo di Dio (il centro formulato del 

Vangelo) 

 

 

2. Le tre principali formule trinitarie 

 

 «Andate dunque e ammaestrate tutte le nazioni battezzandole nel nome del Padre e del Figlio e dello 

Spirito Santo» (Mt 28,19); 

 «La grazia del Signore Gesù Cristo e l’amore di Dio e la comunione dello Spirito Santo siano con 

tutti voi» (2Cor 13,13);  

 «Poiché c’è diversità di carismi ma uno solo è lo Spirito, c’è diversità di ministeri ma uno solo è il 

Signore e c’è diversità di operazioni ma uno solo è Dio che opera tutto in tutti» (1Cor 12,4-6) 

 

 

 



CONCLUSIONI:  

LA FORMA TRINITARIA DELL’ATTO COMUNICATIVO DI DIO 

 

Le due dimensioni dell’atto rivelatore di Dio/Padre 

 

 Comunicazione a…. parlare con qualcuno creando legami – Spirito/nuova alleanza 

 Manifestazione di un mondo condiviso… parlare di qualcosa – Figlio/mondo risorto 

 

Per comprendere il mondo nuovo dischiuso dalla risurrezione del Figlio ci vuole un nuovo legame, una 

nuova relazione con Dio nello Spirito, così che la salvezza è l’esperienza di un dono di Dio come nuova 

relazione nella quale è dischiuso un mondo nuovo, all’altezza della nuova dignità dei figli nel Figlio. Il dono 

definitivo di Dio è una realtà nella quale Dio stabilisce un nuovo legame con noi, nel quale siamo resi 

partecipi del suo Donarsi. Così la realtà di Dio che si comunica è dentro le dimensioni dell’atto rivelatore del 

Padre nel Figlio per lo Spirito. 


