Dimensioni della riscoperta della Trinita nel XX secolo

Non é facile identificare il fattore decisivo che avrebbe portato alla riscoperta della teologia
trinitaria nel XX secolo. In base alle periodizzazioni proposte si potrebbero richiamare tre «kairoi»
teologici: il recupero del principio di rivelazione, inteso come auto-manifestazione trinitaria di Dio
(Barth, Rahner); il ricentramento pasquale della novita cristiana del Dio Amore e la deduzione delle
sue implicazioni trinitarie (H.U. von Balthasar, G. Lafont, J. Moltmann; E. Jingel); la
riaffermazione dell’originale visione comunionale dell’essere divino che si dona nella storia della
salvezza (Greshake). In verita quest’ultimo elemento segna e accompagna il passaggio della
teologia dal contesto di pensiero storico-salvifico al contesto pluralista attuale, nel quale I’immagine
trinitaria della comunione divina interpreta la sfida di un mondo di esperienza multietnico e
multireligioso e quindi disperso in un pluralismo ingovernabile.

A partire da queste notazioni ci pare di poter identificare il rinnovamento della teologia trinitaria
recente in tre tappe o dimensioni: il nesso tra la Trinita e il principio di rivelazione inteso come
auto-manifestazione di Dio; la deduzione della Trinita dall’amore pasquale e kenotico del «Dio
crocifisso»; una comprensione piu storico-escatologica dell’auto-determinazione di Dio in Cristo e
quindi dell’auto-distinzione trinitaria di Dio, connessa alla contestazione della deducibilita della
dottrina trinitaria da una teologia della Parola o dall’intuizione dell’ Amore crocifisso.

1. Il nesso Trinita-Rivelazione ovvero la storicita di Dio nella sua auto-manifestazione

Il principio del rinnovamento della teologia trinitaria é strettamente connesso alla riaffermazione
del principio di Rivelazione. Questo principio ritrova la sua dimensione trinitaria nella misura in cui
se ne coglie la dinamica di auto-manifestazione di Dio: e Dio stesso che dice di sé nella rivelazione,
si comunica a noi rendendoci partecipi della comunicazione che struttura il suo stesso essere ovvero
ci inserisce nel dinamismo della sua identificazione storica con i mediatori della sua presenza
salvifica. Al cuore della fede trinitaria si trova dunque 1’idea dell’auto-rivelazione. Questa
intuizione assume diverse forme. Ne possiamo raccogliere tre determinazioni originali: quella
originaria e autorevole di Barth, che propone una teologia della Parola intesa come auto-rivelazione
in cui Dio dice di sé, corrispondendo a sé nel Figlio per lo Spirito; quella di Rahner, piu sensibile
alla problematica salvifica di un’auto-comunicazione di Dio nella grazia, in virtu della quale siamo
inseriti nel processo dell’auto-mediazione della vita divina; infine quella di Pannenberg dell’auto-
distinzione storico-salvifica ed escatologica di Dio nel Padre-Figlio e Spirito, nei quali Dio stesso si
identifica coi mediatori della sua venuta salvifica, realizzando anticipatamente il compimento.

(a) L’autore di riferimento per il recupero dell’idea di auto-manifestazione & K. Barth, con la sua
affermazione «Dio ¢ Dio», da intendere non come una vuota tautologia ma come I’espressione della
certezza che Dio e soggetto della sua rivelazione e percio si deve dire che «Dio rimane Dio nella
sua manifestazione». La rivelazione e auto-manifestazione di Dio, € un avvenimento in cui Dio
stesso si auto-determina comunicandosi all’'uomo: Dio dice di sé. Barth sviluppa quindi la frase
«Deus dixit», che esprime 1’originarieta della soggettivita divina e 1’assoluta auto-determinazione di
Dio nella sua Parola. Dio nella sua Parola ¢ il Rivelatore, la Rivelazione e ’accadere di questa
Rivelazione.

La dottrina della Trinita risponde alla questione del soggetto della rivelazione attestata nella Sacra
Scrittura. Si pud riassumere questa risposta nel modo seguente: la rivelazione attestata nella Scrittura € la
rivelazione del Dio che é Signore, cioe del Padre da cui procede, del Figlio che la compie obiettivamente

1



per noi e dello Spirito Santo che la compie soggettivamente in noi e che, in ciascuno dei suoi differenti
modi di essere e di agire, € il Dio unico. Dio é il soggetto permanente della rivelazione. Egli non diventa
mai attributo o oggetto della nostra azione o del nostro auto-possesso, sia nella sua azione rivelatrice (il
Figlio) sia nel suo essere rivelato (lo Spirito)*.

Questa accentuazione del rapporto tra Trinitd e rivelazione presuppone una rinnovata
considerazione del mistero di Cristo e in particolare del riconoscimento della sua divinita. Questa
chiama in causa 1’auto-determinarsi di Dio stesso nella storia di Gesu:

«In che direzione si determina Dio?» Dio si determina in direzione dell’essere-uomo dell’uomo Gesu per
essere Dio proprio con quest’uomo e in quest’uomo. La fede cristiana non conosce percio altro Dio che il
“deus incarnatus” € il “deus humanus”... Una dottrina di Dio orientata all’'uomo Gesu deve perciod
stabilire due cose: Dio proviene da Dio e solo da Dio, non viene determinato da nessuno né da altro che
da se stesso; egli stesso si determina a non essere senza 1’'uomo-Dio. Questo € il senso dell’affermazione
neotestamentaria della preesistenza del figlio di Dio identificato con Gesu.

E soprattutto E. Jiingel che, rielaborando I’intuizione barthiana dell’auto-determinarsi di Dio nella sua
rivelazione in Cristo mette in primo piano il tema della storicita di Dio. Dio non si comunica come
I’essere supremo, che sta al di sopra del mondo e poi si pone in un secondo momento in rapporto al
mondo e pone il mondo in rapporto con sé. Egli avrebbe piuttosto liberamente deciso dall’eternita di
pervenire a se stesso, € quindi a noi, solo attraverso 1’'uomo Gesu, sottoposto in croce dagli uomini alla
maledizione che grava sul peccato (Gal 3,13; 2Cor 5,21). Possiamo allora conoscere I’essenza di Dio solo
nell’evento della sua identificazione con il Gesu morto in croce. Dio ci si manifesta solo attraverso la sua
auto-distinzione e auto-identificazione.

(b) K. Rahner, rispetto all’intuizione barthiana dell’auto-determinazione di Dio nella sua
Rivelazione, ¢ piu sensibile alla dinamica salvifica dell’auto-comunicazione che & Dio. Siamo
nell’ambito di una rinnovata teologia della grazia. Il cuore della salvezza, e quindi di una storia
della salvezza, si trova nella volonta di Dio di estendere a noi 1’auto-comunicazione che lui &
dall’eternita. Tutto il peso dell’argomentazione rahneriana sta nel sottolineare la peculiarita della
comunicazione che Dio fa di sé nelle missioni di Gesu e dello Spirito. Non si tratta piu della
comunicazione di un semplice dono creato o di una realta intermedia. Il realismo della rivelazione
cristiana va teologicamente espresso parlando di una «auto-comunicazione». Questo concetto (il cui
termine originale & Selbst-mitteilung) implica: che Dio si comunichi a partire da sé e per sua
iniziativa, che egli stesso sia il contenuto della comunicazione e non un altro dono o una realta
creata, che nella grazia Dio doni se stesso all’'uomo in una causalita quasi-formale e non efficiente
(cioé non producendo un effetto esteriore alla causa). Dungue nella grazia Dio realizza un tipo di
comunicazione che include I'uomo nell’auto-comunicazione che costituisce la stessa vita trinitaria,
una comunicazione in cui Dio stesso é il Donatore (il Padre), il Dono (il Figlio) e la condizione di
possibilita dell’accettazione del Dono (lo Spirito). La comunicazione della grazia realizza per noi lo
stesso dinamismo che si verifica all’interno della Trinita, cosi che la Trinita economica ¢ la Trinita
immanente e viceversa. La Trinita e al cuore della salvezza.

2. 1l cuore dell’esperienza trinitaria di Dio: ['amore di Dio nel mistero pasquale
La sfida ulteriore che si impone alla teologia contemporanea € quella di pensare questa

intuizione sull’auto-determinazione di Dio nella sua rivelazione e dell’auto-comunicazione che &
Dio nella salvezza al di la dell’immagine moderna di una soggettivitd che si auto-determina

' K. BARTH, Die Kirchliche Dogmatik 1/1, Theologischer Verlag, Zurich 1942, 402-3.
2 E. JUNGEL, Dio mistero del mondo, Queriniana, Brescia 1982, 57-58.



perdendosi nell’altro per poi recuperarsi attraverso 1’altro (Hegel). Come correttivo a questa
possibile deriva si cerca di ancorare in maniera piu stabile e profonda I’intuizione sull’auto-
determinazione e auto-comunicazione alla novita cristiana cosi come emerge dalla concreta storia
della salvezza e in particolare dalla vicenda di Gesu. In tal senso si cerca di recuperare il centro
della rivelazione cristologia costituito dal mistero pasquale, unita paradossale di morte e
risurrezione, umiliazione ed esaltazione, perdita di sé nel dono e vittoria sulla morte. Il cuore, il
legame che tiene uniti 1 poli di questa esperienza paradossale di Gesu ¢ ’amore di Dio, o meglio
I’amore che Dio ¢ (1 Gv 4,8.16).

Il fatto che merita qui certamente piu attenzione € che la rivelazione specificamente cristiana del Dio-

Trinitd € sempre piu vista in inscindibile relazione con la teologia della croce, o meglio con I’evento
3

pasquale’.

(a) L’amore come «l’evento di un’abnegazione sempre maggiore in un riferimento a sé pur cosi
grande»: E. Jungel. Nella teologia cristiana si deve partire da due dati di base: il primo & il peso
determinante dell’essere di Dio come amore. Il secondo dato da tener presente € la necessita di non
separare soggetto e predicato nella frase «Dio & amore», quasi che Dio sia un fondo oscuro dietro
tale esperienza del suo amore o come se si potesse dire che Dio ha anche amore, é portatore anche
dell’amore. Tale esigenza di tenere insieme soggetto e predicato va poi articolata trinitariamente:
«La piena comprensione della frase “Dio ¢ amore” diviene piuttosto visibile solo a partire dalla
storia dell’essere di Dio, nella quale e con la quale egli attua trinitariamente il suo proprio essere-
soggetto». Ma anche la comprensione della storia trinitaria come storia d’amore presuppone gia una
comprensione preliminare dell’amore. Da qui la duplice definizione. Quella formale: «L’amore ci
era apparso come 1’evento di una abnegazione sempre maggiore in un riferimento a S& pur cosi
grande». Quella materiale: tale amore ¢ pensabile «come ’unita che accade tra la vita e la morte a
vantaggio della vita». Il luogo di verifica di tale definizione e 1’vento della croce inteso come storia
di Dio con noi e per noi.

Il fatto che Dio in quanto colui che ama mandi appunto questo suo Figlio amato nel mondo — e cioé: alla
morte sicura — il fatto che colui che ama si separi dal suo Figlio amato, che egli, in quanto colui che ama
nell’amato — che come amato gli & piu vicino di lui stesso! — si esponga alla mancanza di amore, solo
questo permette I’affermazione identificante: Dio ¢ amore. Dio non & appunto solo nell’amore, come
coloro che si amano ’un I’altro sono nell’amore. Dio non ¢ solo io amante e tu amato. Dio € piuttosto
I’evento irraggiante dell’amore stesso. Egli lo €... amando non solo se stesso ma — sempre pit dimentico
di sé in un amore di sé pur cosi grande — un tu diverso, e cosi egli é e resta se stesso. Dio ha se stesso
donandosi e solo donandosi. Ma cosi, donandosi, si ha. Cosi &. Il suo aversi & I’evento, ¢ la storia di un
donarsi e in questo senso la fine di ogni mero aversi. Come questa storia egli & Dio, anzi questa storia
dell’amore & Dio stesso. Parliamo, in termini giovannei, di Dio come Spirito”.

Parliamo dunque di Dio come Spirito quando dobbiamo interpretare la separazione fra amante e
amato, in modo tale che I’amante e ’amato facciano partecipare altri al loro amore vicendevole. E
parliamo ugualmente di Dio come Spirito quando dobbiamo interpretare la separazione tra amante e
amato, che assume su di sé la morte, in modo tale che Dio in questa dolorosissima separazione non
cessi di essere il Dio uno e vivente, ma sia piuttosto proprio in tal modo sommamente Dio. Dio e
Spirito proprio allacciando il legame di amore tra Padre e Figlio in modo tale che I’'uomo sia incluso
in questo rapporto.

¥ P. CoDA, Evento pasquale: Trinita e storia, Citta Nuova, Roma 1984, 29.
* E. JUNGEL, Dio mistero del mondo, 426-428.



(b) L’amore come auto-dedizione kenotica: H.U. von Balthasar. Anche per il teologo svizzero la
fede deve percepire nella rivelazione la Parola in cui Dio si esprime, dice di Sé, e questo proprio
nella figura cristologica.

In Gesu, Figlio obbediente al Padre, Dio esprime se stesso. Il suo amore semper maior prende
forma e lascia rilucere tutta la sua bellezza. Tale splendore dell’amore «piu grande» di Dio si
manifesta soprattutto sulla croce del Figlio, dove la forma di manifestazione di Dio nel volto
sfigurato del Crocifisso impone una nuova capacita di percezione della bellezza della figura, una
diversa prospettiva: la luminosita dell’amore kenotico di Dio. Il mistero della croce esprime dunque
la forma kenotica della vita divina intesa come auto-dedizione, dono di sé in pura perdita,
svuotamento. E questo uno dei contributi pitl originali della riflessione trinitaria teo-drammatica di
von Balthasar. Nel passaggio dalla croce (forma espressiva paradossale) alla vita eterna della Trinita
(il mistero che vi si esprime) occorre promuovere una concezione per cui la Trinita «possa essere
compresa come quella eterna e assoluta auto-dedizione che fa apparire gia Dio in se stesso quale
amore assoluto:

E possibile con Bulgakov definire I’auto-espressione del Padre nella generazione del Figlio come la prima
«kenosi» intradivina che abbraccia da ogni lato le altre, dal momento che il Padre ivi si dis-appropria
radicalmente della sua divinita e la trans-appropria al Figlio: egli non la divide col Figlio, ma la partecipa
al Figlio donandogli tutto il suo: «Tutto cio che é tuo, € mio» (Gv 17,10)... Questo atto divino che genera
il Figlio come la seconda possibilita di partecipazione all’identica divinita e ad essere essa stessa, € la
posizione di una distanza infinita assoluta, all’interno della quale tutte le altre possibili distanze possono
essere incluse e comprese, le distanze cio¢ che possono aggiungersi all’interno del mondo finito fino a
non escludere il peccato. Nell’amore del Padre si trova una rinuncia assoluta ad essere Dio solo per se
stesso, un lasciar-andare dell’essere divino... La risposta del Figlio al possesso equiessenziale donato
della divinita non pud che essere un eterno rendimento di grazie (eucaristia) alla sorgente paterna, un
rendimento cosi disinteressato e senza calcolo alcuno quale era la dedizione prima del Padre. Emergendo
da entrambi, quale loro «noi» sussistente, respira il comune «Spirito» che a un tempo tenendo aperta la
differenza (come essenza dell’amore) la suggella e, quale unico Spirito di entrambi, le serve da ponte®.

Il gesto con il quale il Padre esprime e da via tutta la sua divinita (un gesto che egli non solo «compie»,
ma «e»), in quanto genera il Figlio come I’infinitamente Altro da sé, puo solo essere, simultaneamente,
I’eterno presupposto e superamento di tutto cio che ci sara di divisione, dolore, alienazione nel mondo e,
nello stesso gesto, di dono d’amore, di possibilita di incontro, di beatitudine. [...] Bisogna dire invece che
nella kenosi del cuore paterno nella generazione del Figlio sta gia incluso e superato ogni altro possibile
dramma tra Dio e il mondo, dal momento che ogni mondo puo avere il suo luogo soltanto all’interno della
differenza del Padre e del Figlio, tenuta aperta e insieme superata dallo Spirito Santo®.

(c) L «amore paziente» di Dio nel cammino storico-salvifico ed escatologico della comunione
trinitaria: J. Moltmann. Un’ultima concretizzazione della mediazione pasquale della dinamica
trinitaria dell’auto-determinazione di Dio come amore € proposta da J. Moltmann, che pero chiede
di aprire la riflessione su nuove prospettive. Il suo punto di partenza ¢ la definizione dell’«amore
come auto-comunicazione del bene»:

E la forza che il bene dimostra nell’uscire da se stesso, nel trasferirsi in un altro essere, nel partecipare ad
un altro essere e nel darsi ad un altro essere... L’amore vuole vivere e infondere la vita. Vuole aprire la

> H.U. VON BALTHASAR, Teodrammatica /V: [’azione, Jaca Book, Milano, 1986, 300-301.
® |vi, 302-304.



liberta alla vita... L’amante ¢ interamente nell’altro che egli ama. Ma in questo altro & pure interamente
se stesso. Il disinteresse dell’amore sta nell’auto-comunicazione dell’amante’.

Ogni auto-comunicazione presuppone la capacita dell’auto-distinzione. L’amante comunica se
stesso. Egli & il comunicante e il comunicato. E al tempo stesso 1’uno e 1’altro nell’amore. L’amore
¢ la forza dell’auto-distinzione e dell’auto-identificazione. Si recupera cosi I’intuizione agostiniana:
«Tu vedi la Trinita se vedi la Carita, perché i tre sono I’Amante, I’Amato ¢ 1I’Amore» (De Trinitate
VI1,12.14). Ma allora se Dio & amore come potere di auto-distinzione e di auto-identificazione,
I’amore che ¢ Dio va compreso in modo trinitario: Dio esiste da sempre come Padre che per
necessita ontologica ama il Figlio e questi risponde all’amore del Padre con la sua dedizione. Ora,
decidendo di comunicarsi, Dio dischiude la propria essenza, per donare il bene che Lui é: la sua
essenza, la sua bonta e tutto il suo essere entrano in questa deliberazione e mediante essa nel
mondo. L’amore fa uscire I’amante da sé per porlo interamente nell’amato: Amor extasim facit.
L’amore con cui Dio ama in modo creativo e patetico il mondo non ¢ diverso da quello che egli ¢
dall’cternita. La creazione del mondo e un momento del mistero profondo, racchiuso nel rapporto
tra Padre e Figlio. Essa ¢ creata dall’amore del Padre per il Figlio e redenta dall’amore con cui il
Figlio risponde al Padre. Lo Spirito ¢ la comunione che porta a pienezza questo dialogo d’amore nel
Padre, nel Figlio e nelle creature, coinvolte nella storia della salvezza nell’unificazione comunionale
di Padre e Figlio.

Ma per tutelare tutte queste dimensioni del rapporto di Dio amore con le creature occorre
mantenere in vista due tratti costitutivi dell’originale visione cristiana: Dio non va pensato come un
soggetto assoluto che si conosce e si ama nell’altro da sé (creatura), ma va riconosciuto a partire dai
tre soggetti che nel processo storico-salvifico della comunione, orientato all’unificazione
escatologica, si auto-distinguono e si auto-identificano nell’amore, coinvolgendo le creature nella
loro distinzione e unificazione. E questa la struttura trinitaria della storia della salvezza. In secondo
luogo si deve mantenere in vista il fatto che Dio patisce la risposta dell’uomo e quindi I’agire di Dio
tra noi ¢ sempre anche un patire gli effetti dell’azione, ove fa da mediazione tra agire e patire
proprio la decisione di Dio di realizzare I’amore come auto-comunicazione in noi e con noi. Cio
implica che il Dio con noi (Trinitd economica) «si ripercuote» sull’essere intimo di Dio (Trinita
immanente), I’agire di Dio al di fuori di s€ ha riflessi nel suo intimo come un patire e cosi si crea
uno scambio tra tempo ed eternita in un processo escatologico, che evita ogni separazione astratta e
giustapposizione platonica dei piani. Ne deriva un’immagine «sociale e patetica» della vita
trinitaria.

3. L’auto-determinazione trinitaria di Dio come identificazione escatologica dell essere divino
con [’auto-distinzione di Gesu Figlio e dello Spirito: W. Pannenberg.

Si tratta di un’originale interpretazione dell’idea dell’auto-rivelazione di Dio in una prospettiva
pil storica ed escatologica. Tale proposta parte dalla precisazione che nella rivelazione non € in
gioco qualcosa come un’auto-manifestazione diretta in cui risuona la Parola di Dio a noi, quasi che
possiamo sentire Dio che «dice di sé» a noi in Gesu; né si tratta di una possibile deduzione della
verita trinitaria di Dio come auto-distinzione e auto-identificazione a partire dalla nozione
dell’amore (o dello spirito). La rivelazione storica di Dio infatti e indiretta, avviene attraverso la sua
identificazione con avvenimenti in cui € anticipata «proletticamente» la sua identita con la totalita
del processo storico-salvifico (ossia il mistero di «Dio tutto in tutti»). Ora, la risurrezione di Gesu €
precisamente 1’evento di questa realizzazione anticipata dell’identificazione di Dio con la storia

"J. MOLMANN, Trinita e Regno di Dio. La dottrina su Dio, Queriniana, Brescia 1983, 68-71.



della rivelazione nel suo mediatore definitivo. In Gesu Dio si identifica con un avvenimento di
portata escatologica, che ci permette di conoscere che il rivolgersi di Gesu al Padre, come gia il suo
riceversi da Lui, fa parte dell’essere stesso di Dio.

(a) La critica della deduzione della Trinita dalle nozioni di amore o di spirito. Il limite di questa
impostazione sta nel fatto che quando si deducono le differenze trinitarie dall’auto-differenziarsi
dello Spirito divino, si tende a superare poi la Trinita delle persone nell’idea di un unico Dio
personale. I tre sono cosi ridotti a modi d’essere dell’unico Dio, a concretizzazioni dell’auto-
determinazione della soggettivita di Dio nella sua rivelazione o nel suo essere eterno. Non
convincono peraltro nemmeno i tentativi di ricavare la Trinita dall’idea dell’amore di Dio.
L’argomentazione ha la stessa struttura di quella che ricava la Trinita dall’idea dello Spirito
assoluto, anche se concede all’autonomia delle Persone maggior spazio. La pluralita delle persone ¢
qui intesa come condizione del rapporto di amore. Non & chiaro pero perché mai le persone debbano
costituirsi attraverso 1’Amore, procedere dalla loro essenza e non venir presupposte, invece, per
altra via, per poter concepire un rapporto di amore. Si presuppone pur sempre un soggetto, che va
inteso come soggetto primario dell’amore e i cui effetti sono le altre persone. Quindi ritorna ancora
I’idea di un unico soggetto divino, che si realizza pienamente nella prima persona e per
partecipazione nella altre due.

(b) Le vie della dottrina trinitaria: ['identificazione escatologica di Dio con [I’auto-distinzione
del Figlio e dello Spirito. Per argomentare la dottrina trinitaria si deve invece assumere come unico
punto di partenza il modo in cui Padre, Figlio e Spirito si manifestano e si rapportano fra loro
nell’avvenimento rivelativo. Per fondare la dottrina della Trinita nel contenuto della rivelazione
dovremmo partire dunque dalla relazione di Gesu col Padre cosi come viene espressa nel suo
messaggio del Regno, perché le affermazioni sulla divinitd di Gesu presuppongono la sua
figliolanza divina. Dalla figliolanza si passa alla divinita, non viceversa. Lo Spirito Santo, quale
terza figura, pud apparire in questo contesto quale conseguenza della differenziazione di Gesu
rispetto al Padre come Figlio e al tempo stesso della sua unione con Lui. A partire da questa
differenziazione di Gesu lo Spirito Santo pud apparire anche come differenziato dal Padre. E da qui
che deriva la dottrina trinitaria. Infatti le relazioni tra il Padre, Gesu e lo Spirito non sono soltanto
storiche, ma fanno parte dell’essere eterno di Dio.

Si deve integrare questo linguaggio con quello dell’«autodistinzione» reciproca di Padre, Figlio e
Spirito. Se Gesu riceve la sua divinita dal Padre nell’atto di auto-distinguersi da Lui, non puo
accadere lo stesso al Padre nella sua relazione con Gesu? L’idea tradizionale che il Padre ¢ la
persona divina priva d’origine e la fonte della divinita sembra escludere una vera reciprocita di
relazioni tra le persone. E tuttavia il grande argomento di Atanasio contro Ario é che il Padre non
sarebbe Padre senza il Figlio. Con cio la dipendenza é reciproca. Bisogna trovare una strada per
concretizzare una modalita di dipendenza del Padre rispetto al Figlio che vada oltre la relativita
dell’essere Padre e che fondi un’autentica reciprocita nelle relazioni trinitarie. Il fondamento di
questa reciprocita si trova nel fatto che il Padre ha dato ogni potere al Figlio (Mt 28,18) e secondo
1Cor 15,24-28 costui glielo restituira al momento finale. Sulla croce poi il Padre e il Figlio si
rendono dipendenti dall’azione dello Spirito di vita che risuscita Gesu dai morti. Troviamo cosi una
certa dipendenza reciproca dei tre. Se ne conclude che il Padre, il Figlio e lo Spirito si relazionano
trinitariamente nel modo della reciproca auto-distinzione.



Tre episodi significativi del rinnovamento della teologia trinitaria

Il rinnovamento della teologia trinitaria manifesta in modo speciale le sue dimensioni
nuove in tre luoghi significativi: al Vaticano Il emerge con forza il nesso tra mistero
trinitario e comunione ecclesiale, in cui culmina il processo storico-salvifico; nei
dintorni dell’elaborazione del Catechismo olandese si manifesta la tendenza di certa
teologia a risolvere la Trinita nella storia di Dio con noi; in tempi recenti si e identificato
il nucleo della teologia trinitaria nel rapporto tra Trinita economica e immanente.

14.1. La Trinita nel mistero della Chiesa al Vaticano Il

In questo Concilio il mistero trinitario non € stato esposto in maniera sistematica o
con particolari pretese dottrinali. Piuttosto se ne € mostrata 1’onnipresenza nel disegno e
nell’economia della nostra salvezza: 1’opera rivelatrice e redentrice ¢ 1’auto-
comunicazione misericordiosa del Padre per il Figlio nello Spirito Santo. Si tratta di una
presentazione della Trinita essenzialmente economica, che richiama cioe le processioni e
relazioni intradivine solo indirettamente, in quanto si riflettono nella missione del Figlio
e dello Spirito.

Ma quanto si dice della Trinita si inscrive nel contesto di una comprensione rinnovata
della rivelazione, che recupera una visione personalista e cristologica dell’auto-
manifestazione di Dio, capace di valorizzare meglio il senso del mistero trinitario. In
questo quadro si comprendono i due maggiori contributi conciliari al nostro tema: la
comprensione trinitaria della rivelazione e il nesso tra mistero della Chiesa e Trinita.

(@) Una rinnovata teologia della rivelazione trinitaria. Nel capitolo primo della Dei
Verbum, intitolato appunto «La Rivelazione», il punto di partenza di tutto il discorso é
direttamente trinitario:

Piacque a Dio nella sua bonta e sapienza rivelare se stesso e far conoscere il mistero della sua
volonta (cfr. Ef 1,9), mediante il quale gli uomini, per mezzo di Cristo, Verbo fatto carne,
nello Spirito Santo hanno accesso al Padre e sono resi partecipi della divina natura®.

In primo piano c’¢ I’economia salvifica, la globalita della storia della salvezza: ¢
questo il contesto proprio nel quale avviene la rivelazione di Dio. Quest’ultima ¢
primariamente e fondamentalmente auto-comunicazione di Dio nella storia: chiamata
degli uomini alla diretta comunione di vita con Lui, auto-comunicazione personale, che
chiama a un rapporto interpersonale.

Tutto cio trova il proprio vertice in Cristo, nella concretezza della vicenda storica del
Figlio fatto uomo, conclusa dalla Pasqua e dall’invio dello Spirito Santo®: «Gesu Cristo,
dunque, Verbo fatto carne, mandato come “uomo agli uomini”, “parla le parole di Dio”
(Gv 3,34) e porta a compimento I’opera di salvezza affidatagli dal Padre (Gv 14,9), con
tutta la sua presenza e con la manifestazione di seé, con le parole e con le opere, con i
segni e con i miracoli, e specialmente con la sua morte e con la gloriosa resurrezione di
tra i morti, ¢ infine con I’invio dello Spirito di verita, compie e completa la rivelazione e

8 Dei Verbum 2.

%«La profonda verita poi su Dio e sulla salvezza degli uomini, per mezzo di questa rivelazione risplende
a noi nel Cristo, il quale e insieme il mediatore e la pienezza di tutta la Rivelazione»: Dei Verbum 2.



la corrobora con la testimonianza divina, che cioe Dio & con noi per liberarci dalle
tenebre del peccato e della morte e resuscitarci per la vita eterna»™. E in tale prospettiva
che viene letta anche la creazione («Dio, il quale crea e conserva tutte le cose per mezzo
del Verbo...»)", e la stessa possibilita per I’'uomo, a partire da essa, di risalire a Dio*,

E notazione comune che mentre il Vaticano Il, per quanto attiene al tema della rivelazione,
recupera fondamentali coordinate bibliche, il Vaticano I riflette invece sostanzialmente la
teologia del manuale: quel manuale che, a proposito del discorso su Dio, divideva la
considerazione in due trattazioni adeguatamente distinte, un trattato De Deo Uno e un trattato
De Deo Trino, il primo prevalentemente dedicato a chiarire I’immagine di Dio cosi come
risulta accessibile alla ragione umana che investiga sul creato, l’altro dedicato ad
approfondire il mistero della Trinita inteso come mistero nel senso vero e proprio, cioé come
verita rivelata inaccessibile alla ragione e accessibile solo per fede, per via di rivelazione
divina®. L’andamento all’interno dei due trattati ¢ tale che la divisione in De Deo Uno e De
Deo Trino suggerisce un’interpretazione che al limite si risolve in una duplice
considerazione di Dio, rispettivamente quella filosofica e quella teologica, dove, si deve
aggiungere, la considerazione filosofica-naturale prevale su quella teologica, perche, da un
lato, il carattere filosofico del De Deo Uno risulta assolutamente e, dall’altro, la
considerazione teologica del De Deo Trino risulta chiusa in se stessa, senza rapporto
operatlvo col De Deo Uno ¢ con la storia della salvezza. L’idea conclusiva che ne risulta €
che Dio ¢ I’lpsum Esse subsistens, entro cui si inscrive la determinazione particolare della
sussistenza trinitaria. Con la conseguenza che, se la trattazione generale della teologia si apre
ed & dominata, cioe riceve la sua impostazione dal trattato su Dio, la nozione di Dio che
comanda la trattazione teologica ¢ quella dell’lpsum Esse subsistens, mentre la concezione
trinitaria resta annidata nell’organismo teologico come un corpo estraneo, presente ma
inassimilato™. Nei confronti di una simile situazione il Vaticano Il rappresenta un deciso
punto di svolta: recuperando in profondita il contesto primariamente cristologico-trinitario, la
personale auto-comunicazione di Dio nella storia e la prospettiva economico-salvifica.

(b) La Trinita e il mistero della Chiesa. Un secondo contributo del Vaticano Il alla
teologia trinitaria riguarda I’impostazione del discorso ecclesiologico. Il mistero della
Chiesa, che sta al centro dell’attenzione di questo Concilio, e infatti presentato secondo
una «ecclesiologia trinitaria» (si vedano in particolare Lumen Gentium 2-4 e Ad Gentes
2-4), secondo la quale la Trinita ¢ I’origine ¢ la causa della Chiesa (Gaudium et Spes
40,2), il modello supremo dell’unione da realizzare tra cristiani (Gaudium et Spes 24,3) e
il fine verso cui muove la Chiesa pellegrinante (Lumen Gentium 49). In questa

0 Deij Verbum 4.
11 Dej Verbum 3.

2 Dei Verbum 6. Qui il rimando esplicito & al Vaticano I: ¢ stato fatto votare, pero, con significative
variazioni anche di vocabolario, per quanto attiene al tema globale della rivelazione. Vaticano I:
«Placuisse eius Sapientiae et Bonitati ... se ipsum ac aeterna voluntatis suae decreta humano generi
revelare»; Vaticano Il: «Deus seipsum atque aeterna voluntatis suae decreta circa hominum salutem
manifestare ac communicare voluit» (si veda anche Dei Verbum 2: «Placuit Deo in sua bonitate et
sapientia seipsum revelare et notum facere sacramentum voluntatis suae [Eph. 1,9]»).

3 Per una ricostruzione dell’origine del manuale e della struttura del modello teologico sottostante si
veda P. SGUAZZARDO, Sant’Agostino e la teologia trinitaria del XX secolo, Cit., 39-162. Per una critica
acuta del manuale da punto di vista sistematico-trinitario si veda N. CioLA, Teologia trinitaria. Storia-
metodo-prospettive, cit., 136-149.

“Su tutto questo si veda la lucida ricostruzione di G. CoLoMBo, Per una storia del trattato teologico su
Dio, in A. MARRANZINI (ed), | teologi del Dio vivo. La trattazione teologica di Dio oggi, Ancora,
Milano 1968, 27-61.



prospettiva si deve considerare e valutare anche la grande attenzione pneumatologica: in
moltissimi passaggi ¢ sottolineata I’azione dello Spirito nella Chiesa.

Il mistero della Chiesa € la realizzazione nella storia del disegno del Padre eterno,
compiuto dal suo Figlio e interiorizzato dal loro Spirito: & questo il senso dei due testi
dottrinali del Vaticano Il sulla dimensione trinitaria del mistero della Chiesa.
L’incarnazione e la Pentecoste non significano pertanto 1’irruzione storica di due divini
stranieri, quanto piuttosto la manifestazione visibile di quel Verbo e di quello Spirito
Santo nei quali il mondo fu creato: «Dio decise di entrare nella storia umana in un modo
nuovo e definitivo, inviando suo Figlio nella nostra carne... Senza alcun dubbio lo
Spirito era gia all’opera prima della glorificazione di Cristo» (Ad Gentes 3). Pur essendo
gia presenti nella storia del mondo, il Verbo e lo Spirito vi si sono manifestati in una
maniera nuova e definitiva. Riportiamo il testo di Lumen Gentium 2-4:

2. L’eterno Padre, con liberissimo e arcano disegno di sapienza e bonta, ha creato I’universo,
ha decretato di elevare gli uomini alla partecipazione della sua vita divina e, quando essi
caddero in Adamo, non li ha abbandonati, ma sempre ha prestato loro gli aiuti per salvarsi, in
considerazione di Cristo redentore, «il quale ¢ ’immagine dell’invisibile Dio, generato prima
di ogni creatura» (Col 1,15). Tutti gli eletti il Padre fin dall’eternita «li ha conosciuti nella
sua prescienza e li ha predestinati ad essere conformi all’immagine del Figlio suo, affinche
Egli sia il primogenito di una moltitudine di fratelli» (Rm 8,29). | credenti in Cristo li ha
voluti convocare nella santa Chiesa, la quale, gia prefigurata fin dal principio del mondo,
mirabilmente preparata nella storia del popolo d’Israele e nell'antica alleanza e istituita
«negli ultimi tempi», e stata manifestata dall’effusione dello Spirito e avra glorioso
compimento alla fine dei secoli. Allora, come si legge nei santi Padri, tutti i giusti, a partire
da Adamo, «dal giusto Abele fino all’ultimo eletto», saranno riuniti presso il Padre nella
Chiesa universale. 3. E venuto quindi il Figlio, mandato dal Padre, il quale in Lui prima della
fondazione del mondo ci ha eletti e ci ha predestinati a essere adottati come figli, perche in
lui si compiacque di ricapitolare tutte le cose (Ef 1,4-5 e 10). Percio Cristo, per adempiere la
volonta del Padre, ha inaugurato in terra il Regno dei cieli e ce ne ha rivelato il mistero, e con
la sua obbedienza ha operato la redenzione. La Chiesa, ossia il Regno di Cristo gia presente
in mistero, per la potenza di Dio cresce visibilmente nel mondo. Questo inizio e questa
crescita sono simboleggiati dal sangue e dall’acqua che uscirono dal costato aperto di Gesu
crocifisso (cfr Gv 19,34), e sono preannunziati dalle parole del Signore circa la sua morte in
croce. «E io, quando sara elevato in alto da terra, attirero tutti a me» (Gv 12,32). [...] Tutti gli
uomini sono chiamati a questa unione con Cristo, che € luce del mondo; da lui veniamo, per
lui viviamo, a lui siamo diretti. 4. Compiuta I’opera che il Padre aveva affidato al Figlio sulla
terra (Gv 17,4), il giorno di Pentecoste fu inviato lo Spirito santo per santificare
continuamente la Chiesa, perché i credenti avessero cosi per Cristo accesso al Padre in un
solo Spirito (Ef 2,18). Questi € lo Spirito che da la vita, o la sorgente di acqua zampillante
per la vita eterna (Gv 4,14; 7,38-39); per lui il Padre ridona la vita agli uomini, morti per il
peccato, finché un giorno risuscitera in Cristo i loro corpi mortali (Rm 8,10-11). Lo Spirito
dimora nella Chiesa e nei cuori dei fedeli come in un tempio (1Cor 3,16; 6,19) e in essi prega
e rende testimonianza dell’adozione filiale (Gal 4,6; Rm 8, 15-16.26). Egli guida la Chiesa
verso tutta intera la verita (Gv 16,13), la unifica nella comunione e nel servizio, la provvede
di diversi doni gerarchici e carismatici, coi quali la dirige e la abbellisce dei suoi frutti (Ef
4,11-12; 1Cor 12,4; Gal 5,22). Con la forza del Vangelo fa ringiovanire la Chiesa,
continuamente la rinnova e la conduce alla perfetta unione col suo Sposo. Poiché lo Spirito e
la Sposa dicono al Signore Gesu: Vieni! (cfr Ap 22,17). Cosi la Chiesa universale si presenta
come «un popolo adunato dall’unita del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo» (S. Cipriano,
De Oratione Dominica, 23: PL 4, 553)*.

> Seguiamo la traduzione di Enchiridion Vaticanum I, Dehoniane, Bologna 1981, 285-287.



In questo testo il mistero di una Chiesa costituita dal Padre, dal Figlio e dallo Spirito,
mentre ci rivela il misterioso invio da parte del Padre di suo Figlio e del loro Spirito, ci
rende «visibile» 1’incomprensibile mistero salvifico della Trinita, che la comunita
ecclesiale custodisce in se stessa: la Chiesa € il sacramento (segno e strumento efficace)
della salvezza proprio perché sacramento della Trinita, il segno visibile che la porta in
sé, per donarla al mondo, quale invisibile e indivisibile Trinita. Ricevendo la sua unita
dall’unita del Padre, del Figlio e dello Spirito, la Chiesa ¢, per cosi dire, eternamente
generata col Figlio e spirata con lo Spirito, che le sono inviati e che, in essa, procedono
dal Padre. La Chiesa e sacramento della salvezza perché porta in sé il mistero
fondamentale della Trinita redentrice. Vediamo in che senso la Trinita é fonte-modello e
fine dell’unica Chiesa.

(a) Il mistero trinitario e [’origine e la causa della Chiesa. «La Chiesa, procedendo
dall’amore dell’eterno Padre, fondata nel tempo da Cristo redentore, radunata nello
Spirito Santo, ha una finalita salvifica ed escatologica, che non pu0 essere raggiunta
pienamente se non nel mondo futuro» (Gaudium et Spes, n. 40.2). La consumazione
escatologica della Chiesa ¢ qui appropriata allo Spirito Santo, termine dell’immutabile
movimento della vita divina, legame tra il Figlio e ’amore eterno del Padre, da cui
procede la Chiesa. A questo Spirito, legame di Padre e Figlio, € attribuita I’opera di
convocazione e raduno della Chiesa, nel perseguimento del suo fine ultimo.

(b) L’unita della Trinita e il modello supremo dell’unione tra i cristiani nell unita
della Chiesa. «Dio, che ha cura paterna di tutti, ha voluto che gli uomini formassero una
sola famiglia e si trattassero tra loro con animo di fratelli. Tutti, infatti, creati a
immagine di Dio [...] sono chiamati all’unico e medesimo fine, cio¢ a Dio stesso. Percio
I’amore di Dio e del prossimo ¢ il primo e piu grande comandamento. [...] Cio si rivela
di grande importanza per uomini sempre piu dipendenti gli uni dagli altri e per un mondo
che va sempre piu verso 'unificazione. Anzi, il Signore Gesu, quando prega il Padre,
perché “tutti siano uno, come anche noi siamo uno” (Gv 17, 21-22) mettendoci davanti
orizzonti impervi alla ragione umana, ci ha suggerito una certa similitudine tra ’'unione
delle persone divine e l'unione dei figli di Dio nella verita e nella carita. Questa
similitudine manifesta che I’'uomo, il quale in terra ¢ la sola creatura che Dio abbia
voluto per se stessa, non potra ritrovarsi pienamente se non attraverso un dono sincero di
sé» (Gaudium et Spes, n. 24). Esiste solo una vaga somiglianza tra I’unita divina e
I’'unita della Chiesa, per la trascendenza del mistero divino (Lateranense 1V).
Ciononostante ’unita divina ¢ il modello e il senso dell’unita ecclesiale, quale
realizzazione dell’unificazione dell’umanita: «Di questo mistero sacro (l'unita della
Chiesa) il modello supremo e il principio ¢, nella trinita delle persone, 1’unita di un solo
Dio Padre, Figlio e Spirito Santo» (Unitatis Redintegratio 2). Si noti che il Concilio non
sottolinea tanto 1’unita di natura, quanto invece 1’unita interpersonale di Padre e Figlio
nello Spirito, loro legame d’amore e vincolo: € questo tipo di unita il modello della
comunione delle persone nella Chiesa.

(c) La visione della Trinita é il fine verso cui si muove la Chiesa, pellegrina sulla
terra (Lumen Gentium, n. 49). La tensione alla piu intensa comunione con le persone
divine é la condizione per la realizzazione della vita nella Chiesa: «I fedeli favoriranno
I’unione dei cristiani ove si applicheranno a vivere in maniera piu pura secondo il
Vangelo. Infatti quanto piu stretta sara la loro comunione col Padre, il Verbo e lo Spirito,
tanto piu potranno rendere intima e facile la fraternita mutua» (Unitatis Redintegratio 7).

10



Si riconosce sullo sfondo la citazione di 1Gv 1,3-7, dove la comunione orizzontale e
frutto ed espressione della comunione verticale (con Dio), che resta il fine ultimo
dell’annuncio del Vangelo.

La salvezza e trinitaria non solo perché la Trinita ne e la sorgente e il modello, ma
soprattutto perché nell’unita di comunione che la salvezza realizza gli uomini hanno
accesso al Padre mediante il Figlio nello Spirito. Dio si rende condizione dell’accesso a
s¢ per gli uomini. Si puod esprimere I’intelligenza del mistero della nostra salvezza in
coerenza con ’intelligenza del mistero di Dio, utilizzando il termine «reciprocita»: il
mistero della nostra salvezza € il dono agli uomini della reciprocita trascendente di Padre
e Figlio nello Spirito Santo. La «reciprocita» designa le relazioni tra persone che
ottengono la loro pienezza nel dono di sé di ciascuna all’altra. E la prossimita come
grazia dell’essere 1’uno per I’altro a partire non da qualcosa di comune, ma basandosi sul
sincero dono di sé incondizionato. La reciprocita rivelata delle persone divine mostra
nella persona dello Spirito la pienezza dell’amore del Padre e del Figlio nella loro stessa
distinzione. La reciprocita tra noi non € possibile se non nella grazia e per il dono dello
Spirito®.

14.2. La «riduzione» della dottrina trinitaria alla Trinita economica

| disagi culturali di fronte al linguaggio teologico tradizionale, in particolare riguardo
all’idea di un Dio sostanza assoluta, che genera un Figlio dall’eternita e lo invia a noi
nell’incarnazione salvifica, sembravano compromettere |’accettazione della buona
notizia di Gesu Cristo. Si imponeva una sorta di semplificazione del discorso di fede, da
adattare alle domande della cultura moderna. Da qui I’idea di limitare il discorso sulla
Trinita all’incontro storico-salvifico col Padre in Cristo per la forza dello Spirito. Si
tratta di un modo di presentare i contenuti della fede che si rende sensibile alle esigenze
nuove del tempo.

(a) L’episodio del Catechismo Olandese. In questa prospettiva gli estensori del
Catechismo Olandese (1966) scelsero, per parlare del mistero trinitario, di utilizzare un
procedimento eminentemente «economico», cioe incentrato sulla storia della salvezza e
sul rapporto con I'uomo. La scelta era peraltro in linea con lo stile del Concilio Vaticano
II, meno attento all’approfondimento delle relazioni divine eterne. Per non farne un
mistero isolato, si preferiva trattarne sempre in relazione alla persona e alla vita umana
di Gesu e a partire dalla spiegazione della salvezza. In concreto, il catechismo accenna al
mistero trinitario in poche righe, alla fine del volume. Si comprende 1’osservazione della
Commissione cardinalizia per I’esame del Catechismo Olandese, che nota 1’assenza,
accanto al procedimento fedele al processo biblico di rivelazione, del linguaggio proprio
delle professioni di fede solenni della Chiesa e particolarmente di Nicea, il cui termine
«consustanziale» e sempre evitato. Il rischio sembrava quello di una lettura puramente
funzionale del mistero trinitario: Dio € Trinita per noi. Da qui I’esigenza formulata dalla
dichiarazione della commissione cardinalizia:

® Lucida e geniale esecuzione di questa intuizione sulla «reciprocita» trinitaria nella storia della
salvezza e quindi nella Chiesa si trova in G. VANDEVELDE, Expression de la coherence du mystére de
Dieu et du salut. La Réciprocité dans la «Théologie» et ’«Economiey, Editrice Pontificia Universita
Gregoriana, Roma 1993. La tesi vuole mostrare con quale coerenza la teologia sboccia sulla reciprocita
di Padre e Figlio nello Spirito santo comunicata agli uomini nel mistero della Chiesa.

11



In modo piu adatto si dovrebbe parlare della Trinita santissima delle persone in Dio, che i
cristiani contemplano religiosamente con gli occhi della fede e onorano con amore filiale,
non unicamente in quanto si manifesta negli eventi dell’economia salvifica, ma anche qual e
dall’eternita nella sua vita intima, la cui visione attendiamo®.

Un punto di equilibrio interessante & offerto dalla «Solenne professione di fede» di
Paolo VI del 1968, che cerca di comporre in formule articolate il linguaggio dogmatico
niceno, piu attento all’immanenza divina, e I’attenzione economico-salvifica.

8. Noi crediamo in un solo Dio, Padre, Figlio e Spirito Santo, creatore delle cose visibili,
come € questo mondo nel quale trascorriamo la nostra breve vita, e delle cose invisibili, del
cui genere sono i puri spiriti, che noi chiamiamo anche angeli, e parimenti creatore in ogni
singolo uomo dell’anima spirituale ed immortale. 9. Crediamo che quest’unico Dio ¢
assolutamente uno nella sua santissima essenza, come pure nelle sue altre perfezioni: nella
sua onnipotenza, nella sua scienza infinita, nella sua provvidenza, nella sua volonta e carita:

«Egli e Colui che e», come egli stesso ha rivelato a Mose (Es 3,14); egli € «<Amore», come Ci

ha insegnato I’apostolo Giovanni (1Gv 4,8), sicché questi due noml, Essere e Amore,

esprimono la medesima ineffabile essenza divina di Colui che volle farci conoscere se stesso

e che, «abitando una luce inaccessibile» (1Tm 6,16), € in se stesso al di sopra di ogni nome,

al di sopra di tutte le cose e di tutte le intelligenze create. Dio solo puo darci la perfetta e

piena conoscenza di se stesso, rivelandosi come Padre, Figlio e Spirito santo, alla cui vita

eterna siamo chiamati per grazia a partecipare, su questa terra nell’oscurita della fede e dopo
la morte nella luce eterna. I legami reciproci, che da tutta 1’eternita costituiscono le tre

persone, delle quali ciascuna € 1'unico e identico Essere divino, sono I’intima e beata vita di

Dio santissimo, la quale supera infinitamente tutto cio che noi, in modo umano, possiamo

comprendere. Con tutto cio rendiamo grazie alla divina bonta per il fatto che moltissimi

credenti possono attestare con noi davanti agli uomini 1’unita di Dio, sebbene non conoscano

il mistero della santissima Trinita. 10. Crediamo, dunque, in Dio, che fin dall’eternita genera

il Figlio; crediamo nel Figlio, Verbo di Dio, che ¢ generato dall’eternita; crediamo nello

Spirito santo, persona increata, che procede dal Padre e dal Figlio come loro eterno amore.

Cosi nelle tre persone divine, che sono «coeterne a se stesse e coeguali», la vita e la

beatitudine dell’'unico Dio abbondando sommamente ¢ si attuano, con I’infinita eccellenza e

gloria propria dell’essenza increata; e sempre «deve essere venerata 1’unita nella Trinita e la

Trinita nell’unita»®.

(b) La «cristologia olandese» e ['intervento della «Mysterium Filii Dei» (1972). Il
rischio di sbilanciamento divenne reale, secondo I’intervento della Congregazione della
dottrina della fede «Mysterium Filii Dei», nelle opere di alcuni teologi, di cui non si fa
esplicitamente il nome, ma che pare fossero proprio di area olandese. Il documento, che
non vuole condannare ma invitare ad una responsabile penetrazione del mistero,
identifica tre errori cristologici, che sarebbero la radice dell’errore trinitario: la
negazione dell’eternita della persona divina del Figlio, distinta dal Padre, connessa alla
negazione della preesistenza; il rifiuto dell’idea di un’unica persona divina in Cristo,
nata prima dei secoli dal Padre, secondo la natura divina, e nel tempo da Maria, secondo
la natura umana; 1’affermazione di una persona umana in Cristo. Questi errori derivano
da un’impostazione cristologia che vede in Gesu in quanto uomo e quindi come persona
storica la rivelazione della «presenza escatologica insuperabile di Dio». Si tratta di un
altro modo di esprimere il significato definitivo di Cristo, senza mettere in campo
nozioni filosofiche e metafisiche come natura, sostanza, persona o preesistenza. Gesu é
rivelatore definitivo di Dio nella sua vera umanita. L’istanza riprende intuizioni gia

7 Acta Apostolicae Sedis 60 (1968) 690.
8 DDM, nn. 1448-1450, 1074-1075.

12



espresse da K. Rahner: Gesu deve essere i1l mediatore definitivo dell’incontro di Dio con
I’uomo nella e con la sua vera umanita e non al di la di essa. Da qui I’applicazione da
parte di un gruppo di teologi olandesi: Gesu nella sua vera persona umana & mediatore
definitivo dell’auto-comunicazione di Dio. Non c’¢ perd bisogno di immaginare
I’esistenza in lui di qualcosa come una persona divina eterna. Si tratta solo della
realizzazione dell’auto-comunicazione storica di Dio.

La denominazione «cristologia olandese» vuole indicare 1’orientamento innovatore della
cristologia che ha preso il via dalla raccolta di articoli «Presenza salvifica di Dio nell’'uomo
Gesu Cristo», apparsa nel 1966 sulla rivista «Tijdschrift voor Theologie», ad opera di
Hulsbosch, Schillebeeckx, Schoonemberg. In seguito la ricerca é stata sviluppata soprattutto
da quest’ultimo con la pubblicazione del volume «Un Dio di uomini». Si tratta di una nuova
impostazione dello studio del mistero di Gesu Cristo, conosciuto come uomo e confessato
come Figlio di Dio. L’intento ¢ quello di superare la formulazione delle «due nature, umana
e divina» per elaborare una cristologia che risulti piu comprensibile alla mentalita odierna. In
tale direzione viene proposta una cristologia che, provocatoriamente, vede in Cristo
unicamente un uomo. Dunque Cristo & solamente un uomo, ma come tale é «la rivelazione»
definitiva di Dio. In lui ci sono quindi due dimensioni o piu esattamente due denominazioni:
posso chiamare Cristo «creatura» e allora dico che e uomo, o posso chiamarlo «rivelazione
del Padre» e allora dico che & Dio. Dietro a questa proposta sta anzitutto la teoria
epistemologica secondo la quale noi non possiamo conoscere nulla di Dio al di fuori di cio
che ci rivela nelle sue manifestazioni create. Il Figlio & conoscibile solo «nella» soggettivita
umana di Gesu: cio che si svolge al di la di questa cerchia non € raggiungibile e non ha alcun
interesse per 1’'uomo. In secondo luogo vi ¢ la coincidenza tra rivelazione e creazione, per cui
ogni creatura rivela Dio attraverso cio che essa €. Cosi si capisce come I'uomo Gesu
rappresenti, nella totalita della creazione, il luogo in cui si verifica la piu alta rivelazione di
Dio. In quanto é la piu alta rivelazione del Padre, Gesu esige di mantenere la distinzione
delle persone divine, ma tale distinzione si fonda sulla soggettivita umana di Gesu, non su
una persona divina preesistente. Infatti, prima che Cristo si rivelasse come persona divina,
questa conoscenza non c¢’era. Percio, quando nella Scrittura si parla di preesistenza di Cristo
e per sottolineare meglio la dignita di Gesu: questa, in quanto proveniente dal Padre é
realmente divina. Dio crea la soggettivita umana di Gesu come sua propria, cosicché si deve
affermare che Gesu stesso € «di Dio» in modo pieno, incomparabilmente superiore a quello
degli altri uomini. Egli € un uomo assolutamente unico, la cui natura manifesta e rende
presente Dio. Andare al di 1a dell’uomo Gesu ¢ impossibile®™.

Ma la negazione della preesistenza della persona divina del Figlio compromette la
stessa fede trinitaria e la verita della processione dello Spirito dal Padre e dal Figlio. In
verita i teologi olandesi si mostrano piu «agnostici che negatori» espliciti: su cid che
accade nell’eternita divina non possiamo affermare né negare nulla. C’¢ in gioco un’altra
concezione della trascendenza. Dunque I’origine della difficolta ¢ individuata nella
negazione della possibilita di conoscere, a partire dall’economia storico-salvifica, il
mistero eterno di Dio in sé, la cosiddetta Trinita immanente. Infatti, secondo questi
teologi, la rivelazione lascia nell’incertezza riguardo all’esistenza dall’cternita delle
distinzioni personali in Dio, particolarmente per lo Spirito Santo, la cui manifestazione
storica non é legata a una persona precisa.

¥ C. Porro, Cristologia in crisi?, Alba, Paoline 1975, 41-54; ma anche A. SCHILSON - W. KASPER,
Cristologie oggi, Brescia, Paideia 1979, 123-140.

13



Per farsi un’idea della portata e delle implicazioni di simili considerazioni ¢ utile
rileggere le tesi di P. Schoonenberg, che si presentano come un prolungamento logico
delle indicazioni di Rahner®:

7. La Trinita immanente € reciprocamente la Trinita economica. Essa ci € accessibile
unicamente come Trinita economica. Inoltre, che Dio sia trinitario, indipendentemente dalla
sua comunicazione nella storia della salvezza, &€ cosa che né puo essere presupposta come
chiara di per sé né essere negata. [...] 24. Secondo la Scrittura Padre, Figlio e Spirito stanno
I’uno di fronte all’altro in una maniera personale nella storia della salvezza... La Trinita
immanente € una Trinita di Persone nel e per il fatto che € una Trinita economica.

Sembra che I"unico fondamento della Trinita immanente, ossia della distinzione dei
tre in Dio, sia la Trinita economica, la storia della salvezza. Ma come va inteso questo
«unico fondamento»? In senso conoscitivo (solo grazie alla storia della salvezza
conosciamo la distinzione in Dio) oppure in senso ontologico ( allora in Gesu Dio non ci
dona suo Figlio, ma si da un Figlio di fronte a cui stare come Padre)? Non é facile dare
una risposta, dal momento che questi teologi professano un’impossibilita di porsi
domande sul mistero eterno di Dio in sé ¢ per sé. Resta I’impressione che Dio sia Trinita
per noi e in relazione a noi e non in se stesso. L’applicazione di questa logica ai tre nomi
divini e estremamente conseguente:

11. Il Padre non deve essere visto, in teologia trinitaria, soltanto come la «prima persona» 0
come l’origine e la fonte della divinita, ma anche e innanzitutto come il nostro Padre in
Cristo. La paternita economica € la paternita divina e viceversa. 12. 1l Figlio non deve essere
inteso soltanto come intradivino ma anche e innanzitutto come 1’'uomo Gesu Cristo. Il Logos
non é solo Parola intradivina (ma la Scrittura lo rappresenta come Risposta intradivina), ma
anche e innanzitutto come Parola che rivela e diffonde la vita nella storia della salvezza.
Parola divenuta carne e pienamente uomo in Gesu Cristo. La filiazione economica € la
filiazione divina e reciprocamente. 13. Lo Spirito santo non é soltanto legame intradivino tra
Padre e Figlio ma anche e innanzitutto «Dono» e «forza di santificazione» nella storia della
salvezza. Questi nomi gli sono stati dati dai Padri come caratteristici di cio che egli € come
persona. Lo Spirito di Dio attivo nella storia della salvezza & lo Spirito intradivino e
viceversa. 14. Le comunicazioni o «missioni» del Figlio e dello Spirito si rivelano come
«Processioni» intradivine. La «Processioni» intradivine sono da noi conosciute solo come
missioni. Le missioni sono le Processioni e reciprocamente. 15. Le relazioni tra Padre, Figlio
e Spirito ci sono accessibili unicamente nelle loro relazioni con noi. Le relazioni economiche
sono quelle intradivine e reciprocamente. Cosi Padre, Figlio e Spirito devono essere prima
caratterizzati per le loro relazioni con noi e poi per le loro relazioni tra loro.

Diventano in tal modo problematici, nella riflessione teologica, il senso e la legittimita
del «risalimento» dalla Trinitd economica (storico-salvifica) alla Trinita immanente
(eterna). Solo grazie alla storia della salvezza c¢’¢ una Trinita in Dio.

Reagisce precisamente a questa impostazione 1’intervento della Congregazione per la
Dottrina della Fede, Mysterium Filii Dei del 1972.

4. La fede cattolica nella santissima Trinita e specialmente nello Spirito Santo. Quando ci si
distacca dal mistero della persona divina ed eterna del Cristo Figlio di Dio, viene vanificata
anche la verita della santissima Trinita e insieme la verita dello Spirito Santo, che procede
dal Padre e dal Figlio, ovvero dal Padre attraverso il Figlio. Per questo, tenendo presenti gli
ultimi errori, dobbiamo richiamare alcuni punti della fede nella santissima Trinita, e in
particolare nello Spirito Santo [...] Basandosi sui dati della divina rivelazione, il Magistero

0 P, SCHOONENBERG, Trinitat — der vollendete Bund. These zur Lehre von Dreipersonlichen Gott, in
Orientierung 37 (1973) 115-117, citate in Y. CONGAR, Credo nello Spirito Santo, cit., 458-459.

14



della Chiesa, al quale solamente ¢ affidato «I’ufficio di interpretare autenticamente la Parola
di Dio scritta o trasmessa»2t, nel simbolo Costantinopolitano ha professato la sua fede « nello
Spirito Santo che é Signore e da la vita... e con il Padre e il Figlio e adorato e glorificato»22,
Ugualmente il Concilio Lateranense IV ha insegnato a credere e a professare «che uno solo €
il vero Dio... Padre e Figlio e Spirito Santo: tre persone, una sola essenza...: il Padre che non
procede da nessuno, il Figlio dal solo Padre e lo Spirito Santo da tutti e due insieme, senza
inizio, sempre e senza fine.

5. Recenti errori sulla santissima Trinita e specialmente sullo Spirito Santo. Si stacca percio
dalla fede I’opinione secondo la quale la rivelazione ci lascia incerti sull’eternita della Trinita
¢ specialmente sull’esistenza eterna dello Spirito Santo come persona in Dio, distinta dal
Padre e dal Figlio. In verita il mistero della santissima Trinita e stato rivelato nel contesto
dell'’economia della salvezza, soprattutto in Cristo, che é stato mandato dal Padre nel mondo
e che con il Padre invia nel popolo di Dio lo Spirito che da la vita. Ma con questa rivelazione
¢ data ai credenti una qualche cognizione anche dell’intima vita di Dio, nella quale «il Padre
che genera, il Figlio che nasce e lo Spirito Santo che procede sono consustanziali e coeguali,
coonnipotenti e costerni»2+,

Si evince dal testo la radice cristologia dell’errore, ossia la negazione della persona
divina preesistente, ma anche la problematica epistemologica: la fede sa del mistero
eterno di Dio o resta nel dubbio e nell’oscurita? Che valore ha 1’incontro con Dio in
Gesu Cristo? Ne va dell’essere stesso di Dio, dal momento che qui si da un’auto-
determinazione di Dio, oppure si tratta di una manifestazione divina funzionale a noi,
alla relazione con la creatura? Tale riconoscimento dell’essere di Dio permette una certa
conoscenza della sua vita eterna oppure va relativizzata, in attesa del compimento
escatologico? Limitare la conoscenza della Trinita alla storia della salvezza, magari con
la scusa che un «risalimento» alla Trinita immanente presuppone un tipo di pensiero
metafisico ormai distante dalla cultura odierna, &€ giudicato come un impoverimento
della fede e di cio che essa sa di Dio in Gesu Cristo e nel suo Spirito. Ne va del senso dei
Nomi divini rivelati.

Il disagio nei confronti della distinzione tra economia e immanenza non si ferma a
quest’episodio. E interessante la convergenza della teologia piu recente sull’esigenza di
ripensare lo statuto epistemologico del discorso sulla Trinita immanente: non si deve trattare
di un regno intradivino a sé stante, isolabile dalla storia della salvezza (Mowry-Lacugna), ma
neppure di una dimensione eterna preesistente, al di la dell’origine storica del rapporto di Dio
con I’'uomo (J. Moingt) e tantomeno di un’ipostatizzazione di entita metafisiche in Dio (P.
Schoonenberg)®. 1l disagio va preso sul serio, soprattutto nella sua esigenza di ridare
significato salvifico a tutte le dimensioni del discorso cristiano su Dio. Resta pero un
problema irrisolto: non si capisce se le proposte fatte siano in grado di dire (come e chiesto
dal dogma trinitario) la qualita specifica dei nomi divini Padre, Figlio e Spirito. Questi nomi
non dicono tre qualita o dimensioni di Dio e neppure la presenza escatologica di Dio in Gesu
e nel suo Spirito. Indicano invece quel livello di distinzione personale in Dio, il livello
ipostatico del discorso originalmente cristiano su Dio, che & manifestato nella rivelazione
compiutasi in Cristo. L’elaborazione del discorso sulla Trinita immanente ha sempre cercato
di tenere in vista proprio questo livello del discorso su Dio in dialogo con la
precomprensione (filosofica) del divino. Ed ¢ significativo il fatto che ¢ proprio nell’ambito

2DV 10.

22 DS 150.

2 Costituzione Firmiter credimus: DS 800.

? Testo in Acta Apostolicae Sedis 64 (1972) 239-40: si veda DDM nn. 293-294, 238-239.

 Di questi autori si veda J. MOINGT, L homme qui venait de Dieu; P. SCHOONENBERG, Der Geist, das
Wort und der Sohn. Eine Geist-Christologie, F. Pustet Verlag, Regensburg 1992.

15



della considerazione della Trinita immanente che si & venuta elaborando la nozione di
persona divina. Ci si pu0 allora domandare se questa nozione possa vivere di una sua ovvieta
al di 1a della riflessione sull’essere eterno di Dio. Di fatto I’esigenza di ripensare alla nozione
di persona in Dio, e quindi al significato profondo dei tre nomi divini rivelati in Gesu, passa
necessariamente attraverso la messa a tema della Trinita immanente. Certo questa non va
ipostatizzata come una cosa a Sé e quasi per sé nota, accanto alla Trinita storico-salvifica. Ma
una semplice considerazione dei nomi divini nella storia della salvezza non mostra
chiaramente in che senso vi si riconosce una presenza di Dio che introduce al riconoscimento
di una differenza personale che riguarda lo stesso essere divino eterno.

14.3. L’ assioma fondamentale della teologia trinitaria: senso e dimensioni

La teologia trinitaria attuale, che ha recuperato la centralita della storia della salvezza
e il senso salvifico del mistero trinitario, si trova oggi di fronte al problema del nesso tra
Trinita economico-salvifica e Trinita immanente. In particolare, la contestazione della
possibilita di accedere al mistero eterno di Dio (alla Trinitd immanente) e 1’esortazione a
rimanere nella storia, a contatto con la Trinita economica, avevano portato alla ribalta il
problema del senso e della portata di un discorso sul mistero di Dio in sé e per sé: se
abbiamo incontrato il Dio con noi e per noi, ha ancora senso cercare un Dio in se,
nascosto al di 1a della sua relazione con noi? Non si rischia di giustapporre all’immagine
rivelata di Dio un’idea astratta della natura divina trascendente e immutabile, al di la
della sua relazione con noi? Con che diritto e a quale scopo? Si tratta cioé di riscoprire il
senso del passaggio di fede dalla Trinita economica (Dio per noi) alla Trinita immanente
(Dio in sé, nell’eternita). Consideriamo anzitutto lo status quaestionis di questa
problematica, per leggere poi un lucido intervento della Commissione Teologica
Internazionale sul problema e fare infine il punto sulla diversa determinazione
dell’identita tra Trinita economica e immanente nelle piu recenti proposte teologiche.

(a) Lo status quaestionis attuale. Nel suo giudizio severo e un po’ tranchant, Mowry
Lacugna scriveva che la storia della teologia trinitaria puo essere intesa come
«’emergere e il fallimento della dottrina della Trinita. Quest’ultima ebbe origine come
spiegazione del modo in cui il rapporto di Dio con noi nell’economia della salvezza
rivela e si fonda nell’essere eterno di Dio. Dio non ¢ altri che colui che ¢ rivelato in
Cristo e nello Spirito Santo»®*. Ma la teologia trinitaria dovette da subito affrontare
I’eresia ariana nelle sue diverse forme e la risposta a tale deviazione porto a separare il
mistero trinitario dall’economia salvifica: «Se la posizione elaborata dai Cappadoci
riusci a contrastare 1’arianesimo e il neoarianesimo, il prezzo della divaricazione di
oikonomia e theologia fu un indebolimento della base salvifica della dottrina cristiana su
Dio. Nelle prospettive teoretiche delle tradizioni tanto occidentale che (in misura
minore) orientale, le persone divine finirono con I’essere relegate in un regno intradivino
rinchiuso in se stesso, celato alla vista, capace di protendersi, al di la di un profondo
abisso ontologico, verso le creature soltanto attraverso cio che I’oriente fini col chiamare
le energie mediatrici divine, e I’occidente un atto uni-sostanziale. La diversita e ’unicita
delle persone divine all’interno dell’economia della redenzione si perse nello sfondo, e la
centralita di cristologia, soteriologia e pneumatologia nella teologia di Dio ne venne

% C. MOWRY LACUGNA, Dio per noi. La Trinita e la vita cristiana, cit., 16-17.

16



sminuita. Di qui il fallimento della dottrina della Trinita»*. Dunque il bilancio della
teologia trinitaria deve registrare un trionfo e un fallimento. Il trionfo € legato alla
capacita di mettere in luce la vicinanza di Dio all’'uomo in Cristo ¢ nello Spirito. Il
fallimento e dovuto alla riduzione della riflessione trinitaria a speculazione astratta che
relega le persone divine in un regno intradivino e quindi trascendente, separato dalla vita
degli uomini. La Trinita deve parlare del «Dio per noi» e non delle auto-distinzioni
divine eterne®.

La dottrina trinitaria perde cosi gradualmente la sua forza vitale: di fatto molti
osservano ammirati la dottrina trinitaria, ma in pratica la ignorano. Responsabile di
questa separazione non ¢ solo la tradizione occidentale (da Agostino a Tommaso) ma
anche quella orientale (dai Cappadoci a Gregorio Palamas), basata sulla distinzione tra
I’essenza divina inconoscibile e le energie divine increate. Nella loro formalizzazione
medievale queste tradizioni teologiche hanno creato una sorta di distanza ontologica tra
economia e immanenza divina, riducendo la riflessione trinitaria a speculazione sulle
distinzioni intradivine eterne, lontane dalla storia della salvezza. Occorrerebbe allora
tentare una «riconcettualizzazione» della dottrina trinitaria, alla luce del mistero della
salvezza, capace di mostrare I’unita essenziale di economia e teologia e quindi in grado
di rivelare le implicazioni pratiche (politiche ed esistenziali) della fede nella Trinita. La
storia della salvezza, infatti, ¢ 1’unica base sicura per entrare nel mistero della
comunione divina:

Non esistono Trinita economiche o immanenti, ma soltanto 1’oikonomia che & la concreta
realizzazione del mistero della theologia nel tempo, nello spazio, nella storia e nell’essere-
persona. In questa cornice, la dottrina della Trinita abbraccia molto piu della Trinita
immanente considerata in termini staticamente astorici e transeconomici: oggetto della
cristiana teologia di Dio € I’unico movimento dinamico di Dio a Patre ad Patrem?.

Si tratta di rivedere le nozioni di economia e teologia. L’economia non ¢ I’'immagine
riflessa e oscura di un regno di misteriose relazioni intradivine, ma 1’esistenza concreta
di Dio in Cristo e in quanto Spirito. L’economia ¢ la «distribuzione» della vita di Dio
vissuta con e per la creatura. In tal senso «economia e teologia sono due aspetti di
un’unica realta: il mistero della comunione divino-umana»®.

Oikonomia non € la Trinita ad extra, ma il piano globale di Dio che va dalla creazione alla
consumazione, allorché tutte le creature esisteranno con Dio nel mistero dell’amore e della
comunione. Analogamente, theologia non € la Trinita in sé¢, ma, molto piu modestamente, il
mistero di Dio. Come sappiamo dall’esperienza della redenzione operata da Dio per mezzo
di Gesu Cristo, il mistero di Dio ¢ il mistero di Dio per noi... Theologia é cio che e dato
nell’oikonomia e 1’oikonomia esprime la theologia. Dal momento che la nostra unica via di
accesso alla theologia passa per 1’0oikonomia, una teologia trinitaria di Dio “immanente” non
¢ che una teologia dell’economia della salvezza. Una teologia immanente della Trinita non ¢
pertanto, in senso stretto, una teologia di una Trinita intradivina fatta di persone prive di ogni
rapporto col mondo: un’autocomunicazione puramente intradivina non riveste alcun interesse
per una teologia immanente della Trinita®.

" Ivi, 17-18.

% Jvi, 211-212.
# Ivi, 230.

% Ivi, 230.

3 Ivi, 232.

17



La riflessione sulla Trinita immanente va ricondotta a un modo di pensare e parlare
della struttura (schema) dell’auto-espressione di Dio nella storia della salvezza, come
aveva cercato di fare K. Rahner. La diagnosi proposta e le indicazioni per una soluzione
dell’impasse, mettono in luce un duplice rischio da evitare, che configura I’attuale stato
della questione.

(1) La separazione. Anche se il giudizio di Mowry Lacugna appare un po’ troppo
severo, la frattura tra mistero di Dio e Trinita economico-salvifica & innegabile. Ne ha
sofferto la percezione del senso salvifico della conoscenza della verita trinitaria di Dio,
che rischia di diventare un articolo di fede astratto e quindi trascurato.

Le cause di tale separazione sono state diversamente identificate e percio diverse sono state
le valutazioni. L esigenza di rispondere all’eresia ariana ¢ indubbiamente il fattore originario
della distinzione tra una considerazione del mistero di Dio in sé, nella sua eterna distinzione,
e dell’agire di Dio per noi, nella sua rivelazione. I due ambiti di discorso non possono essere
abbracciati con un unico sguardo o con un unico tipo di discorso, ma rimandano a differenti
livelli di riflessione. Questo «sdoppiamento necessario» del discorso dice da un lato la
“novita” dell’economia rispetto alla teologia e la trascendenza della teologia nell’economia,
ma soprattutto rivelano il bisogno proprio della fede di passare dal Dio conosciuto nel suo
agire storico-salvifico al mistero dell’essere stesso di Dio*. Questo passaggio € necessario
per comprendere la radicalita del dono di Dio in Cristo e quindi il senso ultimo della nostra
salvezza ¢ d’altra parte non ¢ possibile tenere unite le prospettive alla luce di un concetto
unitario, come quello rahneriano dell’auto-comunicazione di Dio, poiché si rischia di perdere
la liberta del dono di Dio e di rendere necessaria 1’economia per il costituirsi trinitario di Dio,
oppure si smarrisce la differenza tra creazione e redenzione. Ma se il dogma niceno avvia
una certa linea di tendenza, sara lo sviluppo della teologia dei Cappadoci e di Agostino a
portare ad una dissociazione del discorso sul mistero trinitario da quello salvifico. Nella
teologia latina Dio agisce come unico Principio delle cose e la Trinita e nascosta al di la della
relazione che abbiamo con I’'unico Creatore e Salvatore. Nella teologia greco-ortodossa il
Dio inconoscibile agisce e si rende sperimentabile nelle sue energie divine increate che
divinizzano, mentre la Trinita rimane avvolta nell’inconoscibile essenza infinita. La
separazione definitiva tra mistero di Dio e Trinitd avviene per0 con la teologia del
nominalismo (XIV secolo), che collega 1’azione di Dio alla sua natura onnipotente e quindi
all’arbitrio della misteriosa volonta di Dio, anziché ai principi o soggetti ultimi dell’azione
che sono le persone e quindi il Padre e la sua benevolenza®. E poiché tale onnipotenza

%2 Su questa idea si veda G. LAFONT, Peut-on connaitre Dieu en Jésus-Christ?, cit., 15-27; 62-72; 226-
228.

% Questo giudizio sul nominalismo si trova in M.J. LE GuiLLou, Il mistero del Padre, cit., 117-118:
«Non rendendosi conto che in san Tommaso la creazione come natura creata € connessa alla liberta
delle persone divine, principium quod dell’atto creatore, gli agostiniani hanno posto la liberta divina
dello stesso atto creatore nel suo principium quo essenziale. Cosi, Duns Scoto formula una posteriorita
dell’essenza delle creature in rapporto all’essenza divina, per evitare quel necessitarismo naturale che
secondo lui ¢ implicato nella tesi tomista delle idee divine identiche all’essenza divina. Prodotti
liberamente da Dio, gli archetipi del creato non manifestano pit in Duns Scoto 1’essere di Dio, ma
solamente il suo volere. Per san Tommaso, gli atti divini ad extra sono regolati secondo la forma da
quell’essenza divina, di cui essi esemplarizzano la verita formaliter e verso la cui bonta sono orientati
finaliter. Ma questa norma del principium quo essenziale & assunta e determinata liberamente dal
principium quod personale: la forma esemplare & appropriata alla persona del Figlio e la bonta
finalizzante alla persona dello Spirito. La liberta divina si trova, dunque, per san Tommaso nella
determinazione che deriva dal principio personale... Trascurando questa distinzione, Duns Scoto ¢
obbligato a formulare il libero arbitrio come determinazione fondamentale dell’essenza divina. [...] Per
affermare ’originalita del Dio cristiano, Duns Scoto ha creduto di dover stabilire una distinzione
formale tra le persone e 1’essenza. Cosi facendo, si ¢ impedito di scorgere nelle persone il principium
quod degli atti divini. La liberta viene cosi sottratta ad ogni norma essenziale e personale: la sola regola

18



arbitraria non aiuta a leggere il senso del mondo (che e cosi, ma poteva anche essere
altrimenti se Dio avesse voluto diversamente), la comprensione della realta si secolarizza, fa
a meno di Dio e viene consegnata alla ragione umana autonoma. L’uomo incontra Dio in
relazione alla domanda di salvezza (Lutero) e quindi sulla croce di Gesu e non piu
nell’indagine sul senso del reale/essere/cosmo. La dottrina trinitaria avrebbe aiutato a leggere
il senso della creazione a partire dalla benevolenza del Padre che «si compiace» nel Figlio e
ci associa alla gloria del suo Figlio nello Spirito. La misteriosa arbitrarieta della volonta
onnipotente di Dio, che non svela piu il mistero del Padre, allontana invece lo sguardo
dell’'uvomo dal mistero trinitario e rende superflua questa verita centrale della fede per
interpretare il senso dell’agire di Dio (Creatore, Provvidente e Redentore).

(2) La riunificazione contemporanea. «Oggi la tentazione é di concepire la rivelazione
della storia della salvezza come un cammino orientato progressivamente e senza rotture
verso le realta assolute, concepite unicamente come termine del tempo. C’¢ il pericolo di
insistere a tal punto sulle connessioni dello spirito finito con 1’ Assoluto, della storia con
la salvezza che vi si inserisce, che 1’avvenimento inaudito della Parola e della
trascendenza di Colui che parla ¢ ridotto a essere solo una dimensione dell’'uomo in
cammino verso il suo compimento. L’anticorpo per un tale pericolo resta la coscienza
trinitaria espressa dal consustanziale di Nicea. Ma cio non deve far perdere di vista la
connessione di teologia ed economia, da pensare in modo rigoroso»*.

Vediamo due esempi in cui si verifica tale continuita che rischia di perdere la trascendenza.

L’assioma di Rahner (la Trinita economica ¢ la Trinita immanente e viceversa) cerca proprio
di recuperare il nesso tra Trinita e salvezza, ma lo fa in una logica di continuita, che tende a
sovrapporre il mistero di Dio in sé e per noi (cioé la Trinita immanente e quella economica),
perdendo la novita dell’avvenimento storico del Figlio che & Gesu: la verita di Dio nella sua
manifestazione ¢ [’auto-comunicarsi nel Figlio e nello Spirito e questa stessa verita ¢ il
segreto della vita trinitaria del Padre, che si comunica al Figlio in uno scambio d’amore che ¢
lo Spirito. Ricordiamo che per Rahner Dio ¢ il mistero di un soggetto divino assoluto che si
auto-comunica in se stesso nel Figlio e con lo stesso movimento si auto-comunica nell’altro
da sé, ossia nel creato (che quindi compare nello spazio del Figlio); la salvezza come auto-
comunicazione di Dio e introduzione nel dono trinitario: ne deriva che, se Dio vuole auto-
comunicarsi cosi come € nella sua vita eterna, deve farlo nel Figlio e non altrimenti.
Quest’impostazione si esprime nel famoso assioma e soprattutto nel «viceversa»: anche 1a
Trinita immanente ¢ la Trinita economica, essendo questa I’estensione alla storia dell’auto-
comunicazione intradivina. La Trinita immanente si prolunga senza soluzione di continuita
nella Trinita economica.

La proposta di Moltmann di ripensare 1’unita di Padre, Figlio e Spirito nell’azione salvifica
come anticipazione o promessa dell’unita escatologica in cui tutti alla fine entreremo,
smarrisce addirittura la differenza qualitativa (ontologica) tra storia e Dio e mette il mistero
trinitario di Dio e il processo storico salvifico in rapporto diretto di continuita, mantenendo
solo una differenza escatologica (un differimento alla fine dei tempi, quando Dio sara tutto in
tutti), destinata ad essere riassorbita nell’unita®. In questa continuita la Trinita economica si

della volonta é la volonta stessa che non é subordinata né alla regola del bene né al mistero delle
persone. In questo contesto non si vede piu che I’economia ha la sua sorgente nel Padre, che & origine
inseparabile delle relazioni trinitarie e soggetto ultimo dell’essenza divina. In tal modo viene minacciato
I’oggetto formale della rivelazione, la norma della fede e della teologia: Dio si ¢ liberamente rivelato
quale ¢. L’essere e la liberta coincidono infatti al massimo nel Padre, che e origine necessaria della
Trinita consustanziale e sorgente gratuita del suo disegno misterioso».

% G. LAFONT, Peut-on connaitre Dieu en Jésus-Christ?, cit., 24.
% J. MOLTMANN, Trinita e Regno di Dio, cit.

19



ripercuote addirittura su quella immanente e solo in essa potra superare le lacerazioni assunte
nella storia con gli uomini.

Queste proposte cercano di recuperare I'unita di Trinita e salvezza ma rischiano di
smarrire la differenza radicale e 1’alterita di Dio nella sua rivelazione, oppure perdono la
novita reale dell’avvenimento libero del Figlio (la storia singolare di Gesu). Siamo al
cuore del problema trinitario oggi, ossia la storicita di Dio e I’articolazione di Trinita
economica e Trinita immanente. Il luogo di tale articolazione é il mistero di Gesu Cristo
Figlio di Dio. Il dato da tenere ¢ che in Gesu ¢’¢ un comunicarsi di Dio che ¢ libero ¢
gratuito, nuovo rispetto a cido che 1’'uomo puo conoscere dalla sua relazione creaturale
con Dio, eppure vero e capace di introdurre alla veritd di Dio stesso, ossia alla
comunione trinitaria. La differenza radicale di Dio rispetto alle creature, in Gesu viene
ripresa nell’alterita del Padre rispetto al Figlio, alterita assunta nella consegna
incondizionata di Gesu all’Abba-Padre suo («Padre nelle tue mani consegno il mio
spirito»), che rende presente tra noi, nella libera disposizione di sé del Nazareno, il dono
radicale del Padre («tutto ho ricevuto dal Padre mio»), ossia la potenza dello Spirito. La
verita di Dio si inscrive nella liberta della vicenda singolare di Gesu nello stesso modo
con cui la radicalita di un dono di sé totale e incondizionato si realizza nella definitivita
di un gesto posto una volta per tutte, in modo irreversibile. In Gesu si deve leggere la
verita definitiva di Dio stesso. L’articolazione di Trinitd economica € immanente
rimanda al mistero di Gesu, dono libero eppure vero e definitivo del Figlio.

(b) Un contributo della Commissione Teologica internazionale su «Trinita economica
e immanente». Importanti precisazioni sul rapporto tra rivelazione storico-salvifica e
verita trascendente di Dio-Trinita si trovano nel Documento della Commissione
Teologica Internazionale, «Desiderium et cognitio Dei: Teologia-Cristologia-
Antropologia», del 1982%. Vi ritroviamo indicazioni preziose sul rapporto di identita
nella differenza tra storia della salvezza (mistero di Cristo) e verita di Dio in sé (Trinita),
in risposta alle istanze dei teologi olandesi. Raccogliamo tre indicazioni.

Dunque I’assioma fondamentale della teologia odierna si esprime molto correttamente nella
formulazione seguente: la Trinita che si manifesta nell’economia della salvezza ¢ la Trinita
immanente; € la Trinita immanente che si comunica liberamente e a titolo gratuito
nell’economia della salvezza.

Si nota subito la ripresa dell’assioma di Rahner, che ¢ mantenuto nella sua struttura
fondamentale come espressione corretta del metodo della teologia trinitaria, ma €
precisato in alcune espressioni. L’assioma cerca di gettare un ponte analogico (o
dossologico) tra 1’articolazione dell’esperienza storico-salvifica del Dio per noi e il
discorso balbettante relativo a Dio considerato nella sua stessa gloria, il Dio in sé.
L’intenzione dell’assioma puo essere espressa in sei regole®; (1) noi possiamo formulare
delle proposizioni sul Dio trino solo sulla base dell’esperienza di Dio nella storia; (2) tali
esperienze sono frutto dell’auto-rivelazione di Dio e della sua auto-comunicazione e
sono rese da queste possibili; (3) in virtu dell’esperienza storico-salvifica non possiamo
certamente alla fin fine comprendere Dio, definirlo con precisione o capirne in maniera

% Testo in EV 8, nn. 404-461.
¥ Si veda B.J. HILBERATH, Pneumatologia, cit., 197-201.

20



esaustiva 1’essenza; (4) pero, se la convinzione della rivelazione come auto-
comunicazione di Dio non deve essere svuotata di ogni contenuto, in tali esperienze
storiche sperimentiamo lo stesso Dio trino; (5) e dunque vero che i nostri asserti
teologici non possono cogliere adeguatamente I’essenza di Dio, ma che non sono
neppure inadeguati al punto che le nostre esperienze nulla avrebbero a che fare con la
realta di Dio; (6) le nostre metafore e i nostri concetti debbono continuamente lasciarsi
correggere mediante un’immersione nelle esperienze fondamentali, mediante
un’apertura verso il Dio sempre piu grande.

La precisazione invece riguarda il «viceversa». Da un lato va mantenuta I’intenzione
con cui fu introdotto:

D’importanza decisiva mi sembra la necessita di non perdere mai di vista il movimento
inverso, che 1’assioma fondamentale intende descrivere con 1’espressione spesso ignorata
«viceversa»: la via della nostra conoscenza va dalle esperienze, dall’azione di Dio alla realta
di Dio; la via della rivelazione di Dio, il suo uscire da sé verso di noi viene ivi riconosciuto
come la condizione di possibilita della nostra esperienza e del cammino della nostra
conoscenza®.

Ma il testo sembra far proprie le riserve di Y. Congar (e di G. Lafont) sulla liberta
dell’auto-manifestazione di Dio e quindi la discontinuita tra Trinita immanente ed
economica:

«La Trinita economica e la Trinita immanente e reciprocamente (umgekehrt)». La prima
parte della proposizione € incontestabile, la seconda esige una precisazione. Si puo
identificare il mistero libero dell’economia e il mistero necessario della Tri-unita di Dio?
Come dicono i Padri che hanno combattuto I’arianesimo, le creature potrebbero non esistere,
ma Dio sarebbe ugualmente Trinita... perché la creazione ¢ un atto di libera volonta, mentre
la processione delle Persone avviene secondo la natura. Inoltre, Dio impegna e rivela tutto il
suo mistero nell’auto-comunicazione che fa di se stesso? Che non si possa affermare
semplicemente la reciprocita ci sembra manifesto quando leggiamo gli enunciati a cui arriva
un discorso puramente logico che vuole sviluppare e affermare questa reciprocita. [...]
L’auto-comunicazione di Dio, Padre Figlio e Spirito, non sara piena auto-comunicazione se
non escatologicamente, in quella che noi chiamiamo la visione beatifica... Questa auto-
comunicazione avviene, nella economia, secondo uno statuto di «condiscendenza», di
umiliazione, di servizio, in sintesi di «kenosi». Tutto cio impone il riconoscimento di una
distanza tra la Trinita rivelata economicamente e la Trinita eterna®.

In tal senso si precisa che nell’economia la Trinita immanente «si manifesta
liberamente e a titolo gratuito». Queste precisazioni vanno predicate proprio dell’auto-
determinarsi di Dio nella sua rivelazione. Non si tratta di un processo necessario, né di
un meccanismo anonimo in cui Dio si costituisca come Trinita per noi. Si tratta invece di
un libero dono.

Alla luce di questa ripresa e correzione del principio fondamentale & possibile valutare
e discernere le due possibili derive da evitare: la separazione di economia e teologia, che
puo avere la forma di un’autonomizzazione della Trinita immanente come cosa a sé

% Ivi, 199-200.

¥ Y. CONGAR, Credo nello Spirito Santo, cit., 459-461. Il grande teologo francese chiede poi di
recuperare alcuni temi chiave della tradizione cristiana: oltre al tema della condiscendenza, la teologia
crucis di Lutero e la distinzione palamita tra energie divine incerate e mistero dell’essenza divina. Sono
tracce della consapevolezza di una differenza (trascendenza) tra la Trinita economica e quella
immanente.

21



rispetto alla storia della salvezza, oppure quella di un isolamento dell’economia come
luogo dell’incontro con Dio al di 1a del quale si professa una totale ignoranza sulla
trascendenza; la confusione, che immette a tal punto Dio nel processo storico-salvifico
da far pensare che Dio stesso si costituisca come Trinita nel processo del mondo e quindi
in Gesu Cristo. Si noti che nel testo la dizione «cristologia» sta per economia storico-
salvifica, nel senso che indica 1’auto-manifestazione di Dio in Cristo e quindi la novita
cristiana di Dio.

Di conseguenza, nella teologia e nella catechesi si evitera ogni separazione tra la cristologia
e la dottrina trinitaria. Il mistero di Gesu Cristo si trova inserito nella struttura della Trinita.
La separazione che riproviamo puo assumere sia una forma neoscolastica, sia una forma
moderna. Certi rappresentanti della cosiddetta neoscolatisca sono giunti a isolare la
considerazione della Trinita dall’insieme del mistero cristiano € a non tenerne
sufficientemente conto nel modo di comprendere I’incarnazione o la deificazione dell’'uomo.
Talora si ¢ totalmente trascurato di rilevare I’importanza della Trinita, sia nell’insieme delle
verita di fede, sia nella vita cristiana. Nella sua forma moderna tale separazione frappone
come uno schermo tra gli uomini e la Trinita eterna, come se la rivelazione cristiana non
invitasse 1’uomo a conoscere il Dio trinitario e a partecipare alla sua vita. Essa conduce a una
specie di «agnosticismo» inaccettabile in cio che concerne la Trinita eterna. Se Dio, infatti, e
pit grande di tutto cido che possiamo sapere di lui, la rivelazione cristiana ci assicura che
questo «piu» €& sempre trinitario. Bisogna guardarsi ugualmente da ogni confusione
immediata tra I’evento Gesu Cristo e la Trinita. Non e vero che la Trinita si sia costituita solo
nella storia della salvezza, con I’incarnazione, con la croce e con la risurrezione di Gesu
Cristo, quasi che Dio avesse avuto bisogno di un processo storico per divenire trinitario.

Nel pensare all’auto-determinazione di Dio in Cristo ci si deve guardare dal
considerare questo atto divino come qualcosa di separabile dalla sua realizzazione
storica in Gesu, come realta indipendente dalla considerazione concreta dell’umanita del
Cristo, ricavabile per semplice deduzione dall’analogia psicologica dal dinamismo dello
Spirito assoluto che si conosce e si ama (separazione neoscolastica e/o idealista). Ma si
deve anche evitare di relativizzare questo atto, riducendolo alle dimensioni di un
avvenimento storico, senza portata reale per la conoscenza della stessa vita divina: Dio
nell’economia dice di sé a noi e estende a noi 1’auto-comunicazione che Lui é
dall’eternita (separazione moderna). Cido perd, di nuovo, non significa che Dio si
costituisca Trinita in rapporto a noi nella storia della salvezza (confusione).

Occorre quindi mantenere la distinzione, da un lato, tra la Trinita immanente, per cui la
liberta € identica alla necessita nell’essenza eterna di Dio, e, dall’altro, I’economia trinitaria
della salvezza, dove Dio esercita assolutamente la sua libertd, senza alcuna necessita di
natura. [...] Dunqgue i grandi avvenimenti della vita di Gesu traducono chiaramente per noi e
arricchiscono di una nuova efficacia a nostro vantaggio il dialogo della generazione eterna,
nel quale il Padre dice al Figlio: «Tu sei mio Figlio, oggi ti ho generato» (Sal 2,7; At 13,33;
Eb 1,5; 5,5; e anche Lc 3,22)%.

La distinzione che tutela la trascendenza della Trinita immanente rimanda a una
differenza di logiche, piu che alla giustapposizione di due realta o oggetti: ¢’¢ una logica
di natura (che unisce nell’eminenza della divinita necessita e libertd) e una logica di
volonta libera (relazione con le creature). L articolazione di queste due logiche ¢ tentata,
giustamente, a partire dall’incarnazione, ossia dall’evento decisivo dell’identificazione
di Dio con la storia di Gesu. Per cogliere la portata di questo avvenimento si tenga conto

““EV 8, nn. 424-426.
22



che non si tratta di un travestimento di Dio per dirci qualcosa o della recitazione di un
ruolo sul palcoscenico della storia. Dio dice di sé, si esprime totalmente facendo sua
quella storia, identificandosi con essa e esprimendo cosi in essa se stesso, per quello che
e. Il testo parla di «traduzione» di una relazione eterna (di generazione). Cio avviene
proprio in quella storia e solo in essa, mai piu dopo di essa, veramente e liberamente in
essa:

Se I’incarnazione di Dio viene presa sul serio fino in fondo, allora il Figlio di Dio diviene a
tal punto davvero e in maniera reale totalmente uomo, che nulla di lui si tiene “al di fuori” di
questo essere-uomo, come se a partire da allora vivesse solo “in parte” la propria vita divina
come uomo ¢ per l’altra “parte” proseguisse la vita eterna e beata della divinita. [...]
L’incarnazione significa che il Figlio di Dio ha “trasposto” totalmente la propria vita divina
in una storia umana, nella quale il trinitario essere-altro rispetto al Padre viene ora
radicalizzato nell’essere-altro di un uomo, in modo tale che il suo essere proprio consistente
nell’accogliere e ridonare — si attua ora solo in quella missione, voluta dal Padre, nella
creazione e dunque nell’obbedienza creaturale. In tal senso 1’incarnazione significa per il
Logos una modalita “radicale” del suo stesso eterno essere-persona. Qualcosa di simile va
detto dello Spirito... Dall’incarnazione di Dio non esiste piu alcuna Trinita “sopra” il mondo
e la storia, bensi ormai solo “in essi” (ove comunque la formulazione “sopra il mondo ¢ la
storia” ¢ senz’altro inadeguata, perché la creazione ¢ da sempre inserita nella vita del Dio
trinitario). La vita divino-trinitaria non prosegue pitu — per dirla in maniera visiva — nelle
altezze celesti; non si volge per cosi dire a guardare “in giu” alle vicende storiche,
intervenendo “dall’alto” unicamente in forma di provvidenza e di determinazione all’interno
di esse. Nell’avvenimento di Cristo non troviamo un qualche margine o residuo oscuro di un
“Deus absconditus” che si troverebbe dietro il Deus “revelatus”. No, se il Figlio di Dio si fa
vero uomo e lo Spirito e intessuto nel creato e il Padre € in entrambi unito in modo nuovo
con noi, allora in virtu della liberta divina la Trinita “finora” immanente ¢ divenuta tutta e
per sempre quella economica... Dato che Dio volle essere in radicalita ultima e in piena
liberta un “Dio degli uomini”, ha legato per sempre la propria stessa identita al creato®.

La creatura non é solo inclusa nella divinita infinita come la sua causa fondante, ma é
inscritta nelle relazioni personali che costituiscono la vita trinitaria, al punto che queste
relazioni sono «tradotte» e realizzate nelle relazioni storiche di Gesu col Padre e con lo
Spirito.

Si noti pero che la generazione eterna viene connotata come «dialogo»: non si tratta di
un processo divino neutro e formale di auto-mediazione di un soggetto assoluto che si
afferma nell’altro da sé. Si presuppone una relazione personale dialogica. Ora, lo spazio
di questo dialogo offre I’ambito in cui ospitare I’«arricchimento» della relazione divina
trinitaria «a nostro favore». Torna alla mente I’immagine balthasariana di una
differenza/abbraccio di Padre e Figlio, in cui viene inclusa ogni relazione tra liberta
infinita e finita, con i suoi drammi, distanze, fallimenti. La differenza personale trinitaria
e la condizione di possibilita di ogni alterita, compresa quella tra Creatore e creatura,
alleato e partner, Dio giusto/misericordioso e peccatore. Si tiene qui in vista la storicita
della verita rivelata di Dio, che non vuole essere se stesso senza la sua relazione al
mondo e realizza il riferimento a sé in una sempre piu grande relazione all’altro. Questo
vale per noi perché vale gia del mistero di Dio Amore e quindi Trinita.

(¢) L’identita di Trinita economica e immanente. alcuni modelli. Questo principio
fondamentale della teologia trinitaria contemporanea deriva dall’intuizione della

1 G. GRESHAKE, Il Dio unitrino. Teologia trinitaria, cit., 366-368.

23



rivelazione come auto-manifestazione, auto-comunicazione e auto-determinazione di
Dio ed esprime la regola fondamentale e il tratto distintivo della teologia trinitaria
contemporanea. In altri termini, questo assioma non intende dedurre la Trinita
immanente dalla Trinita economica, ma piuttosto esprimere la certezza conoscitiva e
salvifica che nell’agire di Dio nella storia del mondo Dio stesso € soggetto dell’azione e
questo agire € veramente divino. La distinguibilita dei livelli economico e immanente
della teologia trinitaria € mantenuta nella misura in cui tutela la liberta di Dio, che pur si
dona e si esprime nel mondo e nella storia. Questa identita & stata diversamente
compresa e affermata: come corrispondenza piena, come reciprocita d’azione, come
trasparenza o ancora come implicazione®.

(1) La perfetta corrispondenza di essenza e manifestazione del «Dio che dice di sé».
K. Barth sottolinea una stretta corrispondenza anzi una vera identita di Trinita
immanente ed economica, compresa pero come identita di essenza e manifestazione. Ma
la manifestazione rimane esteriore all’essenza e in effetti non esiste una retroazione dalla
Trinita economica a quella immanente. L’umanitda di Dio ¢ in funzione della
determinazione della sua divinita, senza interesse. In Barth domina I’unita di essenza
divina colta nel suo essere Signore. Si tratta di tutelare la divinita di Dio ovvero la sua
soggettivita assoluta nella Rivelazione. L’identita ¢ funzionale alla soggettivita di Dio
nella sua rivelazione e quindi alla sua assoluta autodeterminazione. In tal senso va intesa
la formula «Dio € Dio nella sua Parola». A partire da un concetto formale di Rivelazione
I’identita di Trinitd economica e immanente ¢ sviluppata totalmente a partire dalla
Trinita immanente. Cio porta a sottolineare I’unita dell’essere di Dio nella sua opera, a
scapito delle distinzioni personali. L’identita di economia e teologia ¢ dunque pensata a
partire dalla teologia e precisamente a partire dalla rappresentazione dell’essenza divina
come soggettivita assoluta che si auto-determina nella sua manifestazione. L’operare di
Dio ad extra resta all’ombra dell’auto-realizzazione di Dio che si auto-determina. La
Trinitd economica ¢ come assorbita nell’evento della Trinita immanente, in cui Dio
corrisponde a sé*,

(2) L’identificazione formale mediante il concetto di auto-comunicazione. Con il suo
assioma «la Trinita economica e la Trinita immanente e viceversa», che parte da un
interesse storico-salvifico, Rahner recupera una maggior attenzione all’identita «dal
basso», piu che dall’alto. Il rapporto di determinazione tra Trinita economica e
immanente rimanda alla categoria della reciprocita di effetti. Ma una simile azione
reciproca non e di fatto pensata, almeno in Rahner. La sua attenzione e tutta tesa a
dimostrare che la dottrina trinitaria non € piva di funzione e utilita in ordine alla
comprensione della storia della salvezza. In tal senso 1’economia della salvezza va
compresa come una rete di operazioni in cui ciascuna persona divina € impegnata
insieme alle altre e nella pienezza delle relazioni con esse, ma in modo tale che il suo

“2 Per gquanto segue si veda M. BOHNKE, Die Wahrheit der 6konomischen Trinitat. Versuch tber das
Axiom der Identitat von 6konomischer und immanenter Trinitat in 6kumenischer Absicht, in Theologie
und Glaube 96 (2006) 262-289.

“ Mette in luce questo esito della dottrina trinitaria barthiana M. MURRMANN-KAHL, Mysterium
Trinitatis? Fallstudien zur Trinitatslehre in der evangelischen Dogmatiken des 20 Jahrhundert, De
Gruyter, Berlin-New York, 1997, 17-100.

24



ruolo specifico corrisponda alla sua singolare posizione nella vita divina. Vi opera
secondo la sua proprieta personale. La totalita dell’agire divino ha quindi la forma della
piena corrispondenza con la vita divina. Del resto la storia della salvezza va intesa come
una comunicazione in cui Dio rende partecipe a noi I’auto-comunicazione che lui é. E
cambiato il modello di comprensione della rivelazione: non piu un modello dottrinale e
istruttivo, bensi personale e comunicativo, in cui Dio si comunica a noi cosi come é.
Quindi la storia della salvezza ¢ radicalmente determinata dalla logica e dall’ordine
dell’auto-comunicazione che Dio realizza in sé. Il procedimento di Rahner parte dalla
storia della salvezza e risale al suo concetto sistematico, 1’auto-comunicazione, inteso
come la sua condizione di possibilita trascendentale. La condizione di possibilita
teologica che Dio sia veramente auto-comunicazione per noi, € che egli sia auto-
comunicazione trinitaria in sé dall’eternita. Nel suo agire ad extra egli estende a noi
gratuitamente, liberamente, per grazia questa auto-comunicazione. La Trinita immanente
e la condizione di possibilita teologica dell’economia. L’identita ¢ qui pensata mediante
il concetto di auto-comunicazione, che da un lato porta a concetto cio che ¢’¢ in gioco
nella rivelazione e dall’altro esprime cio che Dio ¢ in sé e per sé¢ da sempre, quale
condizione di possibilita del suo esprimere se stesso a noi nel Figlio e nello Spirito.
Domina, sullo sfondo, un modello agostiniano e monosoggettivo di Trinita: si tratta di un
soggetto assoluto che si comunica nei tre modi di sussistenza. Cio esclude nella Trinita
immanente I’esistenza della reciprocita di un tu. In tal modo pero ¢ salvato appena il
carattere personale dell’auto-espressione dello spirito assoluto nel Figlio e dell’amore di
sé nello Spirito. Sembra quindi che I’identita tra Trinita economica e immanente non sia
personale, ma rimandi al dinamismo di auto-comunicazione divino. Il motivo di tale
esito nel pensare 1’unita sta nel carattere formale della nozione di auto-comunicazione.

(3) L identita nell’amore kenotico quale condizione di possibilita in Dio di ogni altro
dramma salvifico. H.U. von Balthasar supera il rischio di formalismo nello stabilire la
Trinita immanente quale condizione di possibilita di quella economica, nella misura in
cui cerca di pensare la kenosi di Dio resa visibile sulla croce, piena espressione o
estrinsecazione dell’amore, come la manifestazione piena dell’essenza intima di Dio. 1l
presupposto (da verificare) ¢ una metafisica dell’amore inteso come perdita di sé,
svuotamento nel dono, privazione e ri-appropriazione attraverso l’altro. Ma occorre
mantenere il passaggio stretto dall’economia alla vita immanente, intesa ancora come la
condizione di possibilita teologica in Dio di cio che avviene sulla croce. Cido non
significa che Dio si realizzi nel processo storico culminato sulla croce. In tal senso va
escluso il «viceversa» dell’assioma rahneriano, per tutelare la liberta e trascendenza
della Trinita immanente. La Trinita economica presuppone quella immanente. Questa
relazione esclude il reciproco, poiché la Trinita immanente non & fondata da quella
economica né ¢ da questa deducibile. L’identita reale tra I’agire economico e 1’essenza
eterna di Dio rimanda alla liberta di Dio che opera nel mondo e trova il suo termine
medio nell’idea della kenosi divina: il dono di sé realizzato sulla croce ha nell’amore
eterno di Dio Padre che si comunica al Figlio donandosi senza riserve in una kenosi
originaria. Tale kenosi originaria é la condizione di possibilita di ogni altra relazione,
differenza in cui si inscrive il rapporto drammatico tra Creatore e creatura.

25



(4) L’identita come trasparenza radicale: la Trinita economica si ripercuote su quella
immanente. Anche Moltmann parte dalla croce di Gesu, intesa come evento che riguarda
Dio stesso e per questo luogo reale dell’auto-manifestazione di Dio. Ma I’identita tra
economia e teologia € pensata in modo originale come «ripercussione» della Trinita
economica su quella immanente: la prima non solo rivela, manifesta la seconda, ma si
ripercuote su di essa, agisce su di essa. In tal senso il dolore della croce determina la
stessa vita intima di Dio dall’eternita. Dio ¢ entrato veramente nel dolore del mondo per
assumere in sé e superare la drammatica storia di dolore dell’umanita. E questo il senso
del processo salvifico realizzato nell’alleanza. Questo coinvolgimento e ripercussione
implicano che sulla croce si laceri la stessa unita divina tra Padre e Figlio e quindi si
ricompone nella comunione nuova dello Spirito. In questa dinamica si articolano i
rapporti tra la Trinita economica, implicata nel processo di redenzione dal dolore del
mondo, e la Trinita immanente o escatologica, che sta al compimento di questo processo
nella comunione nuova di Dio. Il pensiero della corrispondenza tra Trinita economica e
immanente e pensato in modo indubbiamente conseguente, fino al rischio di legare
troppo la vita trinitaria di Dio al processo storico-salvifico del mondo. Ma per Moltmann
e proprio qui che si gioca la novita del Dio cristiano: la sua unita non é un dato pacifico e
disponibile, come nell’idea di sostanza immutabile o di una soggettivita assoluta che si
corrisponde e si recupera attraverso 1’altro da sé¢. L’unita di Dio € I’unita concreta di un
processo di unificazione escatologica, in cui i tre soggetti divini della storia della
salvezza ci coinvolgono nelle loro relazioni, creando un nuovo tipo di societa. L’idea che
domina ¢ quella dell’«unita pericoreticay», ossia di un nuovo essere gli uni con gli altri e
negli altri. Qui ¢ cambiata non solo I'idea di unita, ma anche il modello causale nel
pensare la salvezza: non si tratta di una causalita fisica, ma relazionale, interpersonale e
quindi di un nuovo modo di agire. In definitiva potremmo parlare di un’identita come
totale trasparenza dell’economia rispetto alla Trinita immanente, in virtu della quale la
storicita e il destino di morte di Gesu si ripercuotono sulla stessa essenza divina,
esigendo il superamento critico dell’assioma dell’apatia e immutabilita di Dio. Del resto
I’essere di Dio si determina nella storia della salvezza. La forma concreta dell’identita &
pensata storicamente. Ma la prova definitiva dell’identita va attesa dal compimento
escatologico. La Parola in cui Dio dice di sé, si determina, ha la forma di una promessa
che dice cosa attendere, non € una voce divina in cui risuona un’auto-manifestazione di
Dio astratta, dall’alto, verticale.

(5) L’identita come evento dell amore, ovvero come identificazione di Dio con ['uomo
Gesu crocifisso. E. Jingel vede nell’evento della croce 1’auto-interpretazione di Dio
come amore, 0ssia come unita di vita e morte a favore della vita. Dunque I’affermazione
che «Dio ¢ amore» ¢ la spiegazione dell’auto-identificazione di Dio con 1’'uomo
crocifisso Gesu. Questa auto-interpretazione di Dio nella rivelazione, ossia ’atto della
sua identificazione col crocifisso, rende possibile a noi I’interpretazione corretta
dell’essere di Dio a partire dal suo atto. Tale essere si rivela appunto come amore,
essendo questo I’evento di un riferimento a sé pur tanto grande in un piu grande
riferimento all’altro nel dono di sé. Questa dinamica di auto-riferimento e auto-
distinzione e adeguatamente colta nella dottrina trinitaria, che diventa la giusta
prospettiva in cui raccontare la croce di Gesu: in lui I’essere di Dio ¢ nel «divenire», in
quanto Dio viene da Dio (Padre), Dio viene a Dio (Figlio) e Dio viene come Dio

26



(Spirito). Nell’auto-distinzione e auto-riferimento di Padre, Figlio e Spirito quindi
I’essere di Dio si rivela come evento dell’amore, unita paradossale di vita e morte a
favore della vita e evento di un riferimento a sé tanto grande, pur in una piu grande
perdita di sé a favore dell’altro. In questa formula ¢ espresso il passaggio alla Trinita
immanente, ossia all’amore che Dio ¢ in quanto principio dell’amore, da cui I’amore
sorgivamente e gratuitamente si espande. L’identita ¢ dunque espressa qui come evento e
ha un senso fortemente dinamico, in quanto rimanda all’atto di identificazione di Dio
con Gesu crocifisso. Tale evento, che si realizza nell’identificazione con 1’'uomo Gesu, ¢
in Dio avvenimento di un riferimento a sé tanto grande, in una piu grande perdita di sé.

(6) L’identita come implicazione delle auto-distinzioni storico-salvifiche nell’essere
eterno di Dio (W. Pannenberg). L’evento dell’auto-rivelazione storica di Dio va intesa
come manifestazione dell’essenza divina. Tale auto-manifestazione é finalizzata al
coinvolgimento degli uomini nella comunione divina e percio implica una chiamata alla
pienezza escatologica. Si trova qui indicata la via della ricerca teologica: dall’economia
alla Trinita immanente. La teologia trinitaria si apre come teologia della storia. La
rivelazione ¢ di fatti 1’auto-dimostrazione storica di Dio. Questa auto-dimostrazione
nella storia e indiretta e trova la sua forma insuperabile in Gesu, nel quale la realta
escatologica del Regno di Dio, annunciato nella parola, realmente appare e si realizza.
Percio la storia di Gesu opera retroattivamente sul concetto di Dio, poiché é
nell’avvenimento di Gesu che viene definito chi e cosa Dio ¢. Ma se la dottrina trinitaria
si deve radicare in questa auto-dimostrazione storica di Dio, occorre superare la
deduzione speculativa della Trinita dalla nozione di spirito soggettivo o dall’amore. Tale
metodo non accede al riconoscimento della distinzione personale di soggetti storici in
azione. Per mantenere in vista lo spessore della rivelazione storica non si deve partire
dalla monarchia del Padre che si auto-comunica nella sua Parola e quindi nel Figlio e
nello Spirito, ma si deve partire dall’auto-distinzione storica di Gesu e del Padre. La
concreta relazione di Gesu col Padre € la via della ricostruzione di una dottrina trinitaria.
In questa auto-distinzione Gesu si rivela come il Figlio, che tutto riceve dal Padre e da
spazio alla divinita del Padre. La risurrezione conferma che questo faccia a faccia del
Figlio col Padre fa parte dell’essere eterno di Dio. L’auto-distinzione dello Spirito, che
glorifica il Padre e il Figlio e sta di fronte a loro, da cui pur si riceve, completa la
dottrina trinitaria. La dimensione attiva della relazione del Figlio e dello Spirito nei
confronti del Padre deve entrare nella dottrina trinitaria come elemento costitutivo
dell’identita delle persone divine. La Trinita viene cosi pensata nello schema dell’auto-
distinzione reciproca. La stessa monarchia del Padre deve essere pensata non come il
presupposto, bensi come [’effetto dell’operare insieme della persone. L’identita ¢
pensata in questo schema di pensiero come perfetta corrispondenza: come Dio si rivela,
cosi e nella sua divinita eterna. La corrispondenza va intesa come stretto rapporto di
implicazione: le relazioni di auto-distinzione dell’economia riguardano la stessa divinita.
Di piu non si puo dire. La verita di questa identita/corrispondenza deve attendere il
compimento escatologico e per ora ha solo un valore ipotetico.

Conclusione. Dagli esempi analizzati possiamo tentare di ricostruire una tipologia
essenziale di affermazione dell’identita.

27



Si pud anzitutto distinguere tra wun’impostazione dall’alto, cioé a partire dalla
rivelazione intesa come auto-comunicazione di Dio, e/o una dal basso, ossia a partire
dall’azione storica, dal comportamento di Gesu. Tale distinzione individua il diverso
fondamento della relazione tra Trinita economica e immanente. Appaiono insufficienti
sia il modello dall’alto, di impostazione platonica, sia i tentativi di identificazione dal
basso. Il primo perché depotenzia la storia della salvezza a modo di manifestazioni
plurali dell’una, eterna, immanente essenza divina. Le manifestazioni rimangono di fatto
esterne all’essenza e alle sue dinamiche, col rischio continuo di cadere in forme di
modalismo o comunque di rimanere a un livello formale del discorso. Se La Trinita
immanente costituisce il presupposto della storia della salvezza, non puo essere pensata
come realta a sé, separata dal mondo e dall’uomo. Viceversa, se I’economia salvifica
presuppone la Trinita immanente, non si deve ridurla a sua mera manifestazione
temporale, perché cosi si tratterebbe solo di uno sdoppiamento della Trinita immanente.
Invece la partenza dal basso rende difficile ricostruire, a partire dalle sequenze trinitarie
storico-salvifiche, I’unita dell’essenza divina.

Per superare queste aporie sembra necessaria una duplice rivoluzione nell’immagine di Dio.
La prima é quella di uscire da una sorta di autosufficienza di Dio, per assumere 1’idea di un
Dio che ha deciso di non essere piu se stesso senza la sua relazione all’'uomo. La seconda
rivoluzione ¢ quella del superamento dell’idea della storia della salvezza come luogo di
un’operazione di Dio retta dal principio di causalita, per concentrarsi sul modello del
dialogo. Se ¢ vero che Daltro diventa costitutivo del singolo, 1’'unita va ripensata come
complessita o ricchezza originaria piu che come semplicita.

A un livello pit profondo possiamo distinguere tra una comprensione formale e una
contenutistica dell’identita tra Trinita economica e immanente. In effetti K. Rahner offre
una concezione formale dell’identita, intesa come processo dell’auto-comunicazione di
un Dio monosoggettivo, che non ammette presso di sé un vero dialogo con un Tu e
rimane al di fuori del dramma della croce. Un’identita materiale invece esige di pensare
a un’identita che pensa a una comunita personale in Dio. L’identita materiale tra Trinita
economica ¢ immanente e il pensiero dell’auto-rivelazione di Dio sulla croce di Gesu
(Mc 14,34) lasciano poche altre possibilita: si deve ammettere un «tra» interpersonale in
Dio stesso. In tal senso von Balthasar chiede di mantenere in vista come la Trinita
immanente individui la condizione di possibilita in Dio del processo del mondo fino alla
croce. Lo fa proprio evidenziando 1’assoluto dono di sé che Dio realizza nel suo essere
amore assoluto, senza bisogno di essere se stesso nel processo del mondo o attraverso la
croce. Occorre allora mediare 1’idea dell’auto-mediazione monosoggettiva e quella
personalista dell’evento dialogico. La classica concezione agostiniana «monosoggettivay
della Trinita tiene in vista il riferimento a sé del Dio trinitario. Le concezioni che
pensano in maniera piuttosto interpersonale accentuano invece 1’altruismo di Dio, tanto
pit grande in qualsiasi suo riferimento a se stesso. Nessuna di queste due concezioni si
lascia inglobare nell’altra, ma occorre elevare lo sguardo attraverso la polarita
inconciliabile delle due immagini, verso il modello originario ineffabile. Il modello
interpersonale non puo rendere ragione dell’unita sostanziale di Dio, quello
monosoggettivo non puo rappresentare il reale e permanente starsi di fronte delle
persone divine. Occorre tenere insieme il riferimento a sé¢ di Dio e ’altruismo come
dimensioni costitutive e irrinunciabili dell’amore che Dio ¢. Dunque auto-possesso e
auto-donazione, riferimento a s¢ e altruismo non possono rimanere estranei uno all’altro,

28



ma devono essere pensati nell’unita paradossale dell’essenza divina che ¢ amore. Nella
sua auto-comunicazione storica Dio si manifesta come colui che & gia da sempre
illimitatamente capace e desideroso di stringere relazioni.

Infine possiamo distinguere una dimostrazione diretta e/o indiretta dell’identita. La
dimostrazione diretta pensa di potere affermare [’identita a partire dall’auto-
determinazione di Dio nella sua rivelazione. Ma il rischio e sia quello di non tutelare
abbastanza la differenza qualitativa tra tempo ed eternita, sia quello di ridurre il rapporto
tra le due a una sorta di «sdoppiamento», che rende inutile una delle due. In questa
prospettiva dimostrativa la Trinita immanente é la verita della Trinita economica.
L’identita indiretta invece si presenta nella forma della totale trasparenza della Trinita
economica verso quella immanente. Si tratta di un rapporto di implicazione, concepito
dal basso e con riserva escatologica e quindi valore ipotetico. La Trinita immanente € la
verita dell’economia nel senso del compimento escatologico piu che in quello
dell’eternita rispetto al tempo. L’affermazione dell’identita non ¢ una possibilita
dell’'uvomo, ma un’auto-determinazione di Dio, che I'uomo riceve come promessa
escatologica: per avere la certezza di questa identita occorre attendere il compimento
definitivo.

29



