
 1 

Dimensioni della riscoperta della Trinità nel XX secolo 

 

Non è facile identificare il fattore decisivo che avrebbe portato alla riscoperta della teologia 

trinitaria nel XX secolo. In base alle periodizzazioni proposte si potrebbero richiamare tre «kairoi» 

teologici: il recupero del principio di rivelazione, inteso come auto-manifestazione trinitaria di Dio 

(Barth, Rahner); il ricentramento pasquale della novità cristiana del Dio Amore e la deduzione delle 

sue implicazioni trinitarie (H.U. von Balthasar, G. Lafont, J. Moltmann; E. Jüngel); la 

riaffermazione dell’originale visione comunionale dell’essere divino che si dona nella storia della 

salvezza (Greshake). In verità quest’ultimo elemento segna e accompagna il passaggio della 

teologia dal contesto di pensiero storico-salvifico al contesto pluralista attuale, nel quale l’immagine 

trinitaria della comunione divina interpreta la sfida di un mondo di esperienza multietnico e 

multireligioso e quindi disperso in un pluralismo ingovernabile. 

A partire da queste notazioni ci pare di poter identificare il rinnovamento della teologia trinitaria 

recente in tre tappe o dimensioni: il nesso tra la Trinità e il principio di rivelazione inteso come 

auto-manifestazione di Dio; la deduzione della Trinità dall’amore pasquale e kenotico del «Dio 

crocifisso»; una comprensione più storico-escatologica dell’auto-determinazione di Dio in Cristo e 

quindi dell’auto-distinzione trinitaria di Dio, connessa alla contestazione della deducibilità della 

dottrina trinitaria da una teologia della Parola o dall’intuizione dell’Amore crocifisso. 

 

1. Il nesso Trinità-Rivelazione ovvero la storicità di Dio nella sua auto-manifestazione 

 

Il principio del rinnovamento della teologia trinitaria è strettamente connesso alla riaffermazione 

del principio di Rivelazione. Questo principio ritrova la sua dimensione trinitaria nella misura in cui 

se ne coglie la dinamica di auto-manifestazione di Dio: è Dio stesso che dice di sé nella rivelazione, 

si comunica a noi rendendoci partecipi della comunicazione che struttura il suo stesso essere ovvero 

ci inserisce nel dinamismo della sua identificazione storica con i mediatori della sua presenza 

salvifica. Al cuore della fede trinitaria si trova dunque l’idea dell’auto-rivelazione. Questa 

intuizione assume diverse forme. Ne possiamo raccogliere tre determinazioni originali: quella 

originaria e autorevole di Barth, che propone una teologia della Parola intesa come auto-rivelazione 

in cui Dio dice di sé, corrispondendo a sé nel Figlio per lo Spirito; quella di Rahner, più sensibile 

alla problematica salvifica di un’auto-comunicazione di Dio nella grazia, in virtù della quale siamo 

inseriti nel processo dell’auto-mediazione della vita divina; infine quella di Pannenberg dell’auto-

distinzione storico-salvifica ed escatologica di Dio nel Padre-Figlio e Spirito, nei quali Dio stesso si 

identifica coi mediatori della sua venuta salvifica, realizzando anticipatamente il compimento.  

 

(a) L’autore di riferimento per il recupero dell’idea di auto-manifestazione è K. Barth, con la sua 

affermazione «Dio è Dio», da intendere non come una vuota tautologia ma come l’espressione della 

certezza che Dio è soggetto della sua rivelazione e perciò si deve dire che «Dio rimane Dio nella 

sua manifestazione». La rivelazione è auto-manifestazione di Dio, è un avvenimento in cui Dio 

stesso si auto-determina comunicandosi all’uomo: Dio dice di sé. Barth sviluppa quindi la frase 

«Deus dixit», che esprime l’originarietà della soggettività divina e l’assoluta auto-determinazione di 

Dio nella sua Parola. Dio nella sua Parola è il Rivelatore, la Rivelazione e l’accadere di questa 

Rivelazione.  

La dottrina della Trinità risponde alla questione del soggetto della rivelazione attestata nella Sacra 
Scrittura. Si può riassumere questa risposta nel modo seguente: la rivelazione attestata nella Scrittura è la 
rivelazione del Dio che è Signore, cioè del Padre da cui procede, del Figlio che la compie obiettivamente 



 2 

per noi e dello Spirito Santo che la compie soggettivamente in noi e che, in ciascuno dei suoi differenti 

modi di essere e di agire, è il Dio unico. Dio è il soggetto permanente della rivelazione. Egli non diventa 
mai attributo o oggetto della nostra azione o del nostro auto-possesso, sia nella sua azione rivelatrice (il 
Figlio) sia nel suo essere rivelato (lo Spirito)

1
. 

Questa accentuazione del rapporto tra Trinità e rivelazione presuppone una rinnovata 

considerazione del mistero di Cristo e in particolare del riconoscimento della sua divinità. Questa 

chiama in causa l’auto-determinarsi di Dio stesso nella storia di Gesù: 

«In che direzione si determina Dio?» Dio si determina in direzione dell’essere-uomo dell’uomo Gesù per 
essere Dio proprio con quest’uomo e in quest’uomo. La fede cristiana non conosce perciò altro Dio che il 
“deus incarnatus” e il “deus humanus”… Una dottrina di Dio orientata all’uomo Gesù deve perciò 
stabilire due cose: Dio proviene da Dio e solo da Dio, non viene determinato da nessuno né da altro che 
da se stesso; egli stesso si determina a non essere senza l’uomo-Dio. Questo è il senso dell’affermazione 
neotestamentaria della preesistenza del figlio di Dio identificato con Gesù

2
. 

È soprattutto E. Jüngel che, rielaborando l’intuizione barthiana dell’auto-determinarsi di Dio nella sua 
rivelazione in Cristo mette in primo piano il tema della storicità di Dio. Dio non si comunica come 
l’essere supremo, che sta al di sopra del mondo e poi si pone in un secondo momento in rapporto al 
mondo e pone il mondo in rapporto con sé. Egli avrebbe piuttosto liberamente deciso dall’eternità di 
pervenire a se stesso, e quindi a noi, solo attraverso l’uomo Gesù, sottoposto in croce dagli uomini alla 
maledizione che grava sul peccato (Gal 3,13; 2Cor 5,21). Possiamo allora conoscere l’essenza di Dio solo 

nell’evento della sua identificazione con il Gesù morto in croce. Dio ci si manifesta solo attraverso la sua 
auto-distinzione e auto-identificazione. 

(b) K. Rahner, rispetto all’intuizione barthiana dell’auto-determinazione di Dio nella sua 

Rivelazione, è più sensibile alla dinamica salvifica dell’auto-comunicazione che è Dio. Siamo 

nell’ambito di una rinnovata teologia della grazia. Il cuore della salvezza, e quindi di una storia 

della salvezza, si trova nella volontà di Dio di estendere a noi l’auto-comunicazione che lui è 

dall’eternità. Tutto il peso dell’argomentazione rahneriana sta nel sottolineare la peculiarità della 

comunicazione che Dio fa di sé nelle missioni di Gesù e dello Spirito. Non si tratta più della 

comunicazione di un semplice dono creato o di una realtà intermedia. Il realismo della rivelazione 

cristiana va teologicamente espresso parlando di una «auto-comunicazione». Questo concetto (il cui 

termine originale è Selbst-mitteilung) implica: che Dio si comunichi a partire da sé e per sua 

iniziativa, che egli stesso sia il contenuto della comunicazione e non un altro dono o una realtà 

creata, che nella grazia Dio doni se stesso all’uomo in una causalità quasi-formale e non efficiente 

(cioè non producendo un effetto esteriore alla causa). Dunque nella grazia Dio realizza un tipo di 

comunicazione che include l’uomo nell’auto-comunicazione che costituisce la stessa vita trinitaria, 

una comunicazione in cui Dio stesso è il Donatore (il Padre), il Dono (il Figlio) e la condizione di 

possibilità dell’accettazione del Dono (lo Spirito). La comunicazione della grazia realizza per noi lo 

stesso dinamismo che si verifica all’interno della Trinità, così che la Trinità economica è la Trinità 

immanente e viceversa. La Trinità è al cuore della salvezza. 

 

2. Il cuore dell’esperienza trinitaria di Dio: l’amore di Dio nel mistero pasquale 

 

La sfida ulteriore che si impone alla teologia contemporanea è quella di pensare questa 

intuizione sull’auto-determinazione di Dio nella sua rivelazione e dell’auto-comunicazione che è 

Dio nella salvezza al di là dell’immagine moderna di una soggettività che si auto-determina 

                                                 
1 K. BARTH, Die Kirchliche Dogmatik I/1, Theologischer Verlag, Zurich 1942, 402-3. 
2 E. JÜNGEL, Dio mistero del mondo, Queriniana, Brescia 1982, 57-58. 



 3 

perdendosi nell’altro per poi recuperarsi attraverso l’altro (Hegel). Come correttivo a questa 

possibile deriva si cerca di ancorare in maniera più stabile e profonda l’intuizione sull’auto-

determinazione e auto-comunicazione alla novità cristiana così come emerge dalla concreta storia 

della salvezza e in particolare dalla vicenda di Gesù. In tal senso si cerca di recuperare il centro 

della rivelazione cristologia costituito dal mistero pasquale, unità paradossale di morte e 

risurrezione, umiliazione ed esaltazione, perdita di sé nel dono e vittoria sulla morte. Il cuore, il 

legame che tiene uniti i poli di questa esperienza paradossale di Gesù è l’amore di Dio, o meglio 

l’amore che Dio è (1 Gv 4,8.16). 

Il fatto che merita qui certamente più attenzione è che la rivelazione specificamente cristiana del Dio-
Trinità è sempre più vista in inscindibile relazione con la teologia della croce, o meglio con l’evento 
pasquale

3
. 

 

(a) L’amore come «l’evento di un’abnegazione sempre maggiore in un riferimento a sé pur così 

grande»: E. Jüngel. Nella teologia cristiana si deve partire da due dati di base: il primo è il peso 

determinante dell’essere di Dio come amore. Il secondo dato da tener presente è la necessità di non 

separare soggetto e predicato nella frase «Dio è amore», quasi che Dio sia un fondo oscuro dietro 

tale esperienza del suo amore o come se si potesse dire che Dio ha anche amore, è portatore anche 

dell’amore. Tale esigenza di tenere insieme soggetto e predicato va poi articolata trinitariamente: 

«La piena comprensione della frase “Dio è amore” diviene piuttosto visibile solo a partire dalla 

storia dell’essere di Dio, nella quale e con la quale egli attua trinitariamente il suo proprio essere-

soggetto». Ma anche la comprensione della storia trinitaria come storia d’amore presuppone già una 

comprensione preliminare dell’amore. Da qui la duplice definizione. Quella formale: «L’amore ci 

era apparso come l’evento di una abnegazione sempre maggiore in un riferimento a sé pur così 

grande». Quella materiale: tale amore è pensabile «come l’unità che accade tra la vita e la morte a 

vantaggio della vita». Il luogo di verifica di tale definizione è l’vento della croce inteso come storia 

di Dio con noi e per noi. 

Il fatto che Dio in quanto colui che ama mandi appunto questo suo Figlio amato nel mondo – e cioè: alla 
morte sicura – il fatto che colui che ama si separi dal suo Figlio amato, che egli, in quanto colui che ama 
nell’amato – che come amato gli è più vicino di lui stesso! – si esponga alla mancanza di amore, solo 
questo permette l’affermazione identificante: Dio è amore. Dio non è appunto solo nell’amore, come 
coloro che si amano l’un l’altro sono nell’amore. Dio non è solo io amante e tu amato. Dio è piuttosto 

l’evento irraggiante dell’amore stesso. Egli lo è… amando non solo se stesso ma – sempre più dimentico 
di sé in un amore di sé pur così grande – un tu diverso, e così egli è e resta se stesso. Dio ha se stesso 
donandosi e solo donandosi. Ma così, donandosi, si ha. Così è. Il suo aversi è l’evento, è la storia di un 
donarsi e in questo senso la fine di ogni mero aversi. Come questa storia egli è Dio, anzi questa storia 
dell’amore è Dio stesso. Parliamo, in termini giovannei, di Dio come Spirito

4
.  

Parliamo dunque di Dio come Spirito quando dobbiamo interpretare la separazione fra amante e 

amato, in modo tale che l’amante e l’amato facciano partecipare altri al loro amore vicendevole. E 

parliamo ugualmente di Dio come Spirito quando dobbiamo interpretare la separazione tra amante e 

amato, che assume su di sé la morte, in modo tale che Dio in questa dolorosissima separazione non 

cessi di essere il Dio uno e vivente, ma sia piuttosto proprio in tal modo sommamente Dio. Dio è 

Spirito proprio allacciando il legame di amore tra Padre e Figlio in modo tale che l’uomo sia incluso 

in questo rapporto. 

                                                 
3 P. CODA, Evento pasquale: Trinità e storia, Città Nuova, Roma 1984, 29. 
4 E. JÜNGEL, Dio mistero del mondo, 426-428. 



 4 

 

(b) L’amore come auto-dedizione kenotica: H.U. von Balthasar. Anche per il teologo svizzero la 

fede deve percepire nella rivelazione la Parola in cui Dio si esprime, dice di sé, e questo proprio 

nella figura cristologica.  

In Gesù, Figlio obbediente al Padre, Dio esprime se stesso. Il suo amore semper maior prende 

forma e lascia rilucere tutta la sua bellezza. Tale splendore dell’amore «più grande» di Dio si 

manifesta soprattutto sulla croce del Figlio, dove la forma di manifestazione di Dio nel volto 

sfigurato del Crocifisso impone una nuova capacità di percezione della bellezza della figura, una 

diversa prospettiva: la luminosità dell’amore kenotico di Dio. Il mistero della croce esprime dunque 

la forma kenotica della vita divina intesa come auto-dedizione, dono di sé in pura perdita, 

svuotamento. È questo uno dei contributi più originali della riflessione trinitaria teo-drammatica di 

von Balthasar. Nel passaggio dalla croce (forma espressiva paradossale) alla vita eterna della Trinità 

(il mistero che vi si esprime) occorre promuovere una concezione per cui la Trinità «possa essere 

compresa come quella eterna e assoluta auto-dedizione che fa apparire già Dio in se stesso quale 

amore assoluto: 

È possibile con Bulgakov definire l’auto-espressione del Padre nella generazione del Figlio come la prima 
«kenosi» intradivina che abbraccia da ogni lato le altre, dal momento che il Padre ivi si dis-appropria 
radicalmente della sua divinità e la trans-appropria al Figlio: egli non la divide col Figlio, ma la partecipa 
al Figlio donandogli tutto il suo: «Tutto ciò che è tuo, è mio» (Gv 17,10)… Questo atto divino che genera 

il Figlio come la seconda possibilità di partecipazione all’identica divinità e ad essere essa stessa, è la 
posizione di una distanza infinita assoluta, all’interno della quale tutte le altre possibili distanze possono 
essere incluse e comprese, le distanze cioè che possono aggiungersi all’interno del mondo finito fino a 
non escludere il peccato. Nell’amore del Padre si trova una rinuncia assoluta ad essere Dio solo per se 
stesso, un lasciar-andare dell’essere divino… La risposta del Figlio al possesso equiessenziale donato 
della divinità non può che essere un eterno rendimento di grazie (eucaristia) alla sorgente paterna, un 

rendimento così disinteressato e senza calcolo alcuno quale era la dedizione prima del Padre. Emergendo 
da entrambi, quale loro «noi» sussistente, respira il comune «Spirito» che a un tempo tenendo aperta la 
differenza (come essenza dell’amore) la suggella e, quale unico Spirito di entrambi, le serve da ponte

5
. 

Il gesto con il quale il Padre esprime e dà via tutta la sua divinità (un gesto che egli non solo «compie», 
ma «è»), in quanto genera il Figlio come l’infinitamente Altro da sé, può solo essere, simultaneamente, 
l’eterno presupposto e superamento di tutto ciò che ci sarà di divisione, dolore, alienazione nel mondo e, 

nello stesso gesto, di dono d’amore, di possibilità di incontro, di beatitudine. […] Bisogna dire invece che 
nella kenosi del cuore paterno nella generazione del Figlio sta già incluso e superato ogni altro possibile 
dramma tra Dio e il mondo, dal momento che ogni mondo può avere il suo luogo soltanto all’interno della 
differenza del Padre e del Figlio, tenuta aperta e insieme superata dallo Spirito Santo

6
. 

 

(c) L’«amore paziente» di Dio nel cammino storico-salvifico ed escatologico della comunione 

trinitaria: J. Moltmann. Un’ultima concretizzazione della mediazione pasquale della dinamica 

trinitaria dell’auto-determinazione di Dio come amore è proposta da J. Moltmann, che però chiede 

di aprire la riflessione su nuove prospettive. Il suo punto di partenza è la definizione dell’«amore 

come auto-comunicazione del bene»:  

È la forza che il bene dimostra nell’uscire da se stesso, nel trasferirsi in un altro essere, nel partecipare ad 
un altro essere e nel darsi ad un altro essere… L’amore vuole vivere e infondere la vita. Vuole aprire la 

                                                 
5 H.U. VON BALTHASAR, Teodrammatica IV: l’azione, Jaca Book, Milano, 1986, 300-301. 
6 Ivi, 302-304. 



 5 

libertà alla vita… L’amante è interamente nell’altro che egli ama. Ma in questo altro è pure interamente 

se stesso. Il disinteresse dell’amore sta nell’auto-comunicazione dell’amante
7
. 

Ogni auto-comunicazione presuppone la capacità dell’auto-distinzione. L’amante comunica se 

stesso. Egli è il comunicante e il comunicato. È al tempo stesso l’uno e l’altro nell’amore. L’amore 

è la forza dell’auto-distinzione e dell’auto-identificazione. Si recupera così l’intuizione agostiniana: 

«Tu vedi la Trinità se vedi la Carità, perché i tre sono l’Amante, l’Amato e l’Amore» (De Trinitate 

VII,12.14). Ma allora se Dio è amore come potere di auto-distinzione e di auto-identificazione, 

l’amore che è Dio va compreso in modo trinitario: Dio esiste da sempre come Padre che per 

necessità ontologica ama il Figlio e questi risponde all’amore del Padre con la sua dedizione. Ora, 

decidendo di comunicarsi, Dio dischiude la propria essenza, per donare il bene che Lui è: la sua 

essenza, la sua bontà e tutto il suo essere entrano in questa deliberazione e mediante essa nel 

mondo. L’amore fa uscire l’amante da sé per porlo interamente nell’amato: Amor extasim facit. 

L’amore con cui Dio ama in modo creativo e patetico il mondo non è diverso da quello che egli è 

dall’eternità. La creazione del mondo è un momento del mistero profondo, racchiuso nel rapporto 

tra Padre e Figlio. Essa è creata dall’amore del Padre per il Figlio e redenta dall’amore con cui il 

Figlio risponde al Padre. Lo Spirito è la comunione che porta a pienezza questo dialogo d’amore nel 

Padre, nel Figlio e nelle creature, coinvolte nella storia della salvezza nell’unificazione comunionale 

di Padre e Figlio.  

Ma per tutelare tutte queste dimensioni del rapporto di Dio amore con le creature occorre 

mantenere in vista due tratti costitutivi dell’originale visione cristiana: Dio non va pensato come un 

soggetto assoluto che si conosce e si ama nell’altro da sé (creatura), ma va riconosciuto a partire dai 

tre soggetti che nel processo storico-salvifico della comunione, orientato all’unificazione 

escatologica, si auto-distinguono e si auto-identificano nell’amore, coinvolgendo le creature nella 

loro distinzione e unificazione. È questa la struttura trinitaria della storia della salvezza. In secondo 

luogo si deve mantenere in vista il fatto che Dio patisce la risposta dell’uomo e quindi l’agire di Dio 

tra noi è sempre anche un patire gli effetti dell’azione, ove fa da mediazione tra agire e patire 

proprio la decisione di Dio di realizzare l’amore come auto-comunicazione in noi e con noi. Ciò 

implica che il Dio con noi (Trinità economica) «si ripercuote» sull’essere intimo di Dio (Trinità 

immanente), l’agire di Dio al di fuori di sé ha riflessi nel suo intimo come un patire e così si crea 

uno scambio tra tempo ed eternità in un processo escatologico, che evita ogni separazione astratta e 

giustapposizione platonica dei piani. Ne deriva un’immagine «sociale e patetica» della vita 

trinitaria.  

 

3. L’auto-determinazione trinitaria di Dio come identificazione escatologica dell’essere divino 

con l’auto-distinzione di Gesù Figlio e dello Spirito: W. Pannenberg. 

Si tratta di un’originale interpretazione dell’idea dell’auto-rivelazione di Dio in una prospettiva 

più storica ed escatologica. Tale proposta parte dalla precisazione che nella rivelazione non è in 

gioco qualcosa come un’auto-manifestazione diretta in cui risuona la Parola di Dio a noi, quasi che 

possiamo sentire Dio che «dice di sé» a noi in Gesù; né si tratta di una possibile deduzione della 

verità trinitaria di Dio come auto-distinzione e auto-identificazione a partire dalla nozione 

dell’amore (o dello spirito). La rivelazione storica di Dio infatti è indiretta, avviene attraverso la sua 

identificazione con avvenimenti in cui è anticipata «proletticamente» la sua identità con la totalità 

del processo storico-salvifico (ossia il mistero di «Dio tutto in tutti»). Ora, la risurrezione di Gesù è 

precisamente l’evento di questa realizzazione anticipata dell’identificazione di Dio con la storia 

                                                 
7 J. MOLMANN, Trinità e Regno di Dio. La dottrina su Dio, Queriniana, Brescia 1983, 68-71. 



 6 

della rivelazione nel suo mediatore definitivo. In Gesù Dio si identifica con un avvenimento di 

portata escatologica, che ci permette di conoscere che il rivolgersi di Gesù al Padre, come già il suo 

riceversi da Lui, fa parte dell’essere stesso di Dio. 

 

(a) La critica della deduzione della Trinità dalle nozioni di amore o di spirito. Il limite di questa 

impostazione sta nel fatto che quando si deducono le differenze trinitarie dall’auto-differenziarsi 

dello Spirito divino, si tende a superare poi la Trinità delle persone nell’idea di un unico Dio 

personale. I tre sono così ridotti a modi d’essere dell’unico Dio, a concretizzazioni dell’auto-

determinazione della soggettività di Dio nella sua rivelazione o nel suo essere eterno. Non 

convincono peraltro nemmeno i tentativi di ricavare la Trinità dall’idea dell’amore di Dio. 

L’argomentazione ha la stessa struttura di quella che ricava la Trinità dall’idea dello Spirito 

assoluto, anche se concede all’autonomia delle Persone maggior spazio. La pluralità delle persone è 

qui intesa come condizione del rapporto di amore. Non è chiaro però perché mai le persone debbano 

costituirsi attraverso l’Amore, procedere dalla loro essenza e non venir presupposte, invece, per 

altra via, per poter concepire un rapporto di amore. Si presuppone pur sempre un soggetto, che va 

inteso come soggetto primario dell’amore e i cui effetti sono le altre persone. Quindi ritorna ancora 

l’idea di un unico soggetto divino, che si realizza pienamente nella prima persona e per 

partecipazione nella altre due.  

 

(b) Le vie della dottrina trinitaria: l’identificazione escatologica di Dio con l’auto-distinzione 

del Figlio e dello Spirito. Per argomentare la dottrina trinitaria si deve invece assumere come unico 

punto di partenza il modo in cui Padre, Figlio e Spirito si manifestano e si rapportano fra loro 

nell’avvenimento rivelativo. Per fondare la dottrina della Trinità nel contenuto della rivelazione 

dovremmo partire dunque dalla relazione di Gesù col Padre così come viene espressa nel suo 

messaggio del Regno, perché le affermazioni sulla divinità di Gesù presuppongono la sua 

figliolanza divina. Dalla figliolanza si passa alla divinità, non viceversa. Lo Spirito Santo, quale 

terza figura, può apparire in questo contesto quale conseguenza della differenziazione di Gesù 

rispetto al Padre come Figlio e al tempo stesso della sua unione con Lui. A partire da questa 

differenziazione di Gesù lo Spirito Santo può apparire anche come differenziato dal Padre. È da qui 

che deriva la dottrina trinitaria. Infatti le relazioni tra il Padre, Gesù e lo Spirito non sono soltanto 

storiche, ma fanno parte dell’essere eterno di Dio.  

Si deve integrare questo linguaggio con quello dell’«autodistinzione» reciproca di Padre, Figlio e 

Spirito. Se Gesù riceve la sua divinità dal Padre nell’atto di auto-distinguersi da Lui, non può 

accadere lo stesso al Padre nella sua relazione con Gesù? L’idea tradizionale che il Padre è la 

persona divina priva d’origine e la fonte della divinità sembra escludere una vera reciprocità di 

relazioni tra le persone. E tuttavia il grande argomento di Atanasio contro Ario è che il Padre non 

sarebbe Padre senza il Figlio. Con ciò la dipendenza è reciproca. Bisogna trovare una strada per 

concretizzare una modalità di dipendenza del Padre rispetto al Figlio che vada oltre la relatività 

dell’essere Padre e che fondi un’autentica reciprocità nelle relazioni trinitarie. Il fondamento di 

questa reciprocità si trova nel fatto che il Padre ha dato ogni potere al Figlio (Mt 28,18) e secondo 

1Cor 15,24-28 costui glielo restituirà al momento finale. Sulla croce poi il Padre e il Figlio si 

rendono dipendenti dall’azione dello Spirito di vita che risuscita Gesù dai morti. Troviamo così una 

certa dipendenza reciproca dei tre. Se ne conclude che il Padre, il Figlio e lo Spirito si relazionano 

trinitariamente nel modo della reciproca auto-distinzione.  



 7 

Tre episodi significativi del rinnovamento della teologia trinitaria 

 

Il rinnovamento della teologia trinitaria manifesta in modo speciale le sue dimensioni 

nuove in tre luoghi significativi: al Vaticano II emerge con forza il nesso tra mistero 

trinitario e comunione ecclesiale, in cui culmina il processo storico-salvifico; nei 

dintorni dell’elaborazione del Catechismo olandese si manifesta la tendenza di certa 

teologia a risolvere la Trinità nella storia di Dio con noi; in tempi recenti si è identificato 

il nucleo della teologia trinitaria nel rapporto tra Trinità economica e immanente. 

 

14.1. La Trinità nel mistero della Chiesa al Vaticano II 

 

In questo Concilio il mistero trinitario non è stato esposto in maniera sistematica o 

con particolari pretese dottrinali. Piuttosto se ne è mostrata l’onnipresenza nel disegno e 

nell’economia della nostra salvezza: l’opera rivelatrice e redentrice è l’auto-

comunicazione misericordiosa del Padre per il Figlio nello Spirito Santo. Si tratta di una 

presentazione della Trinità essenzialmente economica, che richiama cioè le processioni e 

relazioni intradivine solo indirettamente, in quanto si riflettono nella missione del Figlio 

e dello Spirito.  

Ma quanto si dice della Trinità si inscrive nel contesto di una comprensione rinnovata 

della rivelazione, che recupera una visione personalista e cristologica dell’auto-

manifestazione di Dio, capace di valorizzare meglio il senso del mistero trinitario. In 

questo quadro si comprendono i due maggiori contributi conciliari al nostro tema: la 

comprensione trinitaria della rivelazione e il nesso tra mistero della Chiesa e Trinità. 

(a) Una rinnovata teologia della rivelazione trinitaria. Nel capitolo primo della Dei 

Verbum, intitolato appunto «La Rivelazione», il punto di partenza di tutto il discorso è 

direttamente trinitario:  

Piacque a Dio nella sua bontà e sapienza rivelare se stesso e far conoscere il mistero della sua 
volontà (cfr. Ef 1,9), mediante il quale gli uomini, per mezzo di Cristo, Verbo fatto carne, 
nello Spirito Santo hanno accesso al Padre e sono resi partecipi della divina natura8. 

In primo piano c’è l’economia salvifica, la globalità della storia della salvezza: è 

questo il contesto proprio nel quale avviene la rivelazione di Dio. Quest’ultima è 

primariamente e fondamentalmente auto-comunicazione di Dio nella storia: chiamata 

degli uomini alla diretta comunione di vita con Lui, auto-comunicazione personale, che 

chiama a un rapporto interpersonale. 

Tutto ciò trova il proprio vertice in Cristo, nella concretezza della vicenda storica del 

Figlio fatto uomo, conclusa dalla Pasqua e dall’invio dello Spirito Santo9: «Gesù Cristo, 

dunque, Verbo fatto carne, mandato come “uomo agli uomini”, “parla le parole di Dio” 

(Gv 3,34) e porta a compimento l’opera di salvezza affidatagli dal Padre (Gv 14,9), con 

tutta la sua presenza e con la manifestazione di sé, con le parole e con le opere, con i 

segni e con i miracoli, e specialmente con la sua morte e con la gloriosa resurrezione di 

tra i morti, e infine con l’invio dello Spirito di verità, compie e completa la rivelazione e 

                                                 
8 Dei Verbum 2. 
9«La profonda verità poi su Dio e sulla salvezza degli uomini, per mezzo di questa rivelazione risplende 
a noi nel Cristo, il quale è insieme il mediatore e la pienezza di tutta la Rivelazione»: Dei Verbum 2. 



 8 

la corrobora con la testimonianza divina, che cioè Dio è con noi per liberarci dalle 

tenebre del peccato e della morte e resuscitarci per la vita eterna»10. È in tale prospettiva 

che viene letta anche la creazione («Dio, il quale crea e conserva tutte le cose per mezzo 

del Verbo...»)11, e la stessa possibilità per l’uomo, a partire da essa, di risalire a Dio12. 

È notazione comune che mentre il Vaticano II, per quanto attiene al tema della rivelazione, 
recupera fondamentali coordinate bibliche, il Vaticano I riflette invece sostanzialmente la 
teologia del manuale: quel manuale che, a proposito del discorso su Dio, divideva la 
considerazione in due trattazioni adeguatamente distinte, un trattato De Deo Uno e un trattato 
De Deo Trino, il primo prevalentemente dedicato a chiarire l’immagine di Dio così come 
risulta accessibile alla ragione umana che investiga sul creato, l’altro dedicato ad 
approfondire il mistero della Trinità inteso come mistero nel senso vero e proprio, cioè come 
verità rivelata inaccessibile alla ragione e accessibile solo per fede, per via di rivelazione 
divina13. L’andamento all’interno dei due trattati è tale che la divisione in De Deo Uno e De 
Deo Trino suggerisce un’interpretazione che al limite si risolve in una duplice 
considerazione di Dio, rispettivamente quella filosofica e quella teologica, dove, si deve 
aggiungere, la considerazione filosofica-naturale prevale su quella teologica, perchè, da un 
lato, il carattere filosofico del De Deo Uno risulta assolutamente e, dall’altro, la 
considerazione teologica del De Deo Trino risulta chiusa in se stessa, senza rapporto 
operativo col De Deo Uno e con la storia della salvezza. L’idea conclusiva che ne risulta è 
che Dio è l’Ipsum Esse subsistens, entro cui si inscrive la determinazione particolare della 
sussistenza trinitaria. Con la conseguenza che, se la trattazione generale della teologia si apre 
ed è dominata, cioè riceve la sua impostazione dal trattato su Dio, la nozione di Dio che 
comanda la trattazione teologica è quella dell’Ipsum Esse subsistens, mentre la concezione 
trinitaria resta annidata nell’organismo teologico come un corpo estraneo, presente ma 
inassimilato14. Nei confronti di una simile situazione il Vaticano II rappresenta un deciso 
punto di svolta: recuperando in profondità il contesto primariamente cristologico-trinitario, la 
personale auto-comunicazione di Dio nella storia e la prospettiva economico-salvifica. 

(b) La Trinità e il mistero della Chiesa. Un secondo contributo del Vaticano II alla 

teologia trinitaria riguarda l’impostazione del discorso ecclesiologico. Il mistero della 

Chiesa, che sta al centro dell’attenzione di questo Concilio, è infatti presentato secondo 

una «ecclesiologia trinitaria» (si vedano in particolare Lumen Gentium 2-4 e Ad Gentes 

2-4), secondo la quale la Trinità è l’origine e la causa della Chiesa (Gaudium et Spes 

40,2), il modello supremo dell’unione da realizzare tra cristiani (Gaudium et Spes 24,3) e 

il fine verso cui muove la Chiesa pellegrinante (Lumen Gentium 49). In questa 

                                                 
10 Dei Verbum 4. 
11 Dei Verbum 3. 
12 Dei Verbum 6. Qui il rimando esplicito è al Vaticano I: è stato fatto votare, però, con significative 
variazioni anche di vocabolario, per quanto attiene al tema globale della rivelazione. Vaticano I: 
«Placuisse eius Sapientiae et Bonitati ... se ipsum ac aeterna voluntatis suae decreta humano generi 
revelare»; Vaticano II: «Deus seipsum atque aeterna voluntatis suae decreta circa hominum salutem 
manifestare ac communicare voluit» (si veda anche Dei Verbum 2: «Placuit Deo in sua bonitate et 
sapientia seipsum revelare et notum facere sacramentum voluntatis suae [Eph. 1,9]»). 
13 Per una ricostruzione dell’origine del manuale e della struttura del modello teologico sottostante si 
veda P. SGUAZZARDO, Sant’Agostino e la teologia trinitaria del XX secolo, cit., 39-162. Per una critica 
acuta del manuale da punto di vista sistematico-trinitario si veda N. CIOLA, Teologia trinitaria. Storia-
metodo-prospettive, cit., 136-149. 
14Su tutto questo si veda la lucida ricostruzione di G. COLOMBO, Per una storia del trattato teologico su 
Dio, in A. MARRANZINI (ed), I teologi del Dio vivo. La trattazione teologica di Dio oggi, Ancora, 
Milano 1968, 27-61. 



 9 

prospettiva si deve considerare e valutare anche la grande attenzione pneumatologica: in 

moltissimi passaggi è sottolineata l’azione dello Spirito nella Chiesa. 

Il mistero della Chiesa è la realizzazione nella storia del disegno del Padre eterno, 

compiuto dal suo Figlio e interiorizzato dal loro Spirito: è questo il senso dei due testi 

dottrinali del Vaticano II sulla dimensione trinitaria del mistero della Chiesa. 

L’incarnazione e la Pentecoste non significano pertanto l’irruzione storica di due divini 

stranieri, quanto piuttosto la manifestazione visibile di quel Verbo e di quello Spirito 

Santo nei quali il mondo fu creato: «Dio decise di entrare nella storia umana in un modo 

nuovo e definitivo, inviando suo Figlio nella nostra carne... Senza alcun dubbio lo 

Spirito era già all’opera prima della glorificazione di Cristo» (Ad Gentes 3). Pur essendo 

già presenti nella storia del mondo, il Verbo e lo Spirito vi si sono manifestati in una 

maniera nuova e definitiva. Riportiamo il testo di Lumen Gentium 2-4: 

2. L’eterno Padre, con liberissimo e arcano disegno di sapienza e bontà, ha creato l’universo, 
ha decretato di elevare gli uomini alla partecipazione della sua vita divina e, quando essi 
caddero in Adamo, non li ha abbandonati, ma sempre ha prestato loro gli aiuti per salvarsi, in 
considerazione di Cristo redentore, «il quale è l’immagine dell’invisibile Dio, generato prima 
di ogni creatura» (Col 1,15). Tutti gli eletti il Padre fin dall’eternità «li ha conosciuti nella 
sua prescienza e li ha predestinati ad essere conformi all’immagine del Figlio suo, affinché 
Egli sia il primogenito di una moltitudine di fratelli» (Rm 8,29). I credenti in Cristo li ha 
voluti convocare nella santa Chiesa, la quale, già prefigurata fin dal principio del mondo, 
mirabilmente preparata nella storia del popolo d’Israele e nell'antica alleanza e istituita 
«negli ultimi tempi», è stata manifestata dall’effusione dello Spirito e avrà glorioso 
compimento alla fine dei secoli. Allora, come si legge nei santi Padri, tutti i giusti, a partire 
da Adamo, «dal giusto Abele fino all’ultimo eletto», saranno riuniti presso il Padre nella 
Chiesa universale. 3. È venuto quindi il Figlio, mandato dal Padre, il quale in Lui prima della 
fondazione del mondo ci ha eletti e ci ha predestinati a essere adottati come figli, perché in 
lui si compiacque di ricapitolare tutte le cose (Ef 1,4-5 e 10). Perciò Cristo, per adempiere la 
volontà del Padre, ha inaugurato in terra il Regno dei cieli e ce ne ha rivelato il mistero, e con 
la sua obbedienza ha operato la redenzione. La Chiesa, ossia il Regno di Cristo già presente 
in mistero, per la potenza di Dio cresce visibilmente nel mondo. Questo inizio e questa 
crescita sono simboleggiati dal sangue e dall’acqua che uscirono dal costato aperto di Gesù 
crocifisso (cfr Gv 19,34), e sono preannunziati dalle parole del Signore circa la sua morte in 
croce. «E io, quando sarà elevato in alto da terra, attirerò tutti a me» (Gv 12,32). [...] Tutti gli 
uomini sono chiamati a questa unione con Cristo, che è luce del mondo; da lui veniamo, per 
lui viviamo, a lui siamo diretti. 4. Compiuta l’opera che il Padre aveva affidato al Figlio sulla 
terra (Gv 17,4), il giorno di Pentecoste fu inviato lo Spirito santo per santificare 
continuamente la Chiesa, perché i credenti avessero così per Cristo accesso al Padre in un 
solo Spirito (Ef 2,18). Questi è lo Spirito che dà la vita, o la sorgente di acqua zampillante 
per la vita eterna (Gv 4,14; 7,38-39); per lui il Padre ridona la vita agli uomini, morti per il 
peccato, finché un giorno risusciterà in Cristo i loro corpi mortali (Rm 8,10-11). Lo Spirito 
dimora nella Chiesa e nei cuori dei fedeli come in un tempio (1Cor 3,16; 6,19) e in essi prega 
e rende testimonianza dell’adozione filiale (Gal 4,6; Rm 8, 15-16.26). Egli guida la Chiesa 
verso tutta intera la verità (Gv 16,13), la unifica nella comunione e nel servizio, la provvede 
di diversi doni gerarchici e carismatici, coi quali la dirige e la abbellisce dei suoi frutti (Ef 
4,11-12; 1Cor 12,4; Gal 5,22). Con la forza del Vangelo fa ringiovanire la Chiesa, 
continuamente la rinnova e la conduce alla perfetta unione col suo Sposo. Poiché lo Spirito e 
la Sposa dicono al Signore Gesù: Vieni! (cfr Ap 22,17). Così la Chiesa universale si presenta 
come «un popolo adunato dall’unità del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo» (S. Cipriano, 
De Oratione Dominica, 23: PL 4, 553)15. 

                                                 
15 Seguiamo la traduzione di Enchiridion Vaticanum I, Dehoniane, Bologna 1981, 285-287. 



 10 

In questo testo il mistero di una Chiesa costituita dal Padre, dal Figlio e dallo Spirito, 

mentre ci rivela il misterioso invio da parte del Padre di suo Figlio e del loro Spirito, ci 

rende «visibile» l’incomprensibile mistero salvifico della Trinità, che la comunità 

ecclesiale custodisce in se stessa: la Chiesa è il sacramento (segno e strumento efficace) 

della salvezza proprio perché sacramento della Trinità, il segno visibile che la porta in 

sé, per donarla al mondo, quale invisibile e indivisibile Trinità. Ricevendo la sua unità 

dall’unità del Padre, del Figlio e dello Spirito, la Chiesa è, per così dire, eternamente 

generata col Figlio e spirata con lo Spirito, che le sono inviati e che, in essa, procedono 

dal Padre. La Chiesa è sacramento della salvezza perché porta in sé il mistero 

fondamentale della Trinità redentrice. Vediamo in che senso la Trinità è fonte-modello e 

fine dell’unica Chiesa. 

(a) Il mistero trinitario è l’origine e la causa della Chiesa. «La Chiesa, procedendo 

dall’amore dell’eterno Padre, fondata nel tempo da Cristo redentore, radunata nello 

Spirito Santo, ha una finalità salvifica ed escatologica, che non può essere raggiunta 

pienamente se non nel mondo futuro» (Gaudium et Spes, n. 40.2). La consumazione 

escatologica della Chiesa è qui appropriata allo Spirito Santo, termine dell’immutabile 

movimento della vita divina, legame tra il Figlio e l’amore eterno del Padre, da cui 

procede la Chiesa. A questo Spirito, legame di Padre e Figlio, è attribuita l’opera di 

convocazione e raduno della Chiesa, nel perseguimento del suo fine ultimo. 

(b) L’unità della Trinità è il modello supremo dell’unione tra i cristiani nell’unità 

della Chiesa. «Dio, che ha cura paterna di tutti, ha voluto che gli uomini formassero una 

sola famiglia e si trattassero tra loro con animo di fratelli. Tutti, infatti, creati a 

immagine di Dio [...] sono chiamati all’unico e medesimo fine, cioè a Dio stesso. Perciò 

l’amore di Dio e del prossimo è il primo e più grande comandamento. [...] Ciò si rivela 

di grande importanza per uomini sempre più dipendenti gli uni dagli altri e per un mondo 

che va sempre più verso l’unificazione. Anzi, il Signore Gesù, quando prega il Padre, 

perché “tutti siano uno, come anche noi siamo uno” (Gv 17, 21-22) mettendoci davanti 

orizzonti impervi alla ragione umana, ci ha suggerito una certa similitudine tra l’unione 

delle persone divine e l'unione dei figli di Dio nella verità e nella carità. Questa 

similitudine manifesta che l’uomo, il quale in terra è la sola creatura che Dio abbia 

voluto per se stessa, non potrà ritrovarsi pienamente se non attraverso un dono sincero di 

sé» (Gaudium et Spes, n. 24). Esiste solo una vaga somiglianza tra l’unità divina e 

l’unità della Chiesa, per la trascendenza del mistero divino (Lateranense IV). 

Ciononostante l’unità divina è il modello e il senso dell’unità ecclesiale, quale 

realizzazione dell’unificazione dell’umanità: «Di questo mistero sacro (l'unità della 

Chiesa) il modello supremo e il principio è, nella trinità delle persone, l’unità di un solo 

Dio Padre, Figlio e Spirito Santo» (Unitatis Redintegratio 2). Si noti che il Concilio non 

sottolinea tanto l’unità di natura, quanto invece l’unità interpersonale di Padre e Figlio 

nello Spirito, loro legame d’amore e vincolo: è questo tipo di unità il modello della 

comunione delle persone nella Chiesa.  

(c) La visione della Trinità è il fine verso cui si muove la Chiesa, pellegrina sulla 

terra (Lumen Gentium, n. 49). La tensione alla più intensa comunione con le persone 

divine è la condizione per la realizzazione della vita nella Chiesa: «I fedeli favoriranno 

l’unione dei cristiani ove si applicheranno a vivere in maniera più pura secondo il 

Vangelo. Infatti quanto più stretta sarà la loro comunione col Padre, il Verbo e lo Spirito, 

tanto più potranno rendere intima e facile la fraternità mutua» (Unitatis Redintegratio 7). 



 11 

Si riconosce sullo sfondo la citazione di 1Gv 1,3-7, dove la comunione orizzontale è 

frutto ed espressione della comunione verticale (con Dio), che resta il fine ultimo 

dell’annuncio del Vangelo.  

La salvezza è trinitaria non solo perché la Trinità ne è la sorgente e il modello, ma 

soprattutto perché nell’unità di comunione che la salvezza realizza gli uomini hanno 

accesso al Padre mediante il Figlio nello Spirito. Dio si rende condizione dell’accesso a 

sé per gli uomini. Si può esprimere l’intelligenza del mistero della nostra salvezza in 

coerenza con l’intelligenza del mistero di Dio, utilizzando il termine «reciprocità»: il 

mistero della nostra salvezza è il dono agli uomini della reciprocità trascendente di Padre 

e Figlio nello Spirito Santo. La «reciprocità» designa le relazioni tra persone che 

ottengono la loro pienezza nel dono di sé di ciascuna all’altra. È la prossimità come 

grazia dell’essere l’uno per l’altro a partire non da qualcosa di comune, ma basandosi sul 

sincero dono di sé incondizionato. La reciprocità rivelata delle persone divine mostra 

nella persona dello Spirito la pienezza dell’amore del Padre e del Figlio nella loro stessa 

distinzione. La reciprocità tra noi non è possibile se non nella grazia e per il dono dello 

Spirito16. 

 

14.2. La «riduzione» della dottrina trinitaria alla Trinità economica 

 

I disagi culturali di fronte al linguaggio teologico tradizionale, in particolare riguardo 

all’idea di un Dio sostanza assoluta, che genera un Figlio dall’eternità e lo invia a noi 

nell’incarnazione salvifica, sembravano compromettere l’accettazione della buona 

notizia di Gesù Cristo. Si imponeva una sorta di semplificazione del discorso di fede, da 

adattare alle domande della cultura moderna. Da qui l’idea di limitare il discorso sulla 

Trinità all’incontro storico-salvifico col Padre in Cristo per la forza dello Spirito. Si 

tratta di un modo di presentare i contenuti della fede che si rende sensibile alle esigenze 

nuove del tempo.  

(a) L’episodio del Catechismo Olandese. In questa prospettiva gli estensori del 

Catechismo Olandese (1966) scelsero, per parlare del mistero trinitario, di utilizzare un 

procedimento eminentemente «economico», cioè incentrato sulla storia della salvezza e 

sul rapporto con l’uomo. La scelta era peraltro in linea con lo stile del Concilio Vaticano 

II, meno attento all’approfondimento delle relazioni divine eterne. Per non farne un 

mistero isolato, si preferiva trattarne sempre in relazione alla persona e alla vita umana 

di Gesù e a partire dalla spiegazione della salvezza. In concreto, il catechismo accenna al 

mistero trinitario in poche righe, alla fine del volume. Si comprende l’osservazione della 

Commissione cardinalizia per l’esame del Catechismo Olandese, che nota l’assenza, 

accanto al procedimento fedele al processo biblico di rivelazione, del linguaggio proprio 

delle professioni di fede solenni della Chiesa e particolarmente di Nicea, il cui termine 

«consustanziale» è sempre evitato. Il rischio sembrava quello di una lettura puramente 

funzionale del mistero trinitario: Dio è Trinità per noi. Da qui l’esigenza formulata dalla 

dichiarazione della commissione cardinalizia:  

                                                 
16 Lucida e geniale esecuzione di questa intuizione sulla «reciprocità» trinitaria nella storia della 
salvezza e quindi nella Chiesa si trova in G. VANDEVELDE, Expression de la coherence du mystère de 
Dieu et du salut. La Réciprocité dans la «Théologie» et l’«Economie», Editrice Pontificia Università 
Gregoriana, Roma 1993. La tesi vuole mostrare con quale coerenza la teologia sboccia sulla reciprocità 
di Padre e Figlio nello Spirito santo comunicata agli uomini nel mistero della Chiesa. 



 12 

In modo più adatto si dovrebbe parlare della Trinità santissima delle persone in Dio, che i 
cristiani contemplano religiosamente con gli occhi della fede e onorano con amore filiale, 
non unicamente in quanto si manifesta negli eventi dell’economia salvifica, ma anche qual è 
dall’eternità nella sua vita intima, la cui visione attendiamo17.  

Un punto di equilibrio interessante è offerto dalla «Solenne professione di fede» di 

Paolo VI del 1968, che cerca di comporre in formule articolate il linguaggio dogmatico 

niceno, più attento all’immanenza divina, e l’attenzione economico-salvifica.  

8. Noi crediamo in un solo Dio, Padre, Figlio e Spirito Santo, creatore delle cose visibili, 
come è questo mondo nel quale trascorriamo la nostra breve vita, e delle cose invisibili, del 
cui genere sono i puri spiriti, che noi chiamiamo anche angeli, e parimenti creatore in ogni 
singolo uomo dell’anima spirituale ed immortale. 9. Crediamo che quest’unico Dio è 
assolutamente uno nella sua santissima essenza, come pure nelle sue altre perfezioni: nella 
sua onnipotenza, nella sua scienza infinita, nella sua provvidenza, nella sua volontà e carità: 
«Egli è Colui che è», come egli stesso ha rivelato a Mosè (Es 3,14); egli è «Amore», come ci 
ha insegnato l’apostolo Giovanni (1Gv 4,8), sicché questi due nomi, Essere e Amore, 
esprimono la medesima ineffabile essenza divina di Colui che volle farci conoscere se stesso 
e che, «abitando una luce inaccessibile» (1Tm 6,16), è in se stesso al di sopra di ogni nome, 
al di sopra di tutte le cose e di tutte le intelligenze create. Dio solo può darci la perfetta e 
piena conoscenza di se stesso, rivelandosi come Padre, Figlio e Spirito santo, alla cui vita 
eterna siamo chiamati per grazia a partecipare, su questa terra nell’oscurità della fede e dopo 
la morte nella luce eterna. I legami reciproci, che da tutta l’eternità costituiscono le tre 
persone, delle quali ciascuna è l’unico e identico Essere divino, sono l’intima e beata vita di 
Dio santissimo, la quale supera infinitamente tutto ciò che noi, in modo umano, possiamo 
comprendere. Con tutto ciò rendiamo grazie alla divina bontà per il fatto che moltissimi 
credenti possono attestare con noi davanti agli uomini l’unità di Dio, sebbene non conoscano 
il mistero della santissima Trinità. 10. Crediamo, dunque, in Dio, che fin dall’eternità genera 
il Figlio; crediamo nel Figlio, Verbo di Dio, che è generato dall’eternità; crediamo nello 
Spirito santo, persona increata, che procede dal Padre e dal Figlio come loro eterno amore. 
Così nelle tre persone divine, che sono «coeterne a se stesse e coeguali», la vita e la 
beatitudine dell’unico Dio abbondando sommamente e si attuano, con l’infinita eccellenza e 
gloria propria dell’essenza increata; e sempre «deve essere venerata l’unità nella Trinità e la 
Trinità nell’unità»18. 

(b) La «cristologia olandese» e l’intervento della «Mysterium Filii Dei» (1972). Il 

rischio di sbilanciamento divenne reale, secondo l’intervento della Congregazione della 

dottrina della fede «Mysterium Filii Dei», nelle opere di alcuni teologi, di cui non si fa 

esplicitamente il nome, ma che pare fossero proprio di area olandese. Il documento, che 

non vuole condannare ma invitare ad una responsabile penetrazione del mistero, 

identifica tre errori cristologici, che sarebbero la radice dell’errore trinitario: la 

negazione dell’eternità della persona divina del Figlio, distinta dal Padre, connessa alla 

negazione della preesistenza; il rifiuto dell’idea di un’unica persona divina in Cristo, 

nata prima dei secoli dal Padre, secondo la natura divina, e nel tempo da Maria, secondo 

la natura umana; l’affermazione di una persona umana in Cristo. Questi errori derivano 

da un’impostazione cristologia che vede in Gesù in quanto uomo e quindi come persona 

storica la rivelazione della «presenza escatologica insuperabile di Dio». Si tratta di un 

altro modo di esprimere il significato definitivo di Cristo, senza mettere in campo 

nozioni filosofiche e metafisiche come natura, sostanza, persona o preesistenza. Gesù è 

rivelatore definitivo di Dio nella sua vera umanità. L’istanza riprende intuizioni già 

                                                 
17 Acta Apostolicae Sedis 60 (1968) 690. 
18 DDM, nn. 1448-1450, 1074-1075. 



 13 

espresse da K. Rahner: Gesù deve essere il mediatore definitivo dell’incontro di Dio con 

l’uomo nella e con la sua vera umanità e non al di là di essa. Da qui l’applicazione da 

parte di un gruppo di teologi olandesi: Gesù nella sua vera persona umana è mediatore 

definitivo dell’auto-comunicazione di Dio. Non c’è però bisogno di immaginare 

l’esistenza in lui di qualcosa come una persona divina eterna. Si tratta solo della 

realizzazione dell’auto-comunicazione storica di Dio. 

La denominazione «cristologia olandese» vuole indicare l’orientamento innovatore della 
cristologia che ha preso il via dalla raccolta di articoli «Presenza salvifica di Dio nell’uomo 
Gesù Cristo», apparsa nel 1966 sulla rivista «Tijdschrift voor Theologie», ad opera di 
Hulsbosch, Schillebeeckx, Schoonemberg. In seguito la ricerca è stata sviluppata soprattutto 
da quest’ultimo con la pubblicazione del volume «Un Dio di uomini». Si tratta di una nuova 
impostazione dello studio del mistero di Gesù Cristo, conosciuto come uomo e confessato 
come Figlio di Dio. L’intento è quello di superare la formulazione delle «due nature, umana 
e divina» per elaborare una cristologia che risulti più comprensibile alla mentalità odierna. In 
tale direzione viene proposta una cristologia che, provocatoriamente, vede in Cristo 
unicamente un uomo. Dunque Cristo è solamente un uomo, ma come tale è «la rivelazione» 
definitiva di Dio. In lui ci sono quindi due dimensioni o più esattamente due denominazioni: 
posso chiamare Cristo «creatura» e allora dico che è uomo, o posso chiamarlo «rivelazione 
del Padre» e allora dico che è Dio. Dietro a questa proposta sta anzitutto la teoria 
epistemologica secondo la quale noi non possiamo conoscere nulla di Dio al di fuori di ciò 
che ci rivela nelle sue manifestazioni create. Il Figlio è conoscibile solo «nella» soggettività 
umana di Gesù: ciò che si svolge al di là di questa cerchia non è raggiungibile e non ha alcun 
interesse per l’uomo. In secondo luogo vi è la coincidenza tra rivelazione e creazione, per cui 
ogni creatura rivela Dio attraverso ciò che essa è. Così si capisce come l’uomo Gesù 
rappresenti, nella totalità della creazione, il luogo in cui si verifica la più alta rivelazione di 
Dio. In quanto è la più alta rivelazione del Padre, Gesù esige di mantenere la distinzione 
delle persone divine, ma tale distinzione si fonda sulla soggettività umana di Gesù, non su 
una persona divina preesistente. Infatti, prima che Cristo si rivelasse come persona divina, 
questa conoscenza non c’era. Perciò, quando nella Scrittura si parla di preesistenza di Cristo 
è per sottolineare meglio la dignità di Gesù: questa, in quanto proveniente dal Padre è 
realmente divina. Dio crea la soggettività umana di Gesù come sua propria, cosicché si deve 
affermare che Gesù stesso è «di Dio» in modo pieno, incomparabilmente superiore a quello 
degli altri uomini. Egli è un uomo assolutamente unico, la cui natura manifesta e rende 
presente Dio. Andare al di là dell’uomo Gesù è impossibile19. 

Ma la negazione della preesistenza della persona divina del Figlio compromette la 

stessa fede trinitaria e la verità della processione dello Spirito dal Padre e dal Figlio. In 

verità i teologi olandesi si mostrano più «agnostici che negatori» espliciti: su ciò che 

accade nell’eternità divina non possiamo affermare né negare nulla. C’è in gioco un’altra 

concezione della trascendenza. Dunque l’origine della difficoltà è individuata nella 

negazione della possibilità di conoscere, a partire dall’economia storico-salvifica, il 

mistero eterno di Dio in sé, la cosiddetta Trinità immanente. Infatti, secondo questi 

teologi, la rivelazione lascia nell’incertezza riguardo all’esistenza dall’eternità delle 

distinzioni personali in Dio, particolarmente per lo Spirito Santo, la cui manifestazione 

storica non è legata a una persona precisa.  

                                                 
19 C. PORRO, Cristologia in crisi?, Alba, Paoline 1975, 41-54; ma anche A. SCHILSON - W. KASPER, 
Cristologie oggi, Brescia, Paideia 1979, 123-140. 



 14 

Per farsi un’idea della portata e delle implicazioni di simili considerazioni è utile 

rileggere le tesi di P. Schoonenberg, che si presentano come un prolungamento logico 

delle indicazioni di Rahner20: 

7. La Trinità immanente è reciprocamente la Trinità economica. Essa ci è accessibile 
unicamente come Trinità economica. Inoltre, che Dio sia trinitario, indipendentemente dalla 
sua comunicazione nella storia della salvezza, è cosa che né può essere presupposta come 
chiara di per sé né essere negata. […] 24. Secondo la Scrittura Padre, Figlio e Spirito stanno 
l’uno di fronte all’altro in una maniera personale nella storia della salvezza… La Trinità 
immanente è una Trinità di Persone nel e per il fatto che è una Trinità economica. 

Sembra che l’unico fondamento della Trinità immanente, ossia della distinzione dei 

tre in Dio, sia la Trinità economica, la storia della salvezza. Ma come va inteso questo 

«unico fondamento»? In senso conoscitivo (solo grazie alla storia della salvezza 

conosciamo la distinzione in Dio) oppure in senso ontologico ( allora in Gesù Dio non ci 

dona suo Figlio, ma si dà un Figlio di fronte a cui stare come Padre)? Non è facile dare 

una risposta, dal momento che questi teologi professano un’impossibilità di porsi 

domande sul mistero eterno di Dio in sé e per sé. Resta l’impressione che Dio sia Trinità 

per noi e in relazione a noi e non in se stesso. L’applicazione di questa logica ai tre nomi 

divini è estremamente conseguente: 

11. Il Padre non deve essere visto, in teologia trinitaria, soltanto come la «prima persona» o 
come l’origine e la fonte della divinità, ma anche e innanzitutto come il nostro Padre in 
Cristo. La paternità economica è la paternità divina e viceversa. 12. Il Figlio non deve essere 
inteso soltanto come intradivino ma anche e innanzitutto come l’uomo Gesù Cristo. Il Logos 
non è solo Parola intradivina (ma la Scrittura lo rappresenta come Risposta intradivina), ma 
anche e innanzitutto come Parola che rivela e diffonde la vita nella storia della salvezza. 
Parola divenuta carne e pienamente uomo in Gesù Cristo. La filiazione economica è la 
filiazione divina e reciprocamente. 13. Lo Spirito santo non è soltanto legame intradivino tra 
Padre e Figlio ma anche e innanzitutto «Dono» e «forza di santificazione» nella storia della 
salvezza. Questi nomi gli sono stati dati dai Padri come caratteristici di ciò che egli è come 
persona. Lo Spirito di Dio attivo nella storia della salvezza è lo Spirito intradivino e 
viceversa. 14. Le comunicazioni o «missioni» del Figlio e dello Spirito si rivelano come 
«Processioni» intradivine. La «Processioni» intradivine sono da noi conosciute solo come 
missioni. Le missioni sono le Processioni e reciprocamente. 15. Le relazioni tra Padre, Figlio 
e Spirito ci sono accessibili unicamente nelle loro relazioni con noi. Le relazioni economiche 
sono quelle intradivine e reciprocamente. Così Padre, Figlio e Spirito devono essere prima 
caratterizzati per le loro relazioni con noi e poi per le loro relazioni tra loro. 

Diventano in tal modo problematici, nella riflessione teologica, il senso e la legittimità 

del «risalimento» dalla Trinità economica (storico-salvifica) alla Trinità immanente 

(eterna). Solo grazie alla storia della salvezza c’è una Trinità in Dio. 

Reagisce precisamente a questa impostazione l’intervento della Congregazione per la 

Dottrina della Fede, Mysterium Filii Dei del 1972.  

4. La fede cattolica nella santissima Trinità e specialmente nello Spirito Santo. Quando ci si 
distacca dal mistero della persona divina ed eterna del Cristo Figlio di Dio, viene vanificata 
anche la verità della santissima Trinità e insieme la verità dello Spirito Santo, che procede 
dal Padre e dal Figlio, ovvero dal Padre attraverso il Figlio. Per questo, tenendo presenti gli 
ultimi errori, dobbiamo richiamare alcuni punti della fede nella santissima Trinità, e in 
particolare nello Spirito Santo [...] Basandosi sui dati della divina rivelazione, il Magistero 

                                                 
20 P. SCHOONENBERG, Trinität – der vollendete Bund. These zur Lehre von Dreipersönlichen Gott, in 
Orientierung 37 (1973) 115-117, citate in Y. CONGAR, Credo nello Spirito Santo, cit., 458-459. 



 15 

della Chiesa, al quale solamente è affidato «l’ufficio di interpretare autenticamente la Parola 
di Dio scritta o trasmessa»21, nel simbolo Costantinopolitano ha professato la sua fede « nello 
Spirito Santo che è Signore e dà la vita... e con il Padre e il Figlio è adorato e glorificato»22. 
Ugualmente il Concilio Lateranense IV ha insegnato a credere e a professare «che uno solo è 
il vero Dio... Padre e Figlio e Spirito Santo: tre persone, una sola essenza...: il Padre che non 
procede da nessuno, il Figlio dal solo Padre e lo Spirito Santo da tutti e due insieme, senza 
inizio, sempre e senza fine23. 

5. Recenti errori sulla santissima Trinità e specialmente sullo Spirito Santo. Si stacca perciò 
dalla fede l’opinione secondo la quale la rivelazione ci lascia incerti sull’eternità della Trinità 
e specialmente sull’esistenza eterna dello Spirito Santo come persona in Dio, distinta dal 
Padre e dal Figlio. In verità il mistero della santissima Trinità è stato rivelato nel contesto 
dell'economia della salvezza, soprattutto in Cristo, che è stato mandato dal Padre nel mondo 
e che con il Padre invia nel popolo di Dio lo Spirito che dà la vita. Ma con questa rivelazione 
è data ai credenti una qualche cognizione anche dell’intima vita di Dio, nella quale «il Padre 
che genera, il Figlio che nasce e lo Spirito Santo che procede sono consustanziali e coeguali, 
coonnipotenti e costerni»24. 

Si evince dal testo la radice cristologia dell’errore, ossia la negazione della persona 

divina preesistente, ma anche la problematica epistemologica: la fede sa del mistero 

eterno di Dio o resta nel dubbio e nell’oscurità? Che valore ha l’incontro con Dio in 

Gesù Cristo? Ne va dell’essere stesso di Dio, dal momento che qui si dà un’auto-

determinazione di Dio, oppure si tratta di una manifestazione divina funzionale a noi, 

alla relazione con la creatura? Tale riconoscimento dell’essere di Dio permette una certa 

conoscenza della sua vita eterna oppure va relativizzata, in attesa del compimento 

escatologico? Limitare la conoscenza della Trinità alla storia della salvezza, magari con 

la scusa che un «risalimento» alla Trinità immanente presuppone un tipo di pensiero 

metafisico ormai distante dalla cultura odierna, è giudicato come un impoverimento 

della fede e di ciò che essa sa di Dio in Gesù Cristo e nel suo Spirito. Ne va del senso dei 

Nomi divini rivelati. 

Il disagio nei confronti della distinzione tra economia e immanenza non si ferma a 
quest’episodio. È interessante la convergenza della teologia più recente sull’esigenza di 
ripensare lo statuto epistemologico del discorso sulla Trinità immanente: non si deve trattare 
di un regno intradivino a sé stante, isolabile dalla storia della salvezza (Mowry-Lacugna), ma 
neppure di una dimensione eterna preesistente, al di là dell’origine storica del rapporto di Dio 
con l’uomo (J. Moingt) e tantomeno di un’ipostatizzazione di entità metafisiche in Dio (P. 
Schoonenberg)25. Il disagio va preso sul serio, soprattutto nella sua esigenza di ridare 
significato salvifico a tutte le dimensioni del discorso cristiano su Dio. Resta però un 
problema irrisolto: non si capisce se le proposte fatte siano in grado di dire (come è chiesto 
dal dogma trinitario) la qualità specifica dei nomi divini Padre, Figlio e Spirito. Questi nomi 
non dicono tre qualità o dimensioni di Dio e neppure la presenza escatologica di Dio in Gesù 
e nel suo Spirito. Indicano invece quel livello di distinzione personale in Dio, il livello 
ipostatico del discorso originalmente cristiano su Dio, che è manifestato nella rivelazione 
compiutasi in Cristo. L’elaborazione del discorso sulla Trinità immanente ha sempre cercato 
di tenere in vista proprio questo livello del discorso su Dio in dialogo con la 
precomprensione (filosofica) del divino. Ed è significativo il fatto che è proprio nell’ambito 

                                                 
21 DV 10. 
22 DS 150. 
23 Costituzione Firmiter credimus: DS 800. 
24 Testo in Acta Apostolicae Sedis 64 (1972) 239-40: si veda DDM nn. 293-294, 238-239. 
25 Di questi autori si veda J. MOINGT, L’homme qui venait de Dieu; P. SCHOONENBERG, Der Geist, das 
Wort und der Sohn. Eine Geist-Christologie, F. Pustet Verlag, Regensburg 1992. 



 16 

della considerazione della Trinità immanente che si è venuta elaborando la nozione di 
persona divina. Ci si può allora domandare se questa nozione possa vivere di una sua ovvietà 
al di là della riflessione sull’essere eterno di Dio. Di fatto l’esigenza di ripensare alla nozione 
di persona in Dio, e quindi al significato profondo dei tre nomi divini rivelati in Gesù, passa 
necessariamente attraverso la messa a tema della Trinità immanente. Certo questa non va 
ipostatizzata come una cosa a sé e quasi per sé nota, accanto alla Trinità storico-salvifica. Ma 
una semplice considerazione dei nomi divini nella storia della salvezza non mostra 
chiaramente in che senso vi si riconosce una presenza di Dio che introduce al riconoscimento 
di una differenza personale che riguarda lo stesso essere divino eterno. 

14.3. L’assioma fondamentale della teologia trinitaria: senso e dimensioni 

 

La teologia trinitaria attuale, che ha recuperato la centralità della storia della salvezza 

e il senso salvifico del mistero trinitario, si trova oggi di fronte al problema del nesso tra 

Trinità economico-salvifica e Trinità immanente. In particolare, la contestazione della 

possibilità di accedere al mistero eterno di Dio (alla Trinità immanente) e l’esortazione a 

rimanere nella storia, a contatto con la Trinità economica, avevano portato alla ribalta il 

problema del senso e della portata di un discorso sul mistero di Dio in sé e per sé: se 

abbiamo incontrato il Dio con noi e per noi, ha ancora senso cercare un Dio in sé, 

nascosto al di là della sua relazione con noi? Non si rischia di giustapporre all’immagine 

rivelata di Dio un’idea astratta della natura divina trascendente e immutabile, al di là 

della sua relazione con noi? Con che diritto e a quale scopo? Si tratta cioè di riscoprire il 

senso del passaggio di fede dalla Trinità economica (Dio per noi) alla Trinità immanente 

(Dio in sé, nell’eternità). Consideriamo anzitutto lo status quaestionis di questa 

problematica, per leggere poi un lucido intervento della Commissione Teologica 

Internazionale sul problema e fare infine il punto sulla diversa determinazione 

dell’identità tra Trinità economica e immanente nelle più recenti proposte teologiche. 

 

(a) Lo status quaestionis attuale. Nel suo giudizio severo e un po’ tranchant, Mowry 

Lacugna scriveva che la storia della teologia trinitaria può essere intesa come 

«l’emergere e il fallimento della dottrina della Trinità. Quest’ultima ebbe origine come 

spiegazione del modo in cui il rapporto di Dio con noi nell’economia della salvezza 

rivela e si fonda nell’essere eterno di Dio. Dio non è altri che colui che è rivelato in 

Cristo e nello Spirito Santo»26. Ma la teologia trinitaria dovette da subito affrontare 

l’eresia ariana nelle sue diverse forme e la risposta a tale deviazione portò a separare il 

mistero trinitario dall’economia salvifica: «Se la posizione elaborata dai Cappadoci 

riuscì a contrastare l’arianesimo e il neoarianesimo, il prezzo della divaricazione di 

oikonomia e theologia fu un indebolimento della base salvifica della dottrina cristiana su 

Dio. Nelle prospettive teoretiche delle tradizioni tanto occidentale che (in misura 

minore) orientale, le persone divine finirono con l’essere relegate in un regno intradivino 

rinchiuso in se stesso, celato alla vista, capace di protendersi, al di là di un profondo 

abisso ontologico, verso le creature soltanto attraverso ciò che l’oriente finì col chiamare 

le energie mediatrici divine, e l’occidente un atto uni-sostanziale. La diversità e l’unicità 

delle persone divine all’interno dell’economia della redenzione si perse nello sfondo, e la 

centralità di cristologia, soteriologia e pneumatologia nella teologia di Dio ne venne 

                                                 
26 C. MOWRY LACUGNA, Dio per noi. La Trinità e la vita cristiana, cit., 16-17. 



 17 

sminuita. Di qui il fallimento della dottrina della Trinità»27. Dunque il bilancio della 

teologia trinitaria deve registrare un trionfo e un fallimento. Il trionfo è legato alla 

capacità di mettere in luce la vicinanza di Dio all’uomo in Cristo e nello Spirito. Il 

fallimento è dovuto alla riduzione della riflessione trinitaria a speculazione astratta che 

relega le persone divine in un regno intradivino e quindi trascendente, separato dalla vita 

degli uomini. La Trinità deve parlare del «Dio per noi» e non delle auto-distinzioni 

divine eterne28. 

La dottrina trinitaria perde così gradualmente la sua forza vitale: di fatto molti 

osservano ammirati la dottrina trinitaria, ma in pratica la ignorano. Responsabile di 

questa separazione non è solo la tradizione occidentale (da Agostino a Tommaso) ma 

anche quella orientale (dai Cappadoci a Gregorio Palamas), basata sulla distinzione tra 

l’essenza divina inconoscibile e le energie divine increate. Nella loro formalizzazione 

medievale queste tradizioni teologiche hanno creato una sorta di distanza ontologica tra 

economia e immanenza divina, riducendo la riflessione trinitaria a speculazione sulle 

distinzioni intradivine eterne, lontane dalla storia della salvezza. Occorrerebbe allora 

tentare una «riconcettualizzazione» della dottrina trinitaria, alla luce del mistero della 

salvezza, capace di mostrare l’unità essenziale di economia e teologia e quindi in grado 

di rivelare le implicazioni pratiche (politiche ed esistenziali) della fede nella Trinità. La 

storia della salvezza, infatti, è l’unica base sicura per entrare nel mistero della 

comunione divina: 

Non esistono Trinità economiche o immanenti, ma soltanto l’oikonomia che è la concreta 
realizzazione del mistero della theologia nel tempo, nello spazio, nella storia e nell’essere-
persona. In questa cornice, la dottrina della Trinità abbraccia molto più della Trinità 
immanente considerata in termini staticamente astorici e transeconomici: oggetto della 
cristiana teologia di Dio è l’unico movimento dinamico di Dio a Patre ad Patrem29.  

Si tratta di rivedere le nozioni di economia e teologia. L’economia non è l’immagine 

riflessa e oscura di un regno di misteriose relazioni intradivine, ma l’esistenza concreta 

di Dio in Cristo e in quanto Spirito. L’economia è la «distribuzione» della vita di Dio 

vissuta con e per la creatura. In tal senso «economia e teologia sono due aspetti di 

un’unica realtà: il mistero della comunione divino-umana»30. 

Oikonomia non è la Trinità ad extra, ma il piano globale di Dio che va dalla creazione alla 
consumazione, allorché tutte le creature esisteranno con Dio nel mistero dell’amore e della 
comunione. Analogamente, theologia non è la Trinità in sé, ma, molto più modestamente, il 
mistero di Dio. Come sappiamo dall’esperienza della redenzione operata da Dio per mezzo 
di Gesù Cristo, il mistero di Dio è il mistero di Dio per noi… Theologia è ciò che è dato 
nell’oikonomia e l’oikonomia esprime la theologia. Dal momento che la nostra unica via di 
accesso alla theologia passa per l’oikonomia, una teologia trinitaria di Dio “immanente” non 
è che una teologia dell’economia della salvezza. Una teologia immanente della Trinità non è 
pertanto, in senso stretto, una teologia di una Trinità intradivina fatta di persone prive di ogni 
rapporto col mondo: un’autocomunicazione puramente intradivina non riveste alcun interesse 
per una teologia immanente della Trinità31. 

                                                 
27 Ivi, 17-18. 
28 Ivi, 211-212. 
29 Ivi, 230. 
30 Ivi, 230. 
31 Ivi, 232. 



 18 

La riflessione sulla Trinità immanente va ricondotta a un modo di pensare e parlare 

della struttura (schema) dell’auto-espressione di Dio nella storia della salvezza, come 

aveva cercato di fare K. Rahner. La diagnosi proposta e le indicazioni per una soluzione 

dell’impasse, mettono in luce un duplice rischio da evitare, che configura l’attuale stato 

della questione. 

 

(1) La separazione. Anche se il giudizio di Mowry Lacugna appare un po’ troppo 

severo, la frattura tra mistero di Dio e Trinità economico-salvifica è innegabile. Ne ha 

sofferto la percezione del senso salvifico della conoscenza della verità trinitaria di Dio, 

che rischia di diventare un articolo di fede astratto e quindi trascurato.  

Le cause di tale separazione sono state diversamente identificate e perciò diverse sono state 
le valutazioni. L’esigenza di rispondere all’eresia ariana è indubbiamente il fattore originario 
della distinzione tra una considerazione del mistero di Dio in sé, nella sua eterna distinzione, 
e dell’agire di Dio per noi, nella sua rivelazione. I due ambiti di discorso non possono essere 
abbracciati con un unico sguardo o con un unico tipo di discorso, ma rimandano a differenti 
livelli di riflessione. Questo «sdoppiamento necessario» del discorso dice da un lato la 
“novità” dell’economia rispetto alla teologia e la trascendenza della teologia nell’economia, 
ma soprattutto rivelano il bisogno proprio della fede di passare dal Dio conosciuto nel suo 
agire storico-salvifico al mistero dell’essere stesso di Dio32. Questo passaggio è necessario 
per comprendere la radicalità del dono di Dio in Cristo e quindi il senso ultimo della nostra 
salvezza e d’altra parte non è possibile tenere unite le prospettive alla luce di un concetto 
unitario, come quello rahneriano dell’auto-comunicazione di Dio, poiché si rischia di perdere 
la libertà del dono di Dio e di rendere necessaria l’economia per il costituirsi trinitario di Dio, 
oppure si smarrisce la differenza tra creazione e redenzione. Ma se il dogma niceno avvia 
una certa linea di tendenza, sarà lo sviluppo della teologia dei Cappadoci e di Agostino a 
portare ad una dissociazione del discorso sul mistero trinitario da quello salvifico. Nella 
teologia latina Dio agisce come unico Principio delle cose e la Trinità è nascosta al di là della 
relazione che abbiamo con l’unico Creatore e Salvatore. Nella teologia greco-ortodossa il 
Dio inconoscibile agisce e si rende sperimentabile nelle sue energie divine increate che 
divinizzano, mentre la Trinità rimane avvolta nell’inconoscibile essenza infinita. La 
separazione definitiva tra mistero di Dio e Trinità avviene però con la teologia del 
nominalismo (XIV secolo), che collega l’azione di Dio alla sua natura onnipotente e quindi 
all’arbitrio della misteriosa volontà di Dio, anziché ai principi o soggetti ultimi dell’azione 
che sono le persone e quindi il Padre e la sua benevolenza33. E poiché tale onnipotenza 

                                                 
32 Su questa idea si veda G. LAFONT, Peut-on connaître Dieu en Jésus-Christ?, cit., 15-27; 62-72; 226-
228. 
33 Questo giudizio sul nominalismo si trova in M.J. LE GUILLOU, Il mistero del Padre, cit., 117-118: 
«Non rendendosi conto che in san Tommaso la creazione come natura creata è connessa alla libertà 
delle persone divine, principium quod dell’atto creatore, gli agostiniani hanno posto la libertà divina 
dello stesso atto creatore nel suo principium quo essenziale. Così, Duns Scoto formula una posteriorità 
dell’essenza delle creature in rapporto all’essenza divina, per evitare quel necessitarismo naturale che 
secondo lui è implicato nella tesi tomista delle idee divine identiche all’essenza divina. Prodotti 
liberamente da Dio, gli archetipi del creato non manifestano più in Duns Scoto l’essere di Dio, ma 
solamente il suo volere. Per san Tommaso, gli atti divini ad extra sono regolati secondo la forma da 
quell’essenza divina, di cui essi esemplarizzano la verità formaliter e verso la cui bontà sono orientati 
finaliter. Ma questa norma del principium quo essenziale è assunta e determinata liberamente dal 
principium quod personale: la forma esemplare è appropriata alla persona del Figlio e la bontà 
finalizzante alla persona dello Spirito. La libertà divina si trova, dunque, per san Tommaso nella 
determinazione che deriva dal principio personale… Trascurando questa distinzione, Duns Scoto è 
obbligato a formulare il libero arbitrio come determinazione fondamentale dell’essenza divina. […] Per 
affermare l’originalità del Dio cristiano, Duns Scoto ha creduto di dover stabilire una distinzione 
formale tra le persone e l’essenza. Così facendo, si è impedito di scorgere nelle persone il principium 
quod degli atti divini. La libertà viene così sottratta ad ogni norma essenziale e personale: la sola regola 



 19 

arbitraria non aiuta a leggere il senso del mondo (che è così, ma poteva anche essere 
altrimenti se Dio avesse voluto diversamente), la comprensione della realtà si secolarizza, fa 
a meno di Dio e viene consegnata alla ragione umana autonoma. L’uomo incontra Dio in 
relazione alla domanda di salvezza (Lutero) e quindi sulla croce di Gesu e non più 
nell’indagine sul senso del reale/essere/cosmo. La dottrina trinitaria avrebbe aiutato a leggere 
il senso della creazione a partire dalla benevolenza del Padre che «si compiace» nel Figlio e 
ci associa alla gloria del suo Figlio nello Spirito. La misteriosa arbitrarietà della volontà 
onnipotente di Dio, che non svela più il mistero del Padre, allontana invece lo sguardo 
dell’uomo dal mistero trinitario e rende superflua questa verità centrale della fede per 
interpretare il senso dell’agire di Dio (Creatore, Provvidente e Redentore). 

(2) La riunificazione contemporanea. «Oggi la tentazione è di concepire la rivelazione 

della storia della salvezza come un cammino orientato progressivamente e senza rotture 

verso le realtà assolute, concepite unicamente come termine del tempo. C’è il pericolo di 

insistere a tal punto sulle connessioni dello spirito finito con l’Assoluto, della storia con 

la salvezza che vi si inserisce, che l’avvenimento inaudito della Parola e della 

trascendenza di Colui che parla è ridotto a essere solo una dimensione dell’uomo in 

cammino verso il suo compimento. L’anticorpo per un tale pericolo resta la coscienza 

trinitaria espressa dal consustanziale di Nicea. Ma ciò non deve far perdere di vista la 

connessione di teologia ed economia, da pensare in modo rigoroso»34.  

Vediamo due esempi in cui si verifica tale continuità che rischia di perdere la trascendenza. 

L’assioma di Rahner (la Trinità economica è la Trinità immanente e viceversa) cerca proprio 
di recuperare il nesso tra Trinità e salvezza, ma lo fa in una logica di continuità, che tende a 
sovrapporre il mistero di Dio in sé e per noi (cioè la Trinità immanente e quella economica), 
perdendo la novità dell’avvenimento storico del Figlio che è Gesù: la verità di Dio nella sua 
manifestazione è l’auto-comunicarsi nel Figlio e nello Spirito e questa stessa verità è il 
segreto della vita trinitaria del Padre, che si comunica al Figlio in uno scambio d’amore che è 
lo Spirito. Ricordiamo che per Rahner Dio è il mistero di un soggetto divino assoluto che si 
auto-comunica in sé stesso nel Figlio e con lo stesso movimento si auto-comunica nell’altro 
da sé, ossia nel creato (che quindi compare nello spazio del Figlio); la salvezza come auto-
comunicazione di Dio è introduzione nel dono trinitario: ne deriva che, se Dio vuole auto-
comunicarsi così come è nella sua vita eterna, deve farlo nel Figlio e non altrimenti. 
Quest’impostazione si esprime nel famoso assioma e soprattutto nel «viceversa»: anche la 
Trinità immanente è la Trinità economica, essendo questa l’estensione alla storia dell’auto-
comunicazione intradivina. La Trinità immanente si prolunga senza soluzione di continuità 
nella Trinità economica. 

La proposta di Moltmann di ripensare l’unità di Padre, Figlio e Spirito nell’azione salvifica 
come anticipazione o promessa dell’unità escatologica in cui tutti alla fine entreremo, 
smarrisce addirittura la differenza qualitativa (ontologica) tra storia e Dio e mette il mistero 
trinitario di Dio e il processo storico salvifico in rapporto diretto di continuità, mantenendo 
solo una differenza escatologica (un differimento alla fine dei tempi, quando Dio sarà tutto in 
tutti), destinata ad essere riassorbita nell’unità35. In questa continuità la Trinità economica si 

                                                                                                                                                                  
della volontà è la volontà stessa che non è subordinata né alla regola del bene né al mistero delle 
persone. In questo contesto non si vede più che l’economia ha la sua sorgente nel Padre, che è origine 
inseparabile delle relazioni trinitarie e soggetto ultimo dell’essenza divina. In tal modo viene minacciato 
l’oggetto formale della rivelazione, la norma della fede e della teologia: Dio si è liberamente rivelato 
quale è. L’essere e la libertà coincidono infatti al massimo nel Padre, che è origine necessaria della 
Trinità consustanziale e sorgente gratuita del suo disegno misterioso». 
34 G. LAFONT, Peut-on connaître Dieu en Jésus-Christ?, cit., 24. 
35 J. MOLTMANN, Trinità e Regno di Dio, cit. 



 20 

ripercuote addirittura su quella immanente e solo in essa potrà superare le lacerazioni assunte 
nella storia con gli uomini. 

Queste proposte cercano di recuperare l’unità di Trinità e salvezza ma rischiano di 

smarrire la differenza radicale e l’alterità di Dio nella sua rivelazione, oppure perdono la 

novità reale dell’avvenimento libero del Figlio (la storia singolare di Gesù). Siamo al 

cuore del problema trinitario oggi, ossia la storicità di Dio e l’articolazione di Trinità 

economica e Trinità immanente. Il luogo di tale articolazione è il mistero di Gesù Cristo 

Figlio di Dio. Il dato da tenere è che in Gesù c’è un comunicarsi di Dio che è libero e 

gratuito, nuovo rispetto a ciò che l’uomo può conoscere dalla sua relazione creaturale 

con Dio, eppure vero e capace di introdurre alla verità di Dio stesso, ossia alla 

comunione trinitaria. La differenza radicale di Dio rispetto alle creature, in Gesù viene 

ripresa nell’alterità del Padre rispetto al Figlio, alterità assunta nella consegna 

incondizionata di Gesù all’Abbà-Padre suo («Padre nelle tue mani consegno il mio 

spirito»), che rende presente tra noi, nella libera disposizione di sé del Nazareno, il dono 

radicale del Padre («tutto ho ricevuto dal Padre mio»), ossia la potenza dello Spirito. La 

verità di Dio si inscrive nella libertà della vicenda singolare di Gesù nello stesso modo 

con cui la radicalità di un dono di sé totale e incondizionato si realizza nella definitività 

di un gesto posto una volta per tutte, in modo irreversibile. In Gesù si deve leggere la 

verità definitiva di Dio stesso. L’articolazione di Trinità economica e immanente 

rimanda al mistero di Gesù, dono libero eppure vero e definitivo del Figlio. 

 

(b) Un contributo della Commissione Teologica internazionale su «Trinità economica 

e immanente». Importanti precisazioni sul rapporto tra rivelazione storico-salvifica e 

verità trascendente di Dio-Trinità si trovano nel Documento della Commissione 

Teologica Internazionale, «Desiderium et cognitio Dei: Teologia-Cristologia-

Antropologia», del 198236. Vi ritroviamo indicazioni preziose sul rapporto di identità 

nella differenza tra storia della salvezza (mistero di Cristo) e verità di Dio in sé (Trinità), 

in risposta alle istanze dei teologi olandesi. Raccogliamo tre indicazioni.  

Dunque l’assioma fondamentale della teologia odierna si esprime molto correttamente nella 
formulazione seguente: la Trinità che si manifesta nell’economia della salvezza è la Trinità 
immanente; è la Trinità immanente che si comunica liberamente e a titolo gratuito 
nell’economia della salvezza.  

Si nota subito la ripresa dell’assioma di Rahner, che è mantenuto nella sua struttura 

fondamentale come espressione corretta del metodo della teologia trinitaria, ma è 

precisato in alcune espressioni. L’assioma cerca di gettare un ponte analogico (o 

dossologico) tra l’articolazione dell’esperienza storico-salvifica del Dio per noi e il 

discorso balbettante relativo a Dio considerato nella sua stessa gloria, il Dio in sé. 

L’intenzione dell’assioma può essere espressa in sei regole37: (1) noi possiamo formulare 

delle proposizioni sul Dio trino solo sulla base dell’esperienza di Dio nella storia; (2) tali 

esperienze sono frutto dell’auto-rivelazione di Dio e della sua auto-comunicazione e 

sono rese da queste possibili; (3) in virtù dell’esperienza storico-salvifica non possiamo 

certamente alla fin fine comprendere Dio, definirlo con precisione o capirne in maniera 

                                                 
36 Testo in EV 8, nn. 404-461. 
37 Si veda B.J. HILBERATH, Pneumatologia, cit., 197-201. 



 21 

esaustiva l’essenza; (4) però, se la convinzione della rivelazione come auto-

comunicazione di Dio non deve essere svuotata di ogni contenuto, in tali esperienze 

storiche sperimentiamo lo stesso Dio trino; (5) è dunque vero che i nostri asserti 

teologici non possono cogliere adeguatamente l’essenza di Dio, ma che non sono 

neppure inadeguati al punto che le nostre esperienze nulla avrebbero a che fare con la 

realtà di Dio; (6) le nostre metafore e i nostri concetti debbono continuamente lasciarsi 

correggere mediante un’immersione nelle esperienze fondamentali, mediante 

un’apertura verso il Dio sempre più grande.  

La precisazione invece riguarda il «viceversa». Da un lato va mantenuta l’intenzione 

con cui fu introdotto: 

D’importanza decisiva mi sembra la necessità di non perdere mai di vista il movimento 
inverso, che l’assioma fondamentale intende descrivere con l’espressione spesso ignorata 
«viceversa»: la via della nostra conoscenza va dalle esperienze, dall’azione di Dio alla realtà 
di Dio; la via della rivelazione di Dio, il suo uscire da sé verso di noi viene ivi riconosciuto 
come la condizione di possibilità della nostra esperienza e del cammino della nostra 
conoscenza38. 

Ma il testo sembra far proprie le riserve di Y. Congar (e di G. Lafont) sulla libertà 

dell’auto-manifestazione di Dio e quindi la discontinuità tra Trinità immanente ed 

economica: 

«La Trinità economica è la Trinità immanente e reciprocamente (umgekehrt)». La prima 
parte della proposizione è incontestabile, la seconda esige una precisazione. Si può 
identificare il mistero libero dell’economia e il mistero necessario della Tri-unità di Dio? 
Come dicono i Padri che hanno combattuto l’arianesimo, le creature potrebbero non esistere, 
ma Dio sarebbe ugualmente Trinità… perché la creazione è un atto di libera volontà, mentre 
la processione delle Persone avviene secondo la natura. Inoltre, Dio impegna e rivela tutto il 
suo mistero nell’auto-comunicazione che fa di se stesso? Che non si possa affermare 
semplicemente la reciprocità ci sembra manifesto quando leggiamo gli enunciati a cui arriva 
un discorso puramente logico che vuole sviluppare e affermare questa reciprocità. […] 
L’auto-comunicazione di Dio, Padre Figlio e Spirito, non sarà piena auto-comunicazione se 
non escatologicamente, in quella che noi chiamiamo la visione beatifica… Questa auto-
comunicazione avviene, nella economia, secondo uno statuto di «condiscendenza», di 
umiliazione, di servizio, in sintesi di «kenosi». Tutto ciò impone il riconoscimento di una 
distanza tra la Trinità rivelata economicamente e la Trinità eterna39. 

In tal senso si precisa che nell’economia la Trinità immanente «si manifesta 

liberamente e a titolo gratuito». Queste precisazioni vanno predicate proprio dell’auto-

determinarsi di Dio nella sua rivelazione. Non si tratta di un processo necessario, né di 

un meccanismo anonimo in cui Dio si costituisca come Trinità per noi. Si tratta invece di 

un libero dono.  

Alla luce di questa ripresa e correzione del principio fondamentale è possibile valutare 

e discernere le due possibili derive da evitare: la separazione di economia e teologia, che 

può avere la forma di un’autonomizzazione della Trinità immanente come cosa a sé 

                                                 
38 Ivi, 199-200. 
39 Y. CONGAR, Credo nello Spirito Santo, cit., 459-461. Il grande teologo francese chiede poi di 
recuperare alcuni temi chiave della tradizione cristiana: oltre al tema della condiscendenza, la teologia 
crucis di Lutero e la distinzione palamita tra energie divine incerate e mistero dell’essenza divina. Sono 
tracce della consapevolezza di una differenza (trascendenza) tra la Trinità economica e quella 
immanente. 



 22 

rispetto alla storia della salvezza, oppure quella di un isolamento dell’economia come 

luogo dell’incontro con Dio al di là del quale si professa una totale ignoranza sulla 

trascendenza; la confusione, che immette a tal punto Dio nel processo storico-salvifico 

da far pensare che Dio stesso si costituisca come Trinità nel processo del mondo e quindi 

in Gesù Cristo. Si noti che nel testo la dizione «cristologia» sta per economia storico-

salvifica, nel senso che indica l’auto-manifestazione di Dio in Cristo e quindi la novità 

cristiana di Dio. 

Di conseguenza, nella teologia e nella catechesi si eviterà ogni separazione tra la cristologia 
e la dottrina trinitaria. Il mistero di Gesù Cristo si trova inserito nella struttura della Trinità. 
La separazione che riproviamo può assumere sia una forma neoscolastica, sia una forma 
moderna. Certi rappresentanti della cosiddetta neoscolatisca sono giunti a isolare la 
considerazione della Trinità dall’insieme del mistero cristiano e a non tenerne 
sufficientemente conto nel modo di comprendere l’incarnazione o la deificazione dell’uomo. 
Talora si è totalmente trascurato di rilevare l’importanza della Trinità, sia nell’insieme delle 
verità di fede, sia nella vita cristiana. Nella sua forma moderna tale separazione frappone 
come uno schermo tra gli uomini e la Trinità eterna, come se la rivelazione cristiana non 
invitasse l’uomo a conoscere il Dio trinitario e a partecipare alla sua vita. Essa conduce a una 
specie di «agnosticismo» inaccettabile in ciò che concerne la Trinità eterna. Se Dio, infatti, è 
più grande di tutto ciò che possiamo sapere di lui, la rivelazione cristiana ci assicura che 
questo «più» è sempre trinitario. Bisogna guardarsi ugualmente da ogni confusione 
immediata tra l’evento Gesù Cristo e la Trinità. Non è vero che la Trinità si sia costituita solo 
nella storia della salvezza, con l’incarnazione, con la croce e con la risurrezione di Gesù 
Cristo, quasi che Dio avesse avuto bisogno di un processo storico per divenire trinitario.  

Nel pensare all’auto-determinazione di Dio in Cristo ci si deve guardare dal 

considerare questo atto divino come qualcosa di separabile dalla sua realizzazione 

storica in Gesù, come realtà indipendente dalla considerazione concreta dell’umanità del 

Cristo, ricavabile per semplice deduzione dall’analogia psicologica dal dinamismo dello 

Spirito assoluto che si conosce e si ama (separazione neoscolastica e/o idealista). Ma si 

deve anche evitare di relativizzare questo atto, riducendolo alle dimensioni di un 

avvenimento storico, senza portata reale per la conoscenza della stessa vita divina: Dio 

nell’economia dice di sé a noi e estende a noi l’auto-comunicazione che Lui è 

dall’eternità (separazione moderna). Ciò però, di nuovo, non significa che Dio si 

costituisca Trinità in rapporto a noi nella storia della salvezza (confusione). 

Occorre quindi mantenere la distinzione, da un lato, tra la Trinità immanente, per cui la 
libertà è identica alla necessità nell’essenza eterna di Dio, e, dall’altro, l’economia trinitaria 
della salvezza, dove Dio esercita assolutamente la sua libertà, senza alcuna necessità di 
natura. [...] Dunque i grandi avvenimenti della vita di Gesù traducono chiaramente per noi e 
arricchiscono di una nuova efficacia a nostro vantaggio il dialogo della generazione eterna, 
nel quale il Padre dice al Figlio: «Tu sei mio Figlio, oggi ti ho generato» (Sal 2,7; At 13,33; 
Eb 1,5; 5,5; e anche Lc 3,22)40. 

La distinzione che tutela la trascendenza della Trinità immanente rimanda a una 

differenza di logiche, più che alla giustapposizione di due realtà o oggetti: c’è una logica 

di natura (che unisce nell’eminenza della divinità necessità e libertà) e una logica di 

volontà libera (relazione con le creature). L’articolazione di queste due logiche è tentata, 

giustamente, a partire dall’incarnazione, ossia dall’evento decisivo dell’identificazione 

di Dio con la storia di Gesù. Per cogliere la portata di questo avvenimento si tenga conto 

                                                 
40 EV 8, nn. 424-426. 



 23 

che non si tratta di un travestimento di Dio per dirci qualcosa o della recitazione di un 

ruolo sul palcoscenico della storia. Dio dice di sé, si esprime totalmente facendo sua 

quella storia, identificandosi con essa e esprimendo così in essa se stesso, per quello che 

è. Il testo parla di «traduzione» di una relazione eterna (di generazione). Ciò avviene 

proprio in quella storia e solo in essa, mai più dopo di essa, veramente e liberamente in 

essa: 

Se l’incarnazione di Dio viene presa sul serio fino in fondo, allora il Figlio di Dio diviene a 
tal punto davvero e in maniera reale totalmente uomo, che nulla di lui si tiene “al di fuori” di 
questo essere-uomo, come se a partire da allora vivesse solo “in parte” la propria vita divina 
come uomo e per l’altra “parte” proseguisse la vita eterna e beata della divinità. […] 
L’incarnazione significa che il Figlio di Dio ha “trasposto” totalmente la propria vita divina 
in una storia umana, nella quale il trinitario essere-altro rispetto al Padre viene ora 
radicalizzato nell’essere-altro di un uomo, in modo tale che il suo essere proprio consistente 
nell’accogliere e ridonare – si attua ora solo in quella missione, voluta dal Padre, nella 
creazione e dunque nell’obbedienza creaturale. In tal senso l’incarnazione significa per il 
Logos una modalità “radicale” del suo stesso eterno essere-persona. Qualcosa di simile va 
detto dello Spirito… Dall’incarnazione di Dio non esiste più alcuna Trinità “sopra” il mondo 
e la storia, bensì ormai solo “in essi” (ove comunque la formulazione “sopra il mondo e la 
storia” è senz’altro inadeguata, perché la creazione è da sempre inserita nella vita del Dio 
trinitario). La vita divino-trinitaria non prosegue più – per dirla in maniera visiva – nelle 
altezze celesti; non si volge per così dire a guardare “in giù” alle vicende storiche, 
intervenendo “dall’alto” unicamente in forma di provvidenza e di determinazione all’interno 
di esse. Nell’avvenimento di Cristo non troviamo un qualche margine o residuo oscuro di un 
“Deus absconditus” che si troverebbe dietro il Deus “revelatus”. No, se il Figlio di Dio si fa 
vero uomo e lo Spirito è intessuto nel creato e il Padre è in entrambi unito in modo nuovo 
con noi, allora in virtù della libertà divina la Trinità “finora” immanente è divenuta tutta e 
per sempre quella economica… Dato che Dio volle essere in radicalità ultima e in piena 
libertà un “Dio degli uomini”, ha legato per sempre la propria stessa identità al creato41. 

La creatura non è solo inclusa nella divinità infinita come la sua causa fondante, ma è 

inscritta nelle relazioni personali che costituiscono la vita trinitaria, al punto che queste 

relazioni sono «tradotte» e realizzate nelle relazioni storiche di Gesù col Padre e con lo 

Spirito. 

Si noti però che la generazione eterna viene connotata come «dialogo»: non si tratta di 

un processo divino neutro e formale di auto-mediazione di un soggetto assoluto che si 

afferma nell’altro da sé. Si presuppone una relazione personale dialogica. Ora, lo spazio 

di questo dialogo offre l’ambito in cui ospitare l’«arricchimento» della relazione divina 

trinitaria «a nostro favore». Torna alla mente l’immagine balthasariana di una 

differenza/abbraccio di Padre e Figlio, in cui viene inclusa ogni relazione tra libertà 

infinita e finita, con i suoi drammi, distanze, fallimenti. La differenza personale trinitaria 

è la condizione di possibilità di ogni alterità, compresa quella tra Creatore e creatura, 

alleato e partner, Dio giusto/misericordioso e peccatore. Si tiene qui in vista la storicità 

della verità rivelata di Dio, che non vuole essere se stesso senza la sua relazione al 

mondo e realizza il riferimento a sé in una sempre più grande relazione all’altro. Questo 

vale per noi perché vale già del mistero di Dio Amore e quindi Trinità. 

 

(c) L’identità di Trinità economica e immanente: alcuni modelli. Questo principio 

fondamentale della teologia trinitaria contemporanea deriva dall’intuizione della 

                                                 
41 G. GRESHAKE, Il Dio unitrino. Teologia trinitaria, cit., 366-368. 



 24 

rivelazione come auto-manifestazione, auto-comunicazione e auto-determinazione di 

Dio ed esprime la regola fondamentale e il tratto distintivo della teologia trinitaria 

contemporanea. In altri termini, questo assioma non intende dedurre la Trinità 

immanente dalla Trinità economica, ma piuttosto esprimere la certezza conoscitiva e 

salvifica che nell’agire di Dio nella storia del mondo Dio stesso è soggetto dell’azione e 

questo agire è veramente divino. La distinguibilità dei livelli economico e immanente 

della teologia trinitaria è mantenuta nella misura in cui tutela la libertà di Dio, che pur si 

dona e si esprime nel mondo e nella storia. Questa identità è stata diversamente 

compresa e affermata: come corrispondenza piena, come reciprocità d’azione, come 

trasparenza o ancora come implicazione42. 

 

(1) La perfetta corrispondenza di essenza e manifestazione del «Dio che dice di sé». 

K. Barth sottolinea una stretta corrispondenza anzi una vera identità di Trinità 

immanente ed economica, compresa però come identità di essenza e manifestazione. Ma 

la manifestazione rimane esteriore all’essenza e in effetti non esiste una retroazione dalla 

Trinità economica a quella immanente. L’umanità di Dio è in funzione della 

determinazione della sua divinità, senza interesse. In Barth domina l’unità di essenza 

divina colta nel suo essere Signore. Si tratta di tutelare la divinità di Dio ovvero la sua 

soggettività assoluta nella Rivelazione. L’identità è funzionale alla soggettività di Dio 

nella sua rivelazione e quindi alla sua assoluta autodeterminazione. In tal senso va intesa 

la formula «Dio è Dio nella sua Parola». A partire da un concetto formale di Rivelazione 

l’identità di Trinità economica e immanente è sviluppata totalmente a partire dalla 

Trinità immanente. Ciò porta a sottolineare l’unità dell’essere di Dio nella sua opera, a 

scapito delle distinzioni personali. L’identità di economia e teologia è dunque pensata a 

partire dalla teologia e precisamente a partire dalla rappresentazione dell’essenza divina 

come soggettività assoluta che si auto-determina nella sua manifestazione. L’operare di 

Dio ad extra resta all’ombra dell’auto-realizzazione di Dio che si auto-determina. La 

Trinità economica è come assorbita nell’evento della Trinità immanente, in cui Dio 

corrisponde a sé43. 

 

(2) L’identificazione formale mediante il concetto di auto-comunicazione. Con il suo 

assioma «la Trinità economica è la Trinità immanente e viceversa», che parte da un 

interesse storico-salvifico, Rahner recupera una maggior attenzione all’identità «dal 

basso», più che dall’alto. Il rapporto di determinazione tra Trinità economica e 

immanente rimanda alla categoria della reciprocità di effetti. Ma una simile azione 

reciproca non è di fatto pensata, almeno in Rahner. La sua attenzione è tutta tesa a 

dimostrare che la dottrina trinitaria non è piva di funzione e utilità in ordine alla 

comprensione della storia della salvezza. In tal senso l’economia della salvezza va 

compresa come una rete di operazioni in cui ciascuna persona divina è impegnata 

insieme alle altre e nella pienezza delle relazioni con esse, ma in modo tale che il suo 

                                                 
42 Per quanto segue si veda M. BÖHNKE, Die Wahrheit der ökonomischen Trinität. Versuch über das 
Axiom der Identität von ökonomischer und immanenter Trinität in ökumenischer Absicht, in Theologie 
und Glaube 96 (2006) 262-289. 
43 Mette in luce questo esito della dottrina trinitaria barthiana M. MURRMANN-KAHL, Mysterium 
Trinitatis? Fallstudien zur Trinitätslehre in der evangelischen Dogmatiken des 20 Jahrhundert, De 
Gruyter, Berlin-New York, 1997, 17-100. 



 25 

ruolo specifico corrisponda alla sua singolare posizione nella vita divina. Vi opera 

secondo la sua proprietà personale. La totalità dell’agire divino ha quindi la forma della 

piena corrispondenza con la vita divina. Del resto la storia della salvezza va intesa come 

una comunicazione in cui Dio rende partecipe a noi l’auto-comunicazione che lui è. È 

cambiato il modello di comprensione della rivelazione: non più un modello dottrinale e 

istruttivo, bensì personale e comunicativo, in cui Dio si comunica a noi così come è. 

Quindi la storia della salvezza è radicalmente determinata dalla logica e dall’ordine 

dell’auto-comunicazione che Dio realizza in sé. Il procedimento di Rahner parte dalla 

storia della salvezza e risale al suo concetto sistematico, l’auto-comunicazione, inteso 

come la sua condizione di possibilità trascendentale. La condizione di possibilità 

teologica che Dio sia veramente auto-comunicazione per noi, è che egli sia auto-

comunicazione trinitaria in sé dall’eternità. Nel suo agire ad extra egli estende a noi 

gratuitamente, liberamente, per grazia questa auto-comunicazione. La Trinità immanente 

è la condizione di possibilità teologica dell’economia. L’identità è qui pensata mediante 

il concetto di auto-comunicazione, che da un lato porta a concetto ciò che c’è in gioco 

nella rivelazione e dall’altro esprime ciò che Dio è in sé e per sé da sempre, quale 

condizione di possibilità del suo esprimere se stesso a noi nel Figlio e nello Spirito. 

Domina, sullo sfondo, un modello agostiniano e monosoggettivo di Trinità: si tratta di un 

soggetto assoluto che si comunica nei tre modi di sussistenza. Ciò esclude nella Trinità 

immanente l’esistenza della reciprocità di un tu. In tal modo però è salvato appena il 

carattere personale dell’auto-espressione dello spirito assoluto nel Figlio e dell’amore di 

sé nello Spirito. Sembra quindi che l’identità tra Trinità economica e immanente non sia 

personale, ma rimandi al dinamismo di auto-comunicazione divino. Il motivo di tale 

esito nel pensare l’unità sta nel carattere formale della nozione di auto-comunicazione. 

 

(3) L’identità nell’amore kenotico quale condizione di possibilità in Dio di ogni altro 

dramma salvifico. H.U. von Balthasar supera il rischio di formalismo nello stabilire la 

Trinità immanente quale condizione di possibilità di quella economica, nella misura in 

cui cerca di pensare la kenosi di Dio resa visibile sulla croce, piena espressione o 

estrinsecazione dell’amore, come la manifestazione piena dell’essenza intima di Dio. Il 

presupposto (da verificare) è una metafisica dell’amore inteso come perdita di sé, 

svuotamento nel dono, privazione e ri-appropriazione attraverso l’altro. Ma occorre 

mantenere il passaggio stretto dall’economia alla vita immanente, intesa ancora come la 

condizione di possibilità teologica in Dio di ciò che avviene sulla croce. Ciò non 

significa che Dio si realizzi nel processo storico culminato sulla croce. In tal senso va 

escluso il «viceversa» dell’assioma rahneriano, per tutelare la libertà e trascendenza 

della Trinità immanente. La Trinità economica presuppone quella immanente. Questa 

relazione esclude il reciproco, poiché la Trinità immanente non è fondata da quella 

economica né è da questa deducibile. L’identità reale tra l’agire economico e l’essenza 

eterna di Dio rimanda alla libertà di Dio che opera nel mondo e trova il suo termine 

medio nell’idea della kenosi divina: il dono di sé realizzato sulla croce ha nell’amore 

eterno di Dio Padre che si comunica al Figlio donandosi senza riserve in una kenosi 

originaria. Tale kenosi originaria è la condizione di possibilità di ogni altra relazione, 

differenza in cui si inscrive il rapporto drammatico tra Creatore e creatura. 

 



 26 

(4) L’identità come trasparenza radicale: la Trinità economica si ripercuote su quella 

immanente. Anche Moltmann parte dalla croce di Gesù, intesa come evento che riguarda 

Dio stesso e per questo luogo reale dell’auto-manifestazione di Dio. Ma l’identità tra 

economia e teologia è pensata in modo originale come «ripercussione» della Trinità 

economica su quella immanente: la prima non solo rivela, manifesta la seconda, ma si 

ripercuote su di essa, agisce su di essa. In tal senso il dolore della croce determina la 

stessa vita intima di Dio dall’eternità. Dio è entrato veramente nel dolore del mondo per 

assumere in sé e superare la drammatica storia di dolore dell’umanità. È questo il senso 

del processo salvifico realizzato nell’alleanza. Questo coinvolgimento e ripercussione 

implicano che sulla croce si laceri la stessa unità divina tra Padre e Figlio e quindi si 

ricompone nella comunione nuova dello Spirito. In questa dinamica si articolano i 

rapporti tra la Trinità economica, implicata nel processo di redenzione dal dolore del 

mondo, e la Trinità immanente o escatologica, che sta al compimento di questo processo 

nella comunione nuova di Dio. Il pensiero della corrispondenza tra Trinità economica e 

immanente è pensato in modo indubbiamente conseguente, fino al rischio di legare 

troppo la vita trinitaria di Dio al processo storico-salvifico del mondo. Ma per Moltmann 

è proprio qui che si gioca la novità del Dio cristiano: la sua unità non è un dato pacifico e 

disponibile, come nell’idea di sostanza immutabile o di una soggettività assoluta che si 

corrisponde e si recupera attraverso l’altro da sé. L’unità di Dio è l’unità concreta di un 

processo di unificazione escatologica, in cui i tre soggetti divini della storia della 

salvezza ci coinvolgono nelle loro relazioni, creando un nuovo tipo di società. L’idea che 

domina è quella dell’«unità pericoretica», ossia di un nuovo essere gli uni con gli altri e 

negli altri. Qui è cambiata non solo l’idea di unità, ma anche il modello causale nel 

pensare la salvezza: non si tratta di una causalità fisica, ma relazionale, interpersonale e 

quindi di un nuovo modo di agire. In definitiva potremmo parlare di un’identità come 

totale trasparenza dell’economia rispetto alla Trinità immanente, in virtù della quale la 

storicità e il destino di morte di Gesù si ripercuotono sulla stessa essenza divina, 

esigendo il superamento critico dell’assioma dell’apatia e immutabilità di Dio. Del resto 

l’essere di Dio si determina nella storia della salvezza. La forma concreta dell’identità è 

pensata storicamente. Ma la prova definitiva dell’identità va attesa dal compimento 

escatologico. La Parola in cui Dio dice di sé, si determina, ha la forma di una promessa 

che dice cosa attendere, non è una voce divina in cui risuona un’auto-manifestazione di 

Dio astratta, dall’alto, verticale.  

 

(5) L’identità come evento dell’amore, ovvero come identificazione di Dio con l’uomo 

Gesù crocifisso. E. Jüngel vede nell’evento della croce l’auto-interpretazione di Dio 

come amore, ossia come unità di vita e morte a favore della vita. Dunque l’affermazione 

che «Dio è amore» è la spiegazione dell’auto-identificazione di Dio con l’uomo 

crocifisso Gesù. Questa auto-interpretazione di Dio nella rivelazione, ossia l’atto della 

sua identificazione col crocifisso, rende possibile a noi l’interpretazione corretta 

dell’essere di Dio a partire dal suo atto. Tale essere si rivela appunto come amore, 

essendo questo l’evento di un riferimento a sé pur tanto grande in un più grande 

riferimento all’altro nel dono di sé. Questa dinamica di auto-riferimento e auto-

distinzione è adeguatamente colta nella dottrina trinitaria, che diventa la giusta 

prospettiva in cui raccontare la croce di Gesù: in lui l’essere di Dio è nel «divenire», in 

quanto Dio viene da Dio (Padre), Dio viene a Dio (Figlio) e Dio viene come Dio 



 27 

(Spirito). Nell’auto-distinzione e auto-riferimento di Padre, Figlio e Spirito quindi 

l’essere di Dio si rivela come evento dell’amore, unità paradossale di vita e morte a 

favore della vita e evento di un riferimento a sé tanto grande, pur in una più grande 

perdita di sé a favore dell’altro. In questa formula è espresso il passaggio alla Trinità 

immanente, ossia all’amore che Dio è in quanto principio dell’amore, da cui l’amore 

sorgivamente e gratuitamente si espande. L’identità è dunque espressa qui come evento e 

ha un senso fortemente dinamico, in quanto rimanda all’atto di identificazione di Dio 

con Gesù crocifisso. Tale evento, che si realizza nell’identificazione con l’uomo Gesù, è 

in Dio avvenimento di un riferimento a sé tanto grande, in una più grande perdita di sé.  

 

(6) L’identità come implicazione delle auto-distinzioni storico-salvifiche nell’essere 

eterno di Dio (W. Pannenberg). L’evento dell’auto-rivelazione storica di Dio va intesa 

come manifestazione dell’essenza divina. Tale auto-manifestazione è finalizzata al 

coinvolgimento degli uomini nella comunione divina e perciò implica una chiamata alla 

pienezza escatologica. Si trova qui indicata la via della ricerca teologica: dall’economia 

alla Trinità immanente. La teologia trinitaria si apre come teologia della storia. La 

rivelazione è di fatti l’auto-dimostrazione storica di Dio. Questa auto-dimostrazione 

nella storia è indiretta e trova la sua forma insuperabile in Gesù, nel quale la realtà 

escatologica del Regno di Dio, annunciato nella parola, realmente appare e si realizza. 

Perciò la storia di Gesù opera retroattivamente sul concetto di Dio, poiché è 

nell’avvenimento di Gesù che viene definito chi e cosa Dio è. Ma se la dottrina trinitaria 

si deve radicare in questa auto-dimostrazione storica di Dio, occorre superare la 

deduzione speculativa della Trinità dalla nozione di spirito soggettivo o dall’amore. Tale 

metodo non accede al riconoscimento della distinzione personale di soggetti storici in 

azione. Per mantenere in vista lo spessore della rivelazione storica non si deve partire 

dalla monarchia del Padre che si auto-comunica nella sua Parola e quindi nel Figlio e 

nello Spirito, ma si deve partire dall’auto-distinzione storica di Gesù e del Padre. La 

concreta relazione di Gesù col Padre è la via della ricostruzione di una dottrina trinitaria. 

In questa auto-distinzione Gesù si rivela come il Figlio, che tutto riceve dal Padre e dà 

spazio alla divinità del Padre. La risurrezione conferma che questo faccia a faccia del 

Figlio col Padre fa parte dell’essere eterno di Dio. L’auto-distinzione dello Spirito, che 

glorifica il Padre e il Figlio e sta di fronte a loro, da cui pur si riceve, completa la 

dottrina trinitaria. La dimensione attiva della relazione del Figlio e dello Spirito nei 

confronti del Padre deve entrare nella dottrina trinitaria come elemento costitutivo 

dell’identità delle persone divine. La Trinità viene così pensata nello schema dell’auto-

distinzione reciproca. La stessa monarchia del Padre deve essere pensata non come il 

presupposto, bensì come l’effetto dell’operare insieme della persone. L’identità è 

pensata in questo schema di pensiero come perfetta corrispondenza: come Dio si rivela, 

così è nella sua divinità eterna. La corrispondenza va intesa come stretto rapporto di 

implicazione: le relazioni di auto-distinzione dell’economia riguardano la stessa divinità. 

Di più non si può dire. La verità di questa identità/corrispondenza deve attendere il 

compimento escatologico e per ora ha solo un valore ipotetico. 

 

Conclusione. Dagli esempi analizzati possiamo tentare di ricostruire una tipologia 

essenziale di affermazione dell’identità.  



 28 

Si può anzitutto distinguere tra un’impostazione dall’alto, cioè a partire dalla 

rivelazione intesa come auto-comunicazione di Dio, e/o una dal basso, ossia a partire 

dall’azione storica, dal comportamento di Gesù. Tale distinzione individua il diverso 

fondamento della relazione tra Trinità economica e immanente. Appaiono insufficienti 

sia il modello dall’alto, di impostazione platonica, sia i tentativi di identificazione dal 

basso. Il primo perché depotenzia la storia della salvezza a modo di manifestazioni 

plurali dell’una, eterna, immanente essenza divina. Le manifestazioni rimangono di fatto 

esterne all’essenza e alle sue dinamiche, col rischio continuo di cadere in forme di 

modalismo o comunque di rimanere a un livello formale del discorso. Se La Trinità 

immanente costituisce il presupposto della storia della salvezza, non può essere pensata 

come realtà a sé, separata dal mondo e dall’uomo. Viceversa, se l’economia salvifica 

presuppone la Trinità immanente, non si deve ridurla a sua mera manifestazione 

temporale, perché così si tratterebbe solo di uno sdoppiamento della Trinità immanente. 

Invece la partenza dal basso rende difficile ricostruire, a partire dalle sequenze trinitarie 

storico-salvifiche, l’unità dell’essenza divina.  

Per superare queste aporie sembra necessaria una duplice rivoluzione nell’immagine di Dio. 
La prima è quella di uscire da una sorta di autosufficienza di Dio, per assumere l’idea di un 
Dio che ha deciso di non essere più se stesso senza la sua relazione all’uomo. La seconda 
rivoluzione è quella del superamento dell’idea della storia della salvezza come luogo di 
un’operazione di Dio retta dal principio di causalità, per concentrarsi sul modello del 
dialogo. Se è vero che l’altro diventa costitutivo del singolo, l’unità va ripensata come 
complessità o ricchezza originaria più che come semplicità.  

A un livello più profondo possiamo distinguere tra una comprensione formale e una 

contenutistica dell’identità tra Trinità economica e immanente. In effetti K. Rahner offre 

una concezione formale dell’identità, intesa come processo dell’auto-comunicazione di 

un Dio monosoggettivo, che non ammette presso di sé un vero dialogo con un Tu e 

rimane al di fuori del dramma della croce. Un’identità materiale invece esige di pensare 

a un’identità che pensa a una comunità personale in Dio. L’identità materiale tra Trinità 

economica e immanente e il pensiero dell’auto-rivelazione di Dio sulla croce di Gesù 

(Mc 14,34) lasciano poche altre possibilità: si deve ammettere un «tra» interpersonale in 

Dio stesso. In tal senso von Balthasar chiede di mantenere in vista come la Trinità 

immanente individui la condizione di possibilità in Dio del processo del mondo fino alla 

croce. Lo fa proprio evidenziando l’assoluto dono di sé che Dio realizza nel suo essere 

amore assoluto, senza bisogno di essere se stesso nel processo del mondo o attraverso la 

croce. Occorre allora mediare l’idea dell’auto-mediazione monosoggettiva e quella 

personalista dell’evento dialogico. La classica concezione agostiniana «monosoggettiva» 

della Trinità tiene in vista il riferimento a sé del Dio trinitario. Le concezioni che 

pensano in maniera piuttosto interpersonale accentuano invece l’altruismo di Dio, tanto 

più grande in qualsiasi suo riferimento a se stesso. Nessuna di queste due concezioni si 

lascia inglobare nell’altra, ma occorre elevare lo sguardo attraverso la polarità 

inconciliabile delle due immagini, verso il modello originario ineffabile. Il modello 

interpersonale non può rendere ragione dell’unità sostanziale di Dio, quello 

monosoggettivo non può rappresentare il reale e permanente starsi di fronte delle 

persone divine. Occorre tenere insieme il riferimento a sé di Dio e l’altruismo come 

dimensioni costitutive e irrinunciabili dell’amore che Dio è. Dunque auto-possesso e 

auto-donazione, riferimento a sé e altruismo non possono rimanere estranei uno all’altro, 



 29 

ma devono essere pensati nell’unità paradossale dell’essenza divina che è amore. Nella 

sua auto-comunicazione storica Dio si manifesta come colui che è già da sempre 

illimitatamente capace e desideroso di stringere relazioni.  

Infine possiamo distinguere una dimostrazione diretta e/o indiretta dell’identità. La 

dimostrazione diretta pensa di potere affermare l’identità a partire dall’auto-

determinazione di Dio nella sua rivelazione. Ma il rischio è sia quello di non tutelare 

abbastanza la differenza qualitativa tra tempo ed eternità, sia quello di ridurre il rapporto 

tra le due a una sorta di «sdoppiamento», che rende inutile una delle due. In questa 

prospettiva dimostrativa la Trinità immanente è la verità della Trinità economica. 

L’identità indiretta invece si presenta nella forma della totale trasparenza della Trinità 

economica verso quella immanente. Si tratta di un rapporto di implicazione, concepito 

dal basso e con riserva escatologica e quindi valore ipotetico. La Trinità immanente è la 

verità dell’economia nel senso del compimento escatologico più che in quello 

dell’eternità rispetto al tempo. L’affermazione dell’identità non è una possibilità 

dell’uomo, ma un’auto-determinazione di Dio, che l’uomo riceve come promessa 

escatologica: per avere la certezza di questa identità occorre attendere il compimento 

definitivo. 

 
 


