
LO STILE TEOLOGICO DELLA RIFORMA:  

LA CROCE E LA TRINITÀ 

 

1. Il «grido» di Lutero e l’istanza della Teologia della croce 

 

L’istanza di Lutero riguardo al mistero di Dio può essere riassunta nell’assunzione del mistero nella 

logica della croce. Non più un Dio trascendente perché al di sopra o al di là dell’uomo, ma un Dio 

totalmente altro perché contro l’uomo e di fronte a lui come il suo altro irraggiungibile.  

 

(a) La strategia per cogliere questa verità di Dio è un discorso sub contrario o sub contraria specie. 

Si tratta anzitutto dello stile dell’agire salvifico di Dio che salva dando la morte, eleva abbassando, 

riempie svuotando. La ragione di questo stile è legata alla condizione umana corrotta (1 Cor 1-2). 

Solo laddove l’uomo è svuotato di sé può apparire il mistero di Dio nella sua verità abbagliante. 

Dove finisce l’uomo, inizia a svelarsi il mistero di Dio. Dove l’uomo tace, ammutolito dalla divina 

giustizia, Dio può parlare.  

(b) Da questa sensibilità teologica deriva un nuovo approccio alla novità cristiana di Dio, cioè al 

mistero trinitario. Tutta la novità consiste nel cercare proprio nella croce il punto di svolta nella 

conoscenza cristiana di Dio e quindi del mistero trinitario. Non più analogie psicologiche o 

cosmologiche per illustrare il dogma, bensì letture paradossali del mistero di Dio a partire dalla 

croce.  

(c) In concreto, per Lutero si tratta di mantenere la «res» di cui parla chiaramente la Scrittura («Il 

mio Dio è Padre, Figlio e Spirito santo…»), ma all’interno di una «nova significatio», che si affida 

meno alla logica e alla filosofia della sostanza e più alla fede, all’esperienza cioè del rivelarsi di Dio 

che dice di sé nel suo dono. 

 

2. La croce nella Trinità: J. Moltmann 

 

La croce e il mistero di Dio. Per conoscere il Dio biblico occorre abbandonare ogni metafisica 

dell’essere e affidarsi alla dialettica, quale unico strumento adeguato all’oggetto in questione. Si 

tratta di riscoprire la verità di Dio nella disperazione del Crocifisso abbandonato dal Padre: 

«Consegnando il Figlio si consegna anche il Padre, benché non nella stessa maniera. Se Gesù infatti 

soffre l’agonia dell’abbandono… il Padre, invece, che l’abbandona e lo consegna, soffre la morte 

del Figlio nel dolore senza fine dell’amore. Per capire ciò che sulla croce si è verificato tra Gesù e il 

suo Dio e Padre bisognerà esprimersi in termini trinitari. Il Figlio soffre l’agonia, il Padre soffre la 

morte del Figlio. Il dolore del Padre, qui, è della stessa intensità della sofferenza sperimentata dal 

Figlio morente. La mancanza del Padre che il Figlio prova, risponde alla mancanza del Figlio che il 

Padre sente. E se Dio è costituito Padre di Gesù Cristo, nella morte del Figlio egli soffre anche la 

morte del suo essere-Padre» (Il Dio crocifisso, 284). Dio si rivela nel paradosso della croce. Il 

principio dialettico di conoscenza si basa sulla convinzione che Dio per rivelarsi deve alienarsi in 

ciò che non è Dio. La croce è il luogo originario di ogni pensiero su Dio. 

 

L’evento della croce. Sulla croce si manifesta una misteriosa «drammatica contrapposizione» tra 

Dio e Dio. E’ il senso del grido di Gesù in Mc 15,34. Sul Calvario Gesù muore abbandonato. In tal 

senso si può dire che fu consegnato alla morte non tanto dagli uomini, ma dal suo stesso Dio e 

Padre. Perciò nella morte di Gesù è in gioco la divinità stessa del suo Dio e Padre. Si può pertanto 

dire che sulla croce c’è in gioco un evento divino: Dio abbandona se stesso, si verifica uno 

«spezzamento» nella vita divina, che cagiona a Dio una sofferenza inaudita. La croce diventa 

esperienza della morte in Dio, per cui la vita di Dio va ormai pensata come contenente la morte di 

Gesù. In questa prospettiva la croce va intesa come avvenimento trinitario, verificatosi in Dio 

stesso. 

 



Croce e Trinità: «La croce sta al centro dell’essere trinitario; essa separa ed unisce le persone nelle 

loro relazioni reciproche e le mostra in concreto». Va superata ogni distinzione tra economia e vita 

eterna di Dio: «Chi dice realmente Trinità, costui parla della croce di Gesù e non specula su enigmi 

celesti… La teologia della croce deve essere dottrina della Trinità e la dottrina trinitaria teologia 

della croce, perché altrimenti non si può capire il Dio umano, crocifisso». Sviluppando queste 

intuizioni (nei saggi raccolti in Trinità e regno di Dio) si giunge ad affermare che sul Calvario «è 

messa in gioco la vita più intima della Trinità… infatti ciò che accade sul Golgota raggiunge la 

divinità fin nel suo più profondo e connota quindi la vita trinitaria nell’eternità». La croce porta alla 

luce la dimensione sacrificale presente in Dio: «Prima ancora che il mondo esistesse, in Dio c’era 

già il sacrificio. Non è pensabile alcuna Trinità senza l’Agnello, senza il sacrificio dell’amore, senza 

il Figlio crocifisso. Egli, infatti, è l’Agnello sgozzato glorificato nell’eternità». Ma questo è vero se 

«La Trinità economica non rivela soltanto la Trinità immanente ma si ripercuote pure su di essa». 

Solo se esiste questa connessione è possibile leggere trinitariamente la croce. Allora l’abbandono di 

Gesù sulla croce diventa l’abbandono del Figlio da parte del Padre, una sorta di frattura nella 

relazione trinitaria paterno-filiale, che inscrive in Dio stesso la sofferenza e la morte: «Se si prende 

sul serio il significato di questa rinuncia del nome “Padre” nel grido di morte lanciato da Gesù, 

bisogna anche convenire che vanno allora in frantumi le stesse relazioni all’interno della Trinità 

(zerbrechen hier sogar die Lebensbeziehungen der Trinität): il Padre abbandona il Figlio; ma allora 

non solo il Figlio perde la propria figliolanza, ma anche il Padre la propria paternità. L’amore che 

unifica si trasforma in una maledizione che separa: il Figlio è ancora Figlio soltanto come 

abbandonato, maledetto. E il Padre è ancora presente soltanto come colui che abbandona, che 

consegna. L’amore che si comunica e l’amore che positivamente risponde si tramutano in dolore 

infinito e in sofferenza di morte». La croce del Figlio raggiunge il cuore della Trinità immanente. 

Lo Spirito è la forza di comunione che supera questa separazione, è l’unità nuova, 

escatologicamente realizzantesi nella storia, che assume in sé e ricompone le separazioni che fanno 

soffrire. Lo Spirito è l’unità che attraversa e supera l’abbandono, inteso ora come consegna 

reciproca, come affidamento che supera la morte. Sembra che Dio Trinità abbia assunto le 

separazioni e quindi il dolore del mondo per superarlo in sé, nel dinamismo della sua vita trinitaria, 

come comunione escatologica nello Spirito. La Trinità economica compone le sue fratture nella 

Trinità escatologica. 

 

3. Un metodo che evidenzia un nuovo senso della trascendenza di Dio 

 

Un modo ulteriore di cogliere il rapporto tra croce e Trinità consiste nel mostrare nell’evento del 

Calvario il fondamento della pensabilità e della dicibilità di Dio e quindi il punto di avvio di una 

dottrina trinitaria: «Dal punto di vista formale, ermeneutico, una teologia del crocifisso deve porsi il 

problema della pensabilità ed esprimibilità di Dio. Dal punto di vista materiale, dogmatico, un 

parlare di Dio orientato all’uomo crocifisso Gesù deve concepire la divinità di Dio a partire dalla 

sua umanità che si è rivelata in Gesù» (da Dio, mistero del mondo).  

 

In concreto, la necessità di parlare di Dio solo a partire dal crocifisso viene evidenziata con forza 

dal discorso sulla «morte di Dio», che esprime l’aporia del pensiero moderno. L’uomo moderno 

proclama la superfluità di Dio quando ne scopre l’irrilevanza per l’hic et nunc; egli scopre che Dio 

non è necessario per organizzare la vita, né per legittimare la propria ragione, la quale è capace di 

procedere in maniera autonoma. Se dunque Dio non è necessario per l’uomo, questi può anche 

dichiararlo morto. Quest’affermazione ha un valore negativo, nella misura in cui esprime la 

scomparsa di Dio dall’orizzonte dell’esperienza umana; ma ha anche un valore positivo in quanto 

esprime la raggiunta maturità dell’uomo adulto, divenuto autosufficiente.  

 

Ma soprattutto questo sbocco del pensiero moderno mette in luce un dato importante: Dio va 

all’uomo solo a partire da se stesso. Ciò sta a significare che Egli non è sotteso alla realtà mondana, 



non ne rappresenta il naturale compimento o il fondamento necessario; piuttosto, nel suo andare 

all’uomo, Dio è sovranamente libero. Egli, insomma, non è necessario per il mondo, nel senso che 

l’uomo e il mondo possono essere se stessi senza Dio e nel senso che Dio non è costretto a venire 

da parte del mondo. Di fronte al pensiero moderno che deduce dall’autonomia dell’uomo la non-

necessità di Dio, la teologia cristiana ricupera pienamente la libertà di Dio di fronte al mondo, la 

libertà del suo autodeterminarsi per il mondo, la libertà del suo donarsi nella persona di Gesù. Dio 

non è determinato dal mondo, eppure non può essere pensato senza il mondo: «Il mondo è pensabile 

senza fare appello a Dio, ma Dio non è pensabile senza il mondo poiché si è fatto uomo in Gesù». 

Riassumendo questa lettura della coscienza moderna alla luce della croce si deve dire: «Una 

dottrina di Dio orientata all’uomo Gesù deve perciò stabilire due cose: Dio proviene da Dio e solo 

da Dio, non viene determinato da nessuno e da null’altro che da se stesso… Dio proviene da Dio, 

ma non vuole venire a se stesso senza di noi. Il fatto che Dio non voglia venire a se stesso senza 

l’uomo, non fa dell’uomo il compimento della perfezione di Dio. Dio si compie per se stesso. Ma 

potremo e dovremo dire che egli non vuole sapersi compiuto senza l’uomo» (Dio, mistero del 

mondo, 58).  

 

Ne deriva una riduzione della teologia a cristologia: se in Gesù Dio è il Dio-con-noi, Dio stesso non 

può essere pensato a prescindere dall’umanità. Per questo a una concezione di Dio capace di 

pensarlo senza far riferimento al farsi uomo e al morire di Dio in Gesù Cristo, occorre contrapporre 

una concezione che tenga in serio conto l’agire di Dio, ossia le sue vie. Contro una concezione che 

riteneva di poter pensare Dio come Dio senza aver pensato il Crocifisso come Dio, occorre 

affermare con Lutero che Dio si determina in direzione dell’essere uomo di Gesù, per essere Dio 

proprio con quest’uomo e in quest’uomo. Dio non vuole essere senza il mondo e senza l’uomo. Ma 

Dio viene da sé in maniera incondizionata: egli solo può parlare correttamente di sé. Ogni parlare di 

Dio da parte dell’uomo dovrà pertanto conformarsi al suo parlare di sé e dovrà fare di Dio il 

soggetto di ogni discorso teologico. La teologia parla facendo parlare Dio stesso e quindi seguendo 

le sue vie. Ma poiché Dio ha parlato di sé nel mistero della croce, la teologia deve far parlare Dio 

in questo evento.  

 

È proprio l’identificazione di Dio come il Gesù crocifisso a introdurre la distinzione tra Dio Padre, 

Dio Figlio e Dio Spirito Santo. E’ una sorta di necessità narrativa, cioè connessa al racconto delle 

vie di Dio, culminate sulla croce. La dottrina trinitaria elabora il dato rivelato, ossia la verità di Dio 

amore, a partire dal vestigium trinitatis autentico e insuperabile che è il Crocifisso: «Poiché Dio 

come amore può essere pensato solo sulla base della sua identità con l’uomo Gesù, e poiché inoltre 

l’essenza dell’amore stesso implica la contrapposizione di amante ed amato, la trattazione della 

frase “Dio è amore” porta necessariamente alla scoperta dell’autodistinzione di Dio da Dio e così 

infine al concetto del Dio trinitario, come vestigium del quale, allora, può valere solo l’essere 

dell’uomo in cui Dio si è identificato». 



LA TRINITÀ DALLA RIFORMA AL PERIODO MODERNO 

Dalla crisi radicale alla riscoperta 

 

Possiamo leggere le vicende della teologia trinitaria stabilendo due coordinate: una discendente, che 

segnala i passaggi della crisi della dottrina trinitaria, connessa alla crisi del principio di rivelazione e 

all’affermazione del Dio della ragione. Al culmine di questa crisi (Kant) si riscopre la storicità della 

ragione e il nesso tra storia e verità e quindi la forma concreta della verità di Dio in Cristo, ovvero 

la Trinità. Siamo nell’ambito dell’idealismo tedesco, in particolare nel pensiero di Hegel. Da qui 

inizia la ripresa della teologia trinitaria, intesa come lo sviluppo della manifestazione concreta di 

Dio nella storia degli uomini, pienamente colta e realizzata nel mistero trinitario.  

 
Asse della crisi (1500-800) Valori in gioco (discesa) Valori in gioco (ascesa) Asse della riscoperta (900) 

 

Lutero 

 

Fides fiducialis/fides 

dogmatica 

 

La svolta pluralista: la 

verità in un mondo multi-

religioso e multi-culturale 

Trinità e pluralità di culture 

e religioni: un Dio del 

dialogo 

Unitaristi  

(Sozzini, Serveto) 

 

Dio biblico e non filosofico 

È più razionale 

Il senso centrale 

dell’assioma di Rahner 

La Trinità economica e 

quella immanente: rapporti 

Disputa del deismo inglese 

(1600: unitarians vs 

trinitarians) 

 

Crisi dell’idea di sostanza 

La persona come auto-

coscienza 

Riduzione alla Trinità 

economica ovvero storico-

salvifica 

Teologi olandesi 

Illuministi (1700) Religione di ragione 

Senza misteri inutili 

Trinità e Chiesa Vaticano II 

Kant: «La Trinità è un 

mistero inutile che peraltro 

non si capisce» 

Senso della religione: non 

dice cosa sapere ma il 

dovere e cosa sperare 

Inutilità della Trinità; 

riduzione simbolica 

 

Storicità di Dio e riscoperta 

dell’economia 

Barth e Rahner: Trinità e 

auto-comunicazione di Dio 

Trasformazione del 

cristianesimo 

La Trinità dice solo la 

verità dell’uomo:  

Padre/io, Figlio/tu, uniti 

nell’amore/noi che è 

Spirito (Feuerbach) 

 

Dio Trinità nella storia 

della rivelazione 

Scuola di Tubinga e teologi 

post-hegeliani 

Ragione separata ma 

astratta e limitata al finito 

Istanza di Hegel:  

la ragione deve poter 

pensare l’Infinito/assoluto, 

anzi la ragione è l’Assoluto 

che si pensa e si conosce in 

noi. 

 

La Trinità è l’espressione 

religiosa del conoscersi 

dell’Assoluto in noi, 

secondo il ritmo dialettico 

(tesi/antitesi/sintesi): il 

Padre è l’infinito astratto; il 

Figlio il finito concreto e lo 

Spirito l’infinito concreto. 

 

Il ritmo è centrato sulla 

croce (Venerdì santo 

speculativo): il Padre si 

nega come infinito astratto 

e diventa il finito concreto 

(Gesù), che a sua volta si 

nega come finito concreto 

(croce: negazione della 

negazione), per affermarsi 

come infinito concreto, 

ovvero lo Spirito della 

comunità 

 

La Trinità è la verità di Dio 

per una ragione che 

recupera la storicità della 

verità e diventa simbolo del 

processo storico della 

ragione. 



 

L’intuizione hegeliana coglie la struttura intrinsecamente trinitaria del mistero cristiano. 

Possiamo ricondurre il contributo di Hegel a tre elementi essenziali: l’idea della conoscenza di Dio 

come auto-dispiegamento storico-processuale della vita di Dio in noi; la scoperta del nesso tra 

l’esperienza della negatività sulla croce e la vita trinitaria; la nozione di persona e il rapporto con 

l’alterità
1
. 

Si tratta di tre elementi chiave della teologia trinitaria attuale: la conoscenza rivelata come auto-

comunicazione di Dio stesso in noi è ampiamente ripreso nella recente teologia della rivelazione; la 

croce quale luogo dello svelamento decisivo del mistero di Dio è un cavallo di battaglia della 

theologia crucis luterana, oggi ripreso da molti teologi; l’alterità implicata nella dinamica 

relazionale e la revisione della nozione di persona è un elemento centrale della riflessione trinitaria 

cattolica contemporanea.  

Il problema è che Hegel elabora queste intuizioni in un sistema di pensiero che rende ambiguo il 

suo contributo ed equivoche le acquisizioni del significato della fede trinitaria. Parleremo perciò di 

geniale scoperta da un lato e di fatale tradimento dall’altro. 

 

1. La presenza e rilevanza del tema trinitario 

 

L’importanza della dottrina trinitaria nella speculazione di Hegel emerge con particolare forza 

nella sua contestazione della teologia dell’epoca: 

L’alta conoscenza del Dio unico in Tre persone non merita forse un tutt’altro rispetto, e la si può attribuire 
soltanto a un processo puramente esteriore (ad influssi di filosofia platonica e aristotelica nella 
spiegazione di espressioni indeterminate, puramente pratiche del Nuovo Testamento)? In tutta la sua 
opera non ho potuto trovare la benché minima traccia di un senso specifico di questa dottrina. Io sono 
luterano e la mia filosofia mi ha rafforzato nel mio luteranesimo. Per una dottrina così fondamentale non 
mi soddisfa una spiegazione puramente storica. C’è lì dentro uno spirito più elevato di quello di una pura 

tradizione umana. Ho orrore di vederlo spiegato nello stesso modo ad esempio dell’origine e della 
diffusione dell’allevamento del baco da seta, della coltivazione del ciliegio, del vaiolo, eccetera (lettera a 
Tholuk, autore di uno studio su La dottrina speculativa della Trinità del tardo Oriente: 3.7.1826)

2
. 

Si veda che questa dottrina del Cristianesimo, con la quintessenza della Trinità… ha trovato il suo rifugio 
nella filosofia speculativa dopo che è stata messa da parte con l’esegesi e il ragionamento dalla teologia 
dominante quasi esclusivamente nella chiesa protestante, e che l’apparizione di Cristo è stata abbassata a 

puro oggetto di ricordo e a principio morale e Dio è stato esiliato in un indeterminato vuoto al di là, come 
inconoscibile, quindi come essenza non manifesta (1828, recensione agli scritti di Solger, ove sono 
riprese le critiche alla Dottrina della fede di Schleiermacher)

3
. 

Dio va pensato come realtà vivente, come Spirito e non come sostanza morta o come un al di là 

astratto. Come tale Dio è movimento di mediazione nella storia. Questo processo di mediazione è 

trinitario: «La storia del mondo è la rappresentazione del processo divino, del corso graduale in cui 

lo spirito conosce se stesso e la sua verità e la realizza». Il processo dell’auto-mediazione è per 

                                                 
1
 Riferimenti per questa parte su Hegel sono P. CODA, Il negativo e la Trinità. Ipotesi su Hegel, Città Nuova, Roma 

1987; J. SPLETT, La dottrina della Trinità in Hegel, Queriniana, Brescia 1993; più sinteticamente si veda P. CODA, La 

via del negativo e la Trinità. Per una risposta alla sfida hegeliana, in Asprenas 36 (1989) 315-330. E. BRITO, La 

Christologie de Hegel. Verbum Crucis, Beauchesne, Paris 1983. 
2
 Testo citato in J. SPLETT, La dottrina della Trinità in Hegel, cit., 143; si veda anche P. CODA, Il negativo e la Trinità. 

Ipotesi su Hegel, cit., 244. 
3
 Testo citato in J. SPLETT, La dottrina della Trinità in Hegel, cit., 144. 



essenza trinitario e la storia del mondo è la rappresentazione del processo divino, del corso graduale 

in cui lo spirito conosce se stesso e la sua verità, e la realizza. 

La verità di Dio come Spirito può essere rappresentata in una contrapposizione: è quanto avviene 

nel «maomettanesimo» o nel giudaismo o nella religione della ragione dell’illuminismo. Ma può 

anche essere pensata come unità unificante: è quanto avviene nell’idea dell’incarnazione. Questa è 

la verace idea della religione, che è impulso infinito verso l’unità, ricomposizione del dissidio, 

riconciliazione nell’unità dello spirito che sa se stesso. 

Che Dio si manifesti, si comunichi, appartiene alla sua essenza di bontà non invidiosa, alla sua 
spiritualità; e conformemente alla dignità dell’uomo, egli si svela a lui in quanto essere pensante, non 
semplicemente all’intuizione e al sentimento, che possiedono anche gli animali. In senso pieno tale 
rivelazione si trova solo nel cristianesimo. Qui Dio ha concesso agli uomini di conoscere la sua natura, in 
modo da non essere più qualcosa di chiuso, di segreto. Questa possibilità di conoscere Dio importa per 
noi anche il dovere di farlo… Il dovere e anche l’umiltà, quella che consiste nell’attingere la conoscenza 

di Dio non da sé, ma dalla sapienza e conoscenza divina
4
. 

Ricaviamo da queste brevi indicazioni introduttive tre elementi chiave. 

 

(a) Dio va pensato come spirito, dove «spirito» è l’unità nella molteplicità differenziantesi, la 

totalità della vita che si differenzia e si unifica. La totalità della vita intesa come spirito è una ricca 

forza di unificazione che rende una famiglia, un popolo, una cultura ciò che sono. Si tratta di 

un’unità ricca, di un’identità di identità e di non-identità. Dio non è sostanza, ma spirito. Se Spinoza 

pensa a Dio come sostanza assoluta in sé immobile, senza autodeterminazione e personalità, occorre 

andare oltre:  

Dicendo [come fa lo stesso Spinoza] che la sostanza deve essere l’essere-tolto del finito si intende che 
essa è la negazione della negazione, poiché soltanto la negazione è assegnata al finito. In quanto 
negazione della negazione la sostanza è pertanto assoluta affermazione e altrettanto immediatamente 

libertà e autodeterminazione… Così Dio è spirito e amore eterno ed egli è questo per il fatto che il suo 
essere non è l’astratto distinguersi ma il distinguersi che si muove in sé e il conoscere se stesso nella 
persona distinta da lui, e la sua essenza è l’immediato, ossia l’unità essente, soltanto in quanto riconduce 
eternamente quell’eterna mediazione all’unità, e tale ricondurre è proprio questa unità, l’unità della vita, 
del sentimento di sé, della personalità, del sapere di sé

5
. 

Dio è Spirito, cioè ciò che noi chiamiamo Dio trino, un contenuto puramente speculativo, ossia il 

mistero di Dio: 

Dio si dice che sia trino: dunque ci sono tre determinazioni, l’unità delle quali soltanto è lo spirito. 
Pertanto, quando si intende concretamente la natura divina, ciò avviene, anche, soltanto per mezzo di 
differenze

6
. 

(b) Dio come spirito si conosce in noi. «Dio è Dio solo in quanto sa se stesso; il suo sapere se 

stesso è, inoltre, la sua autocoscienza nell’uomo e il sapere che l’uomo ha di Dio, che progredisce al 

sapersi dell’uomo in Dio»
7
. Mentre il Giudaismo concepisce Dio come spirito, ma non come spirito 

                                                 
4
 Ivi, 159. Che Dio si sottragga all’opposizione soggetto-oggetto è una certezza costante di Hegel: «La montagna e 

l’occhio che la vede sono soggetto e oggetto, ma tra uomo e Dio, tra spirito e spirito non c’è questo abisso di 

oggettività; l’uno è uno solo per l’altro, ed è l’altro solo per il fatto che lo riconosce come tale», Scritti teologici 

giovanili, Guida, Napoli 1972, 424. Non ha quindi senso chiedersi se questa storia dello spirito sia dell’uomo o di Dio. 
5
 Enciclopedia delle Scienze Filosofiche in compendio, Laterza, Bari 1972, 76. 

6
 Si tratta di un’annotazione al paragrafo 270 delle Linee Fondamentali di Filosofia del Diritto, citato in J. SPLETT, La 

dottrina della Trinità in Hegel, cit., 156. 
7
 Enciclopedia delle Scienze Filosofiche, Laterza, Bari 1967, vol. II, 511. 



concreto, poiché la sua pienezza gli viene riconosciuta come pienezza delle sue proprietà anziché 

come circolarità della vita trinitaria, la fede cristiana nell’incarnazione, e quindi nell’unità 

divino/umana, realizza nel modo più alto la coscienza della scissione e l’aspirazione 

all’unificazione. Nel cristianesimo l’unificazione è conosciuta: Dio e uomo devono essere in sé 

identici. «L’unità stessa è a sua volta Dio, poiché se l’Uno non costituisse che una delle parti e 

restasse al di fuori, esso avrebbe, di fronte a sé, l’altro, e così non sarebbe affatto infinito»
8
. Con ciò 

è concepita la verità di Dio e questo significa la vita trinitaria:  

Il padre e il figlio, e questa distinzione nella sua unità come lo spirito. È poi ancora da notare che in 
questa verità è posto il rapporto dell’uomo con questa stessa verità. Lo spirito contrappone infatti sé a se 
stesso come il suo altro, ed è il ritorno in sé medesimo da questa distinzione. L’altro, concepito nell’idea 
pura, è il figlio di Dio; ma questo altro, nella sua singolarizzazione, è il mondo, la natura e lo spirito 
finito: lo spirito finito è con ciò posto esso stesso come un momento di Dio. Così l’uomo stesso è 
contenuto nel concetto di Dio, e questo suo essere contenuto può esprimersi dicendo che nella religione 

cristiana è posta l’unità dell’uomo e di Dio
9
. 

L’uomo appare come «l’unico ed universale Dio che sa se stesso e nella cui vita, sofferenza, 

nascita, morte e risurrezione, si rivela ora anche per la coscienza finita quel che è lo spirito, quel che 

è l’eterno e l’infinito nella su verità»
10

. Questo contenuto trova la sua rappresentazione in Cristo e 

poi in tutti coloro in cui agisce.  

La religione manifesta o assoluta è quella in cui, per il tramite della conoscenza della piena 

verità, la religione trova la sua verità. E poiché il concetto di religione è l’unificazione di Dio e 

dell’uomo, nella religione assoluta Dio stesso è uno in tutto. Nel cristianesimo si manifesta la 

peculiare essenza di Dio, la sua vitalità, che pone la finitezza particolare e al tempo stesso supera 

eternamente la contraddizione: lo spirito è l’autocoscienza di Dio come ritorno alla coscienza di sé. 

Questo farsi uomo dell’essenza divina, ovvero che l’essenza divina abbia essenzialmente e 
immediatamente la figura dell’autocoscienza, è il contenuto semplice della religione assoluta. In essa 

l’essenza viene saputa come spirito, ovverosia la religione assoluta è la consapevolezza che l’essenza ha 
intorno a sé: di essere spirito. Ché lo spirito è il sapere di se stesso nella sua alienazione, è l’essenza che è 
il movimento del mantenere nel suo essere-altro l’eguaglianza con se stesso… Per questo l’essenza divina 
è rivelata in tale religione… La natura divina è la stessa che l’umana; e questa unità è ciò che viene 
intuito… L’essenza assoluta che è là come un’autocoscienza, sembra essere discesa dalla sua eterna 
semplicità; ma in effetti ha ora con ciò raggiunto la sua essenza suprema

11
. 

Il centro della religione vera è la testimonianza dello spirito come autocoscienza, prima colta 

come esteriore, nella rappresentazione (Cristo) e poi come interiore, come risvegliata nell’intimo 

(comunità animata dallo spirito – cioè il protestantesimo che ha superato l’oggettività sacramentale 

e l’autorità esteriore): 

Ciò che l’uomo sa di Dio è, secondo la comunione essenziale, un sapere comune, cioè l’uomo conosce 
Dio solo in quanto Dio conosce se stesso nell’uomo; questo sapere è l’autocoscienza di Dio… Lo spirito 

dell’uomo che conosce Dio non è che lo spirito di Dio stesso
12

. 

(c) La sete di riconciliazione nell’unità e la centralità dell’amore. Questo processo del 

conoscersi di Dio come spirito va pensato in modo dinamico come vita, forza unificante dell’amore. 

                                                 
8
 Lezioni sulla Filosofia della Storia, cit., 247. 

9
 Lezioni sulla Filosofia della Storia, cit., 248. 

10
 Testo citato in J. SPLETT, La dottrina della Trinità in Hegel, cit., 170. 

11
 Fenomenologia dello Spirito, La Nuova Italia, Firenze 1960, vol. II, 261-262. 

12
 Lezioni sulle prove dell’esistenza di Dio, Laterza, Bari 1970, 40. 



L’uomo in quanto uomo è uno con Dio non in una piatta indistinzione, ma come opposto di Dio a 

sé: come Figlio, che però non è da sé e in sé, ma è vivificato dal Padre, proprio in quell’unità polare 

che Hegel riconosce quale forma essenziale dell’amore. Due testi principali ci aiutano a cogliere 

l’unità dinamica come amore: 

La religione è una con l’amore. L’amato non ci è opposto, è uno con la nostra essenza: in lui vediamo 
solo noi stessi, e tuttavia non è in noi: miracolo che non siamo in grado di capire… Nell’amore rimane 
ancora il separato, ma non più come separato, bensì come unito; ed il vivente sente il vivente

13
. 

Non si danno due volontà indipendenti, due sostanze; Dio e l’uomo devono dunque essere uno. Ma 
l’uomo è Figlio e Dio è il Padre: l’uomo non è indipendente e non ha consistenza in se stesso: egli è, solo 
in quanto si pone dinanzi a Dio, in quanto è una sua modificazione, in quanto cioè il Padre è in lui. In 
questo Figlio sono perciò contenuti anche i discepoli di Gesù: anch’essi sono uno con lui… un reale 
abitare del Padre nel Figlio e del Figlio nei suoi discepoli: questi tutti non sono sostanze assolute e 
separate, unite solo in un concetto universale, bensì sono come la vite nei tralci: una vivente vita della 

divinità in essi… Dio è l’amore e l’amore è Dio: non c’è altra divinità che l’amore; solo ciò che non è 
divino, solo ciò che non ama deve avere la sua divinità nell’idea, fuori di sé. Chi non può credere che Dio 
era in Gesù e che egli abita negli uomini, costui disprezza gli uomini

14
. 

Il modo più alto in cui si rende intuibile la conciliazione spirituale di umano e divino è l’unità del 

sentimento e della sensazione, propria dell’amore, nel quale lo spirito giunge a sé in un altro spirito: 

La vera essenza dell’amore consiste nel rinunciare alla coscienza di sé, nell’obliarsi in un altro sé, ma 

tuttavia nell’avere e possedere se stesso soltanto in questo perire e dimenticarsi. Questa mediazione dello 
spirito con sé e questo compimento di sé a totalità è l’assoluto, ma non in modo che l’assoluto in un altro 
soggetto finito si riunisca con se stesso come soggettività solo singola e quindi finita; al contrario, il 
contenuto della soggettività che si media con sé nell’altro è qui l’assoluto stesso: lo spirito che solo 
nell’altro spirito è sapere e volere di sé come l’assoluto e possiede il soddisfacimento di questo sapere

15
. 

Ma questo amore che unifica, in quanto è assunto nel pensiero, è saputo, è coscienza di sé 

nell’altro, mantiene l’alterità nell’unità? In verità, in questo evento della riconciliazione nell’amore 

l’altro è in qualche modo tolto nella sua alterità, poiché l’altro è considerato come altro per il 

pensiero (di sé). Proprio perché l’altro è considerato come l’altro del pensiero e quindi come limite 

del pensiero, che è superamento di ogni limite (in quanto l’al di là del pensiero può essere saputo 

solo se il pensiero è giunto dall’altra parte e così la sua fine è in verità il suo compimento), l’alterità 

è tolta. L’altro in quanto altro è alla fine il non-altro, ossia è l’io che dalla scissione si riconcilia con 

se stesso. Ma in questo modo ogni distanza viene tolta poiché è spiegata come distanza interna 

dell’«immanente uscir fuori» da sé dell’io. Il mistero della persona svanisce nello sviluppo 

dialettico (affermazione di sé che pone l’altro come contraddizione del sé per recuperarsi nella 

riconciliazione finale). L’alterità, come già il limite del pensiero, è tolta in quanto pensata. 

Ma anche nella stessa Trinità l’alterità dei tre è tolta, così che il Padre che si pensa nel Figlio è lo 

Spirito, ove la vita trinitaria non è altro che il processo dell’essenza assoluta. Dio si contrappone 

l’altro per riprenderlo di nuovo in sé. L’altro è soppresso nel sé, invece di restare riconosciuto nel 

vero rapporto reciproco.  

                                                 
13

 Scritti Teologici Giovanili, Guida, Napoli 1972, 528. 
14

 Scritti Teologici Giovanili, cit., 541-542. 
15

 Testo citato in J. SPLETT, La dottrina della Trinità in Hegel, cit., 170-171. 


