
 1 

LA FORMAZIONE DELLA DOTTRINA TRINITARIA: I GRANDI DOGMI 

 

La storia del dogma trinitario coincide con lo sforzo di mantenere nella sua integrità l’annuncio cristiano: Dio stesso si è 

comunicato, come salvezza definitiva dell'uomo, in Gesù Cristo e nello Spirito. La Trinità è il mysterium salutis, la 

rivelazione e il dono della realtà vera ed eterna di Dio nel dinamismo della storia della salvezza.  

 

Il senso unitario di questa parte è quello di cercare di comprendere i fattori reali che hanno portato alla 

formazione del dogma trinitario. Certo, i dogmi sono risposte agli errori degli eretici, ma qui il problema 

ermeneutico chiede di capire quali forze ed esigenze culturali hanno guidato la risposta teologica della 

Chiesa: si è trattato di ellenizzazione della fede? In concreto questa prima grande tappa della ricerca si 

articolerà attorno alle seguenti domande: 

 
 La questione delle origini: qual è l’origine della fede trinitaria? È la de-escatologizzazione della fede (ossia 

quel ritardo del Ritorno di Gesù glorioso che porta a cercare un nuovo fondamento della fede: non più l'attesa 

di Gesù ma la fede nella sua natura divina) o l’ellenizzazione del messaggio cristiano o la speculazione dello 

gnosticismo sulle entità divine? Per rispondere metteremo in luce la struttura trinitaria della professione di fede 

battesimale e del simbolo di fede (il «credo»). 

 La teologia prenicena: viene sviluppato un nuovo spazio di pensiero teologico: la pre-esistenza, ossia il 

contatto di Dio con l’uomo fin dall’origine (al principio), disegnando l’economia salvifica trinitaria come 

processo di incarnazione. Ne derivano nuove domande: quale è il principio di distinzione del Logos-Figlio nel 

principio? In Dio si distingue un Figlio in relazione alla creazione, ma ciò non comporta l’inferiorità del 

Figlio? 

 Il consustanziale di Nicea. La crisi ariana pone esplicitamente il problema della verità della divinità di Gesù-il 

Figlio in rapporto all’unico vero Dio, il Padre: come va pensato il rapporto di Dio con Gesù? Il Figlio è 

consustanziale al Padre e in relazione di generazione eterna, non di creazione nel tempo. Siamo entrati nello 

spazio della considerazione del mistero di Dio in sé, dall’eternità (Trinità immanente).  

 La formula trinitaria. Il passaggio al Concilio di Costantinopoli è considerato come passaggio dalla teologia 

del Figlio consustanziale alla teologia della formula «una essenza/natura/sostanza e tre ipostasi o persone». 

Cambia la formula per dire il mistero di Dio: cosa è cambiato nel frattempo? Si può dire che il cambiamento è 

dovuto a una nuova forma di fede nicena, creata da compromessi nelle discussioni tra partiti o addirittura dal 

mutamento della filosofia restrostante? In verità il mutamento è causato dal fatto che la divinità dello Spirito 

pone la questione formalmente trinitaria ed esige una formula chiara: non è più il problema della relazione 

Padre-Figlio e quindi del rapporto tra economia salvifica e teologia, ma è il problema dell’unità-distinzione dei 

tre in Dio (teologia, Dio in sé). 

 

 

 

LA QUESTIONE DELLE ORIGINI 

 

1. La struttura originariamente trinitaria del simbolo di fede. Come si passa dalla confessione di fede 

cristologico-pasquale alla fede trinitaria? C’è uno sviluppo, un’esplicitazione, una complicazione, 

un’ellenizzazione del Vangelo? Alcuni teologi protestanti (della teologia liberale) del XIX secolo hanno 

cercato altri fattori esterni quali cause dello sviluppo trinitario delle formule di fede, imputando l’invenzione 

della Trinità ai seguenti fattori: l’ellenizzazione del cristianesimo, la de-escatologizzazione del vangelo o 

l’assunzione di elementi politeisti della mentalità pagana. 

 

Scriveva A. von Harnack: «Nel suo concetto e nel suo sviluppo il dogma è l’opera dello spirito greco sul 

terreno del Vangelo». Dunque la verità dogmatica della Trinità rimanda ultimamente all’assunzione dello 

spirito ellenistico nella riflessione cristiana. In tal senso i mutamenti della dottrina trinitaria nei primi secoli 

rimandano alle diverse scuole filosofiche a cui i Padri si ispiravano.  

 

Per M. Werner la ragione di questa attenzione ad altri elementi culturali e religiose rimanda a una ragione 

interna, ossia al ritardo della venuta di Cristo, che comporta una de-escatologizzazione dell’annuncio 

cristiano e una trasformazione della sua fede. Cristo non è più l’angelo escatologico del mondo nuovo, bensì 

un’essenza divina che ci salva ora. Si passa dal mondo giudaico-apocalittico al mondo culturale 

cosmologico-greco. In questa stessa linea altri ascrivono il sorgere della Trinità all’immissione nel 

cristianesimo di elementi politeisti connessi all’assunzione della cultura popolare greca o a influssi delle 

speculazioni gnostiche (Loofs). 



 2 

 

In verità la struttura delle confessioni di fede primitive mostra che la lettura trinitaria della storia della 

salvezza fu un dato originario e non successivo, creato da fattori esterni. Non è corretta la ricerca di fattori 

estranei alla stessa professione di fede.  

 

(a) L’atto di fede è trinitario. La confessione di fede “Gesù è Signore” esprime anzitutto la relazione 

escatologica col risorto e quindi esprime un atto di affidamento. Ora, come si vede nelle formule trinitarie 

l’essenza del mistero che si realizza nella relazione escatologica col Risorto implica nelle sue dimensioni 

totali la presenza del Padre e l’esperienza dello Spirito in relazione a Gesù Cristo.  

 

La Chiesa è luogo dell’incontro con la Trinità, è spazio in cui si celebra la comunione col Padre e il Figlio 

per azione dello Spirito. Si veda in tal senso l’espressione di Tertulliano: «Ubi tres, Pater et Filus et 

Spiritus Sanctus, ibi ecclesia, quae trium est corpus» (De Baptismo 6,2). In tal senso vanno letti anche i 

saluti iniziali di Ignazio di Antiochia nelle varie lettere alle comunità: «Cercate di tenervi ben saldi […] 

nella fede e nella carità, nel Figlio, nel Padre e nello Spirito, al principio e alla fine. Siate sottomessi al 

vescovo e anche gli uni agli altri, come Gesù Cristo al Padre, nella carne, e gli apostoli a Cristo, al Padre e 

allo Spirito (Magn. 13,1-2). L’unità della Chiesa rimanda all’unità della Trinità. 

 

In questo nuovo spazio dell’esperienza di Dio si celebra una liturgia e si innalzano preghiere a Dio che si 

strutturano in maniera trinitaria. Ciò vale per le benedizioni, secondo la «norma» di Ippolito (Traditio, 6), 

per le dossologie (1Clem. 58,2), ma vale anche della liturgia battesimale (Did. 7,1.3, ove cita la formula 

di Mt 28,19). La stessa preghiera eucaristica ha una struttura trinitaria, in quanto realizza il movimento «a 

Patre per Filium in Spiritu Sancto ad Patrem». Si pensi infine al segno di croce. 

 

 

(b) Le formule di fede non sono il riassunto di seconda mano della Scrittura, il bigino del Vangelo, ma 

piuttosto il suo centro formulato. Queste formule vengono sviluppate dalla tradizione accanto alla Scrittura e 

pretendono di offrire la chiave di interpretazione della Scrittura. La fede trinitaria è l’originaria chiave di 

lettura dell’evento di salvezza testimoniato dalle Scritture. Offre una significativa conferma di questo dato la 

regula fidei (o canone della verità) espressa da Ireneo e Tertulliano nella lotta agli eretici. Essi inseriscono 

talvolta nei loro scritti una regola di fede sintetica, che vuole offrire in sintesi il cuore, il nucleo della verità 

espressa nella Scrittura. Ora, tale regola di fede ha sempre una struttura trinitaria:  

 
«Ed ecco la regola della nostra fede, il fondamento dell’edificio e ciò che rende ferma la nostra condotta: Dio Padre, 

increato, che non può essere contenuto, invisibile, unico Dio, creatore dell’universo; questo è il primo articolo della 

nostra fede. Ma come secondo articolo (abbiamo): il Verbo di Dio, il Figlio di Dio, il Cristo Gesù nostro Signore, 

che è apparso ai profeti… E come terzo articolo lo Spirito Santo, mediante cui i profeti hanno profetizzato e che alla 

fine dei tempi è stato effuso in modo nuovo sull’umanità… » (Ireneo, Demonstratio 3; si veda anche Adversus 

Haereses I,10.1).  

«È per questo che al momento della nostra rinascita, il Battesimo ha luogo mediante questi tre articoli, quel 

battesimo che ci dona la grazia di una nuova nascita in Dio Padre per mezzo del Figlio nello Spirito Santo. Poiché 

coloro che portano lo Spirito di Dio sono condotti al Verbo, cioè al Figlio, ma il Figlio li presenta al Padre e il Padre 

gli procura l’incorruttibilità» (Demonstratio n. 7).  

 

Raccogliamo una testimonianza arcaica del simbolo romano antico. Un’arcaica testimonianza del simbolo 

romano si troverebbe in una brano della lettera scritta attorno al 337 da Marcello di Ancira a papa Giulio. 

Si tratta di una probabile versione greca del simbolo romano. Testo: Epifanio di Salamina, Panarion 72,3,1 

(PG 42,385); Hahn, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln, Leipzig 1897, § 17, 22-23; Ds 11. 

 

Credo in Dio Padre onnipotente, 

e in Cristo Gesù, il Figlio suo unigenito, Signore nostro,  

generato dallo Spirito Santo e da Maria vergine,  

crocifisso sotto Ponzio Pilato e sepolto e resuscitato dai morti il terzo giorno, salito ai cieli e assiso alla 

destra del Padre, donde verrà a giudicare i vivi e i morti, 

e nello Spirito Santo, la santa Chiesa, la remissione dei peccati, la resurrezione della carne, la vita eterna. 

 



 3 

Osservazioni sul simbolo. Il simbolo romano R nasce forse dalla fusione (attorno al 200) di una formula trinitaria 

con una formula cristologica, aggiunta al secondo articolo. Gli studiosi si sono spesso chiesti come leggere 

questo testo. La vecchia leggenda sul simbolo apostolico risolveva il problema dividendo il simbolo in dodici 

articoli: infatti gli apostoli (e Maria), dopo la Pentecoste, enunciarono un articolo di fede e li misero insieme nel 

simbolo, prima di partire per la missione. Si tratta di una leggenda usata per dare valore apostolico al simbolo di 

fede e non è facile ritrovare dodici verità espresse, anche perché non è facile ricostruire una versione originaria 

del simbolo apostolico (si veda DS 1-75). È meglio cercare un principio di intelligibilità interno al simbolo 

stesso, una luce interiore, che ne faccia emergere le dimensioni. In tal senso si potrebbe leggere il simbolo 

disponendolo su due assi, verticale e orizzontale, come segue: 

 
 A. B. C. 

I. Dio Padre Onnipotente 

II. Gesù Cristo 

nato, asceso 

Figlio 

Morto, siede alla destra 

Signore 

Risorto, verrà a giudicare 

III. Spirito/Chiesa Perdono Risurrezione della carne 

 

Il centro del simbolo si trova nell’unico evento (storico) di cui tutti gli apostoli furono testimoni, ossia la morte e 

risurrezione (la Pasqua di Gesù): si tratta di un evento espresso con termini polari, propri del mito e di ogni 

narrazione di eventi fondatori (luce-notte, morte-vita, alto-basso). A partire da questo centro o fuoco prospettico 

possiamo cogliere le relazioni tra i diversi livelli verticale e orizzontale. 
 

Bisogna escludere altre due possibili origini del dogma trinitario. 

 

2. L’angelologia giudeo-cristiana. Si è ritenuto di poter ravvisare una prima forma di dottrina trinitaria nelle 

speculazioni sul Cristo preesistente di ambito giudeocristiano (sètte degli Ebioniti, Elcasaiti, Cerinto; testi: 

Didachè, Erma, Barnaba, Odi di Salomone). In quest’ambito del cristianesimo, scomparso con la caduta di 

Gerusalemme, sarebbero sorte delle speculazioni sul Nome, la Legge, il Principio preesistente in Dio, ma 

anche sugli arcangeli apocalittici Michele (Cristo) e Gabriele (Spirito) o sullo Spirito divino disceso in Maria 

(Lc 1,35), nelle quali venivano anticipate le riflessioni sul Cristo eterno. In altre parole, la cristologia del 

Nome (Fil 2,11), la cristologia angelica o pneumatica avrebbero aperto la strada a considerazioni sul divino 

di Cristo preesistente in Dio e quindi avrebbero inaugurato una prima forma di teologia trinitaria. In verità, 

come rivela la cristologia angelica, simili speculazioni vanno interpretate come una forma di teologia della 

rivelazione e non come una prima forma di teologia trinitaria. Intendono cioè esprimere la definitività della 

rivelazione in Cristo più che il suo essere eterno in Dio. Del resto queste cristologie assunsero da subito una 

forma adozionista, in quanto ritengono che Cristo sia stato “adottato” (nel Battesimo o nella concezione 

verginale) quale Figlio di Dio oppure consacrato come Messia a partire da un determinato momento della sua 

vita. Non si tratta dunque di speculazione trinitaria. 

 

3. Lo gnosticismo. Più complessa è la valutazione delle speculazioni dello gnosticismo sul mistero di Dio. 

Indubbiamente la logica del discorso e molti termini corrispondono da vicino a quelli utilizzati dalla teologia 

trinitaria. In alcune correnti gnostiche si parla del Dio misterioso e inconoscibile, il Padre, che dall’abisso del 

suo mistero produce-genera-emana (probole) un Logos, un pensiero riflesso del suo mistero. Questa 

generazione avviene nel grembo di Dio che è Spirito. È costituita la prima triade da cui derivano, mediante 

gradazioni discendenti i diversi eoni o mondi, fino a raggiungere l’anima umana, consustanziale del Logos, e 

il corpo, derivato dall’originaria materia informe. L’uomo deve liberarsi mediante la gnosi (vera conoscenza) 

dal principio materiale e tornare al Padre. 

 

In verità, se anche molti termini trinitari coincidono (Ario rifiutava il termine niceno “consustanziale” perché 

valentiniano, ossia gnostico), la fede cristiana si distinse da subito dalla speculazione gnostica. Questa, 

infatti, si presentava come una teogonia o cosmogonia (mito sulle origini degli dèi e del mondo) avente 

un’impostazione dualista (opposizione materia e spirito), che disprezzava la storia, il tempo e il corpo.  

 

Come mostra la dura opposizione di Ireneo di Lione, gli gnostici avevano un principio di intelligibilità, una 

prospettiva di interpretazione del Vangelo che non coincideva con la testimonianza apostolica, anzi era 

estranea a questa. Non poteva perciò costituire il vero fondamento di una fede trinitaria, la quale si basa 

invece semplicemente sulla testimonianza di Gesù riguardo alla benevolenza (eudokìa) del Padre, che si è 

compiaciuto di generaci in Cristo fin dall’origine del mondo, come figli: «Attraverso tutto ciò (la storia della 

salvezza attestata dalla Scrittura) è Dio Padre che si fa conoscere: lo Spirito offre la sua assistenza, il Figlio 



 4 

fornisce il suo ministero, il Padre notifica il suo beneplacito (eudokìa, compiacenza) e l’uomo è reso perfetto 

in vista della salvezza» (Adversus Haereses IV,20,6).  

 

LA TEOLOGIA TRINITARIA PRENICENA 

Il trinitarismo economico 

 

1. La questione interpretativa 

 

La difficile interpretazione di uno «spostamento d’accento». Una prima interpretazione legge il passaggio 

dalla teologia biblica a quella patristica come lo spostamento da un’impostazione escatologica, che pensa alla 

verità nel compimento delle promesse e quindi alla fine del processo storico, a un’impostazione protologica e 

astorica, che cerca la verità all’origine e nell’essenza, ossia in un’astrazione atemporale che presuppone la 

distinzione netta tra tempo ed eternità, divenire ed essenza (W. Pannemberg). È rilevabile un simile 

mutamento di orizzonte di comprensione? Come va inteso? 

 

Mentre gli apostoli collegavano questo nome (Figlio di Dio) all’ascesa di Gesù Cristo risorto alla destra di 

Dio, avvenimento che assumeva la figura della fine dei tempi, coloro che annunciavano il kerigma ai 

giudei e ai pagani in quest’epoca lo collegavano alla sua venuta nella storia, che facevano risalire 

all’inizio dei tempi. La predicazione mediante le Scritture antiche, che servivano agli apostoli per provare 

che Gesù è il discendente promesso ai Patriarchi e a Davide, il Messia atteso dai profeti, serve ai loro 

successori per mostrare che il Cristo annuncia se stesso venendo nella storia come Figlio di Dio prima 

ancora di nascere come uomo. Sintomatico di questo mutamento è il senso del termine “preesistente”, che 

in maniera speciale si lega al titolo “Figlio di Dio”… Lo sguardo della fede scruta non più la fine dei 

tempi, ma il loro inizio, cambiando direzione, ma sotto la spinta della medesima argomentazione. Si 

afferma che la salvezza, che consiste per gli eletti nell’ascendere presso Dio come suoi figli al seguito del 

suo Figlio primogenito dei morti, è da sempre venuta da Dio per mezzo del suo Figlio primogenito di ogni 

creatura… Ricapitolando in sé l’inizio e la fine, il Cristo è unito a Dio nello stesso avvenimento donatore 

di vita e salvezza, di rivelazione di senso. Ma è unito a Dio a quale titolo e fino a che punto? Essere 

deiforme o identico a Dio? La questione è implicata nel termine “preesistenza”… Ireneo evita ancora la 

questione dell’origine del Figlio, ma esclude allo stesso tempo qualsiasi differenza, disuguaglianza o 

separazione tra il Figlio e il Padre, che egli tiene uniti con un legame di coesistenza indissolubile… La 

difficoltà rinascerà finché non si sarà spiegato come il Figlio condivide ciò che è proprio di Dio senza che 

Dio cessi di essere unico e come il Figlio rimanga altro da Dio senza essere un altro Dio. (J. MOINGT, 

L’homme qui venait de Dieu, Paris, Cerf 1993, 142-143). 

 

Una seconda interpretazione problematizzante vede nel periodo patristico l’affermarsi di una cristologia del 

Figlio eterno preesistente (Logos) a scapito della verità messianica di Gesù e quindi la perdita del contesto 

storico salvifico del discorso cristologico, riletto ora sull’asse verticale della discesa/ascesa dall’eternità al 

tempo e poi di nuovo all’eternità (J. Moltmann).  

 

In verità una simile lettura non rende giustizia del senso del “preesistente”, che non indica immediatamente 

il Figlio eterno, ma invece il Cristo-Logos all’inizio delle vie di Dio con l’uomo, anzi quale principio ultimo 

delle vie di Dio con la creazione. In Gesù, riconosciuto come il Cristo, si riassumano in unità tutte le vie di 

Dio con l’uomo, tutte le sue promesse e le sue manifestazioni. In un certo senso Gesù in quanto Cristo è il 

compimento unificante delle vie di Dio, della sua economia e quindi la realizzazione delle promesse 

messianiche. Verifichiamo quanto detto in relazione ad alcuni testi dei Padri: 
 

«Il Figlio di Lui, colui che solo può essere chiamato propriamente Figlio, il Verbo che coesiste ed è generato prima 

delle cose create, quando in principio per mezzo di lui creò ogni cosa e dette un ordine, è chiamato Cristo per il fatto 

di essere l’“unto” e perché Dio, per mezzo di lui, ha ordinato ogni cosa; questo nome racchiude un significato 

sconosciuto, nello stesso modo della denominazione “Dio”… Gesù è un nome che significa uomo e salvatore… Egli 

fu generato per volere di Dio Padre a vantaggio degli uomini che hanno fede» (Giustino, 1Apologia, 6,3-5). 

 

«E questa è la disposizione e la regola della nostra fede: Dio, Padre increato, creatore di tutte le cose… E il secondo 

articolo è questo: il Verbo di Dio, il Figlio di Dio, il Signore nostro Gesù Cristo, che è apparso ai profeti secondo la 

forma della loro profezia e secondo la virtù delle disposizioni del Padre, per opera del quale ogni opera è stata 



 5 

creata. Ed è egli che alla consumazione dei tempi, per compiere e comprendere ogni cosa, si è fatto uomo tra gli 

uomini» (Ireneo, Esposizione della predicazione apostolica, 6-7) 

 

«Perciò Luca presenta una genealogia che va dalla nascita del Signore nostro fino ad Adamo e comprende 

settantadue generazioni: congiunge la fine al principio e dimostra che egli stesso ha ricapitolato in se stesso tutte le 

genti disseminate fin dal tempo di Adamo e tutte le lingue e le generazioni umane insieme ad Adamo stesso» 

(Ireneo, Contro le eresie, III, 22.3). 

 

2. Il nuovo spazio teologico e le sue dimensioni 

 

(a) Un nuovo spazio di pensiero teologico e la sua interpretazione: 

 

«Il racconto sistematico della vicenda di Cristo comincia all’inizio del secondo secolo con la predicazione 

apologetica del vangelo a giudei e pagani. Il filosofo Giustino di Roma ne è il principale testimone. Si 

lasciano da parte gli insegnamenti e gli scritti degli apostoli e degli evangelisti, che rimangono la base 

della predicazione, e si punta lo sguardo su Gesù annunciato come l’oggetto della fede cristiana in 

quanto preesiste alla sua nascita nella carne in qualità di Logos e Figlio di Dio. Questo tipo di discorso 

si dota rapidamente di una regola di verità col vescovo Ireneo di Lione che combatte i primi eretici, 

ovvero gli gnostici».  

 

La forza del discorso sulla preesistenza consiste proprio nella sua capacità di mostrare il Cristo che 

interviene e appare nella storia prima della sua nascita umana, già inviato da Dio nel mondo e rivestito della 

sua autorità, ma inviato a preparare una missione destinata a compiersi nel futuro. Preesisteva dunque alla 

sua nascita nel tempo in quanto Verbo inviato da Dio.  

 

(b) Il nome Logos indica quindi un nuovo esercizio di narratività, cioè la rilettura della storia di Gesù in 

quella di Israele e in quella della cultura universale. Quando Gesù è stato riconosciuto dalla fede come 

l’inviato di Dio unico e definitivo per tutti gli uomini di tutti i tempi, si postula che la missione sia esercitata 

al di là dei limiti del tempo e si racconta questa missione dandole le dimensioni della storia universale. 

Siamo nello spazio dell’«economia salvifica».  

 

La parola «oikonomia» (in latino: dispositio, dispensatio) indica in senso profano l’amministrazione e 

gestione dei beni di una casa o il sovrintendere a un ufficio secondo un progetto o disegno. In questo duplice 

senso (amministrazione, disegno) si trova anche nelle lettere di Paolo (1Cor 9,17; Col 1,25; Ef 1,9-10; Ef 

3,2.7-9; Tt 1,4 e 1Tm 1,4): 

 

In generale «economia» indica dunque il piano reso manifesto nella venuta di Cristo. Economia è 

l’attualizzazione nel tempo e nella storia del piano eterno della redenzione, dell’ordinamento 

provvidenziale di tutte le cose. […] Oikonomia venne usato dai Padri apostolici per indicare tutta la serie 

degli eventi relativi a Cristo. Nella Chiesa primitiva il termine venne usato in maniera assai generica. Se 

ne possono discernere alcuni significati di base. In primo luogo, oikonomia significa il piano, 

l’organizzazione o l’ordinamento provvidenziale del cosmo da parte di Dio. In secondo luogo, prima della 

fine del terzo secolo oikonomia viene inteso in senso più ristretto come sinonimo di incarnazione. In terzo 

luogo, oikonomia si riferisce al rapporto proporzionale e al coordinamento degli elementi costitutivi di un 

tutto, come nella distribuzione della divinità fra le persone divine. 

 

(c) In questo nuovo spazio di narrazione teologica si trova una delle possibili origini della nozione di 

persona in teologia trinitaria. Siamo rimandati al contributo dell’«esegesi prosopografica». L’associazione 

della nozione di persona coi tre nomi divini si viene elaborando anzitutto nel contesto dell’economia. È 

suggestivo pensare che l’idea di persona articoli il significato dei nomi Padre, Figlio e Spirito in uno spazio 

narrativo e storico-salvifico. Riprendendo la formula quasi tecnica di retori e grammatici «ex persona – in 

persona» (ek prosopou – en prosopo), usata per indicare che l’autore di un’opera parlava «per bocca» di un 

personaggio messo in scena, Giustino spiega ai pagani che il Logos divino, che ispira i profeti e di cui si 

legge la parola nella Scrittura, parla «ek prosopou» cioè «per bocca di Dio e di Cristo. Per meglio precisare 

la spiegazione, Giustino ricorda il procedimento letterario del dialogo: «I vostri scrittori non fanno lo stesso? 

Il medesimo autore che scrive tutto, mette in scena delle persone in dialogo (prosopa ta dialegòmena)» (I 

Apol. 36: PG 6,385). Nella controversia con giudei e pagani, i cristiani imparano a scrutare le Scritture per 



 6 

scoprirvi la presenza del Padre e del Figlio nella distinzione delle «voci» impegnate in un dialogo e quindi 

attribuendo le parole ora all’uno ora all’altro interlocutore. 

 

3. La questione teologica 

 

Nell’insieme di queste argomentazioni l’affermazione della divinità del Cristo è legata a quella della sua 

preesistenza: egli preesiste in quanto Dio, figlio e Logos di Dio. Quest’affermazione è di un’importanza 

estrema, ma occorre moderarne la portata iniziale. Il concetto di preesistenza infatti permette di risalire agli 

inizi dei tempi, ma non al di là di esso. Non equivale al concetto di esistenza eterna. La sua divinità è più di 

ordine funzionale che metafisico.  

 

Nel II e III secolo iniziano le prime riflessioni sul rapporto del Logos con Dio e in particolare sulla sua 

relazione col Padre. La riflessione teologica è caratterizzabile secondo due linee: la teologia del Logos, già 

presente negli Apologisti e in Origene, e la teologia monarchiana (moné arché = unico principio), presente 

soprattutto ad Antiochia e in Occidente (teologia romana). Le due linee teologiche si prestavano a 

interpretazioni equivoche ed eterodosse: la teologia del Logos tendeva al subordinazionismo, cioè a fare del 

Logos una realtà inferiore a Dio Padre, tutelando così la distinzione in Dio stesso ma perdendo 

l’uguaglianza; la teologia monarchiana era esposta all'esito modalista (sabellianesimo) o adozionista, ossia 

all'affermazione che l’unica realtà divina è presente in pienezza nel Padre e appare diversamente nella storia 

della salvezza, secondo i «modi» del Cristo e dello Spirito, destinati ad essere riassorbiti nell'unica realtà 

divina. 

 

2.1. La Teologia del Logos. Nell’ambito della riflessione degli Apologisti (Teofilo di Antiochia, Taziano, 

Giustino) viene assunta chiaramente la riflessione filosofica sulla vera natura di Dio, in opposizione alla 

mitologia politeista. Ciò implica però anche l’assunzione di schemi di pensiero ellenistici e in particolare 

della comprensione cosmologica della relazione tra Dio e il mondo, intesa come relazione tra fondamento e 

fondato, invisibile e visibile, immutabile e mutevole. All’interno di questo schema di pensiero gli Apologisti 

(ma anche Clemente di Alessandria e Origene) assumono l’idea del divino organizzato secondo ordini 

degradanti propria del medioplatonismo (ossia di quella corrente di pensiero compresa tra il I secolo a.C. e il 

II d.C., che rilegge i testi di Platone, cercando una conciliazione con Aristotele): il Dio supremo è qualificato 

come l’indicibile e inconoscibile origine senza origine di tutte le cose (si veda Albino, Didaskalos, c. 10). In 

tale contesto si parla di un “primo Dio, che è in sé semplice, perché è interamente un tutt’uno con se stesso e 

non può essere diviso”; di un secondo e terzo dio, congiunti alla materia a formare la diade originaria. Questa 

materia divide, distrae il dio dal vero principio, poiché il secondo e terzo dio sono impegnati a dare ordine 

intelligibile alla materia informe. Il mondo intelligibile e quindi il cosmo delle idee viene così inteso come il 

pensiero eterno del Dio. E’ proprio questa figura mediatrice tra Dio e il cosmo che viene identificata col 

Logos.  

 

Il problema di questo schema di pensiero sta nel rischio subordinante: il Padre è la pienezza della divinità 

mentre il Logos è il suo pensiero, il mondo arcetipo delle idee con cui è animata la materia. La questione 

aperta per la teologia trinitaria è duplice: in rapporto al Padre ci si chiede se questo Logos abbia una sua 

consistenza o sussistenza in Dio, oppure sia solo il pensiero di Dio Padre; in tal caso però, se il Logos è 

ridotto a una qualità di Dio, al logikos che il Padre ha da sempre, ci si deve chiedere se il Logos sia una 

qualità e quindi una parte di un Dio più grande o sia Dio uguale a Dio Padre; in rapporto al cosmo invece ci 

si deve chiedere se il Logos sia emanato, generato, pensato solo in vista o in funzione della creazione da 

compiere oppure se sussista dall’eternità in sé e per sé, nel seno del Padre (quale rapporto c’è tra generazione 

del Logos e funzione creatrice?). Origene risponderebbe alle due domande precisando che il Logos è puro 

riflesso del Padre come il raggio rispetto al sole, anche se il Padre è il Dio (ho theos) mentre il Logos è solo 

Dio (theos); però il Logos abita da sempre nel Padre, è con Lui da prima della creazione del mondo e quindi 

è dall’eternità generato dal Padre. Il problema rimane comunque aperto, in quanto il mondo delle idee è 

coeterno a Dio. Né aiuta a chiarire il problema la distinzione tra il Logos endiathetòs (immanente, che abita 

in Dio) e il Logos proforikòs (pronunciato dal Padre in vista della creazione).  

 

2.2. La corrente teologica del monarchianesimo è una sensibilità teologica originaria, che vuole tutelare il 

dato fondamentale della regola di fede, ossia l’unicità di Dio e la sua trascendenza, pur ammettendo la vera 



 7 

divinità di Gesù Cristo. La difesa ad oltranza dell’unicità di Dio spinge però a offuscare la distinzione tra 

Padre e Figlio.  

 

In questa direzione si colloca il monarchianesimo eterodosso nelle sue due forme: il monarchianesimo 

dinamico-adozionista, che riconosce in Gesù l’uomo su cui è disceso lo Spirito di Dio (Teodoto il conciaio, a 

Roma nel 190, scomunicato da papa Vittore, e Teodoto il banchiere, del III secolo, scomunicato da papa 

Zefirino); il monarchianesimo modalista, che pensa alle manifestazioni del Figlio e dello Spirito come ad 

espansioni, dilatazioni, prolungamenti dell’unico Dio, che assume queste figure per farsi conoscere e 

salvarci. In Noeto di Smirne ciò significa che Dio Padre compare tra noi in Gesù e quindi nasce, soffre e 

muore per noi (patripassianesimo); mentre per Sabellio c’è una proiezione-dilatazione del Padre nel Figlio e 

nello Spirito, destinata a riassorbirsi nell’unico Dio alla fine dei tempi, quando Dio sarà tutto in tutti.  

 

In una forma moderata e ortodossa il monarchianesimo è presente nella teologia romana dei papi Zefirino 

(198-217) e Callisto (217-222), accusati dagli avversari (Ippolito) di essere eretici. In verità i papi cercavano 

di tutelare l’unicità di Dio (mone arché) come dato irrinunciabile della fede, pur mantenendo l’affermazione 

della divinità di Gesù Cristo. Pare che Zefirino abbia affermato: «Io conosco soltanto un unico Dio, Gesù 

Cristo, e nessun altro, che nacque e soffrì», precisando però «Non fu il Padre che morì, ma il Figlio». Si vede 

l’ambiguità delle espressioni, ma anche l’intenzione corretta del papa. 

 

La lettera di Dionigi di Roma a Dionigi di Alessandria 

 

2. A buon diritto vorrei parlare, di seguito, anche contro coloro che dividono, lacerano e distruggono il 

kerigma più santo della Chiesa di Dio, la Monarchia (di Dio), in tre potenze e tre ipostasi e divinità separate. 

Ho infatti appreso che alcuni di quanti tra voi, in qualità di catechisti e maestri, istruiscono sulla parola di 

Dio, sono promotori di questa concezione: in breve, si oppongono diametralmente all'opinione di Sabellio. 

3. Costui [Sabellio] bestemmia, asserendo che il Figlio stesso è il Padre e viceversa; quelli annunciano in 

certo modo tre dèi [subordinazionisti o Marcione], dividendo in tre ipostasi reciprocamente estranee (e) del 

tutto separate la santa Monade. E' necessario, infatti, che il Logos divino sia unito con il Dio di tutte le cose e 

bisogna che lo Spirito Santo dimori e viva in Dio. È inoltre assolutamente necessario che anche la Triade 

divina si ricapitoli e riunisca in uno solo, come in un vertice, intendo dire nel Dio di tutte le cose, 

l'onnipotente, poiché l'insegnamento del folle Marcione - che divide in tre principi la Monarchia - è 

ammaestramento diabolico, ma non dei veri discepoli di Cristo e di quanti trovano gradimento nelle dottrine 

del Salvatore. Costoro, infatti, ben conoscono una Triade proclamata dalla Scrittura divina, ma non un 

Testamento né Antico né Nuovo che annunci Tre dèi. 

 

4. Non meno biasimevole sarebbe anche chi ritiene il Figlio un’entità prodotta (poiema) e reputa che il 

Signore abbia avuto origine come una qualsiasi delle cose realmente fatte, dal momento che le asserzioni 

divine attestano espressamente nei suoi confronti una generazione congrua e conveniente, non invece una 

creazione e una plasmazione. Dire che il Signore è in qualche modo “manufatto” è una bestemmia non 

comune, bensì la più grave. Se il Figlio, infatti, è stato fatto, v'era un tempo in cui non c'era; era invece da 

sempre, se è «nel Padre», come egli stesso afferma (Gv 14,10), e se il Cristo è «Logos, Sapienza e Potenza». 

Le divine Scritture del resto, come sapete, dicono che il Cristo è queste cose (Gv 1; 1Cor 1,24) e tali cose 

sono potenze esistenti in Dio. Se pertanto il Figlio è stato fatto, v'era un tempo in cui non era queste cose; 

v'era un tempo quando Dio era senza queste cose; ma ciò è il massimo dell'assurdità.  

5. E perché discorrere più a lungo su questo con voi, uomini portatori dello Spirito e che ben conoscete le 

assurdità derivanti dall'affermare che il Figlio è un'entità prodotta? Mi sembrano non avervi posto mente i 

sostenitori di questa opinione e perciò non hanno assolutamente compreso la verità, avendo inteso 

diversamente da come qui vuole la Scrittura divina e profetica (l’espressione): «Il Signore mi creò come 

principio delle sue vie» (Pr 8,22). 

6. Come sapete, il significato di "creò" non è univoco. Qui infatti "creò" va inteso in luogo di "prepose" alle 

opere da lui fatte, fatte mediante il Figlio stesso. Il «creò» non si dovrebbe intendere nel senso di «fece». 

«Creare», infatti, differisce da «fare». [...] 

7. Non bisogna dunque né dividere in tre divinità l'ammirabile e divina Monade, né sminuire, ricorrendo 

all'idea di produzione, la dignità e la trascendente grandezza del Signore; bisogna invece credere in Dio, 

Padre onnipotente, in Cristo Gesù, il suo Figlio, e nello Spirito Santo e (credere) che il Logos è unito al Dio 

di tutte le cose. Dice infatti: "Io e il Padre siamo una cosa sola" (Gv 10,30) e "Io sono nel Padre e il Padre è 



 8 

in me" (Gv 14,10). In questo modo si potrà tutelare sia la Triade divina sia il santo kerigma della 

Monarchia». 


