LA FORMAZIONE DELLA DOTTRINA TRINITARIA: | GRANDI DOGMI

La storia del dogma trinitario coincide con lo sforzo di mantenere nella sua integrita 1’annuncio cristiano: Dio stesso si &
comunicato, come salvezza definitiva dell'uomo, in Gesu Cristo e nello Spirito. La Trinita & il mysterium salutis, la
rivelazione e il dono della realta vera ed eterna di Dio nel dinamismo della storia della salvezza.

Il senso unitario di questa parte & quello di cercare di comprendere i fattori reali che hanno portato alla
formazione del dogma trinitario. Certo, i dogmi sono risposte agli errori degli eretici, ma qui il problema
ermeneutico chiede di capire quali forze ed esigenze culturali hanno guidato la risposta teologica della
Chiesa: si ¢ trattato di ellenizzazione della fede? In concreto questa prima grande tappa della ricerca si
articolera attorno alle seguenti domande:

e La questione delle origini: qual ¢ 1’origine della fede trinitaria? E la de-escatologizzazione della fede (ossia
quel ritardo del Ritorno di Gesu glorioso che porta a cercare un nuovo fondamento della fede: non piu I'attesa
di Gesu ma la fede nella sua natura divina) o ’ellenizzazione del messaggio cristiano o la speculazione dello
gnosticismo sulle entita divine? Per rispondere metteremo in luce la struttura trinitaria della professione di fede
battesimale e del simbolo di fede (il «credo»).

e La teologia prenicena: viene sviluppato un nuovo spazio di pensiero teologico: la pre-esistenza, ossia il
contatto di Dio con 1'uomo fin dall’origine (al principio), disegnando 1’economia salvifica trinitaria come
processo di incarnazione. Ne derivano nuove domande: quale ¢ il principio di distinzione del Logos-Figlio nel
principio? In Dio si distingue un Figlio in relazione alla creazione, ma cid non comporta 1’inferiorita del
Figlio?

e |l consustanziale di Nicea. La crisi ariana pone esplicitamente il problema della verita della divinita di Gesu-il
Figlio in rapporto all’unico vero Dio, il Padre: come va pensato il rapporto di Dio con Gesu? Il Figlio ¢
consustanziale al Padre e in relazione di generazione eterna, non di creazione nel tempo. Siamo entrati nello
spazio della considerazione del mistero di Dio in sé, dall’eternita (Trinitd immanente).

e La formula trinitaria. 1l passaggio al Concilio di Costantinopoli ¢ considerato come passaggio dalla teologia
del Figlio consustanziale alla teologia della formula «una essenza/natura/sostanza e tre ipostasi 0 persone».
Cambia la formula per dire il mistero di Dio: cosa € cambiato nel frattempo? Si puo dire che il cambiamento ¢
dovuto a una nuova forma di fede nicena, creata da compromessi nelle discussioni tra partiti o addirittura dal
mutamento della filosofia restrostante? In verita il mutamento e causato dal fatto che la divinita dello Spirito
pone la questione formalmente trinitaria ed esige una formula chiara: non € piu il problema della relazione
Padre-Figlio e quindi del rapporto tra economia salvifica e teologia, ma ¢ il problema dell’unita-distinzione dei
tre in Dio (teologia, Dio in sé).

LA QUESTIONE DELLE ORIGINI

1. La struttura originariamente trinitaria del simbolo di fede. Come si passa dalla confessione di fede
cristologico-pasquale alla fede trinitaria? C’¢ uno sviluppo, un’esplicitazione, una complicazione,
un’ellenizzazione del Vangelo? Alcuni teologi protestanti (della teologia liberale) del XIX secolo hanno
cercato altri fattori esterni quali cause dello sviluppo trinitario delle formule di fede, imputando /’invenzione
della Trinita ai seguenti fattori: I’ellenizzazione del cristianesimo, la de-escatologizzazione del vangelo o
I’assunzione di elementi politeisti della mentalita pagana.

Scriveva A. von Harnack: «Nel suo concetto e nel suo sviluppo il dogma ¢ 1’opera dello spirito greco sul
terreno del VVangelo». Dunque la verita dogmatica della Trinita rimanda ultimamente all’assunzione dello
spirito ellenistico nella riflessione cristiana. In tal senso i mutamenti della dottrina trinitaria nei primi secoli
rimandano alle diverse scuole filosofiche a cui i Padri si ispiravano.

Per M. Werner la ragione di questa attenzione ad altri elementi culturali e religiose rimanda a una ragione
interna, ossia al ritardo della venuta di Cristo, che comporta una de-escatologizzazione dell’annuncio
cristiano e una trasformazione della sua fede. Cristo non ¢ piu I’angelo escatologico del mondo nuovo, bensi
un’essenza divina che ci salva ora. Si passa dal mondo giudaico-apocalittico al mondo culturale
cosmologico-greco. In questa stessa linea altri ascrivono il sorgere della Trinita all’immissione nel
cristianesimo di elementi politeisti connessi all’assunzione della cultura popolare greca o a influssi delle
speculazioni gnostiche (Loofs).



In verita la struttura delle confessioni di fede primitive mostra che la lettura trinitaria della storia della
salvezza fu un dato originario e non successivo, creato da fattori esterni. Non & corretta la ricerca di fattori
estranei alla stessa professione di fede.

(@) L’atto di fede e trinitario. La confessione di fede “Gesu ¢ Signore” esprime anzitutto la relazione
escatologica col risorto e quindi esprime un atto di affidamento. Ora, come si vede nelle formule trinitarie
I’essenza del mistero che si realizza nella relazione escatologica col Risorto implica nelle sue dimensioni
totali la presenza del Padre e 1’esperienza dello Spirito in relazione a Gesu Cristo.

La Chiesa ¢ luogo dell’incontro con la Trinita, € spazio in cui si celebra la comunione col Padre e il Figlio
per azione dello Spirito. Si veda in tal senso 1’espressione di Tertulliano: «Ubi tres, Pater et Filus et
Spiritus Sanctus, ibi ecclesia, quae trium est corpus» (De Baptismo 6,2). In tal senso vanno letti anche i
saluti iniziali di Ignazio di Antiochia nelle varie lettere alle comunita: «Cercate di tenervi ben saldi [...]
nella fede e nella carita, nel Figlio, nel Padre e nello Spirito, al principio e alla fine. Siate sottomessi al
vescovo e anche gli uni agli altri, come Gesu Cristo al Padre, nella carne, e gli apostoli a Cristo, al Padre e
allo Spirito (Magn. 13,1-2). L’unita della Chiesa rimanda all’unita della Trinita.

In questo nuovo spazio dell’esperienza di Dio si celebra una liturgia e si innalzano preghiere a Dio che si
strutturano in maniera trinitaria. Cio vale per le benedizioni, secondo la «normax di Ippolito (Traditio, 6),
per le dossologie (1Clem. 58,2), ma vale anche della liturgia battesimale (Did. 7,1.3, ove cita la formula
di Mt 28,19). La stessa preghiera eucaristica ha una struttura trinitaria, in quanto realizza il movimento «a
Patre per Filium in Spiritu Sancto ad Patrem». Si pensi infine al segno di croce.

(b) Le formule di fede non sono il riassunto di seconda mano della Scrittura, il bigino del Vangelo, ma
piuttosto il suo centro formulato. Queste formule vengono sviluppate dalla tradizione accanto alla Scrittura e
pretendono di offrire la chiave di interpretazione della Scrittura. La fede trinitaria ¢ 1’originaria chiave di
lettura dell’evento di salvezza testimoniato dalle Scritture. Offre una significativa conferma di questo dato la
regula fidei (o canone della verita) espressa da Ireneo e Tertulliano nella lotta agli eretici. Essi inseriscono
talvolta nei loro scritti una regola di fede sintetica, che vuole offrire in sintesi il cuore, il nucleo della verita
espressa nella Scrittura. Ora, tale regola di fede ha sempre una struttura trinitaria:

«Ed ecco la regola della nostra fede, il fondamento dell’edificio e cio che rende ferma la nostra condotta: Dio Padre,
increato, che non puo essere contenuto, invisibile, unico Dio, creatore dell’universo; questo & il primo articolo della
nostra fede. Ma come secondo articolo (abbiamo): il Verbo di Dio, il Figlio di Dio, il Cristo Gesu nostro Signore,
che ¢ apparso ai profeti... E come terzo articolo lo Spirito Santo, mediante cui i profeti hanno profetizzato e che alla
fine dei tempi € stato effuso in modo nuovo sull’'umanita... » (Ireneo, Demonstratio 3; si veda anche Adversus
Haereses 1,10.1).

«E per questo che al momento della nostra rinascita, il Battesimo ha luogo mediante questi tre articoli, quel
battesimo che ci dona la grazia di una nuova nascita in Dio Padre per mezzo del Figlio nello Spirito Santo. Poiché
coloro che portano lo Spirito di Dio sono condotti al Verbo, cioé al Figlio, ma il Figlio li presenta al Padre e il Padre
gli procura I’incorruttibilitay (Demonstratio n. 7).

Raccogliamo una testimonianza arcaica del simbolo romano antico. Un arcaica testimonianza del simbolo
romano si troverebbe in una brano della lettera scritta attorno al 337 da Marcello di Ancira a papa Giulio.
Si tratta di una probabile versione greca del simbolo romano. Testo: Epifanio di Salamina, Panarion 72,3,1
(PG 42,385); Hahn, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln, Leipzig 1897, § 17, 22-23; Ds 11.

Credo in Dio Padre onnipotente,

e in Cristo Gesu, il Figlio suo unigenito, Signore nostro,
generato dallo Spirito Santo e da Maria vergine,
crocifisso sotto Ponzio Pilato e sepolto e resuscitato dai morti il terzo giorno, salito ai cieli e assiso alla
destra del Padre, donde verra a giudicare i vivi e i morti,

e nello Spirito Santo, la santa Chiesa, la remissione dei peccati, la resurrezione della carne, la vita eterna.



Osservazioni sul simbolo. 1l simbolo romano R nasce forse dalla fusione (attorno al 200) di una formula trinitaria
con una formula cristologica, aggiunta al secondo articolo. Gli studiosi si sono spesso chiesti come leggere
questo testo. La vecchia leggenda sul simbolo apostolico risolveva il problema dividendo il simbolo in dodici
articoli: infatti gli apostoli (e Maria), dopo la Pentecoste, enunciarono un articolo di fede e li misero insieme nel
simbolo, prima di partire per la missione. Si tratta di una leggenda usata per dare valore apostolico al simbolo di
fede e non é facile ritrovare dodici verita espresse, anche perché non é facile ricostruire una versione originaria
del simbolo apostolico (si veda DS 1-75). E meglio cercare un principio di intelligibilita interno al simbolo
stesso, una luce interiore, che ne faccia emergere le dimensioni. In tal senso si potrebbe leggere il simbolo
disponendolo su due assi, verticale e orizzontale, come segue:

A. B. C.
. Dio Padre Onnipotente
I1. Gesu Cristo Figlio Signore

nato, asceso Morto, siede alla destra Risorto, verra a giudicare
11 Spirito/Chiesa Perdono Risurrezione della carne

Il centro del simbolo si trova nell’unico evento (storico) di cui tutti gli apostoli furono testimoni, ossia la morte e
risurrezione (la Pasqua di Gesu): si tratta di un evento espresso con termini polari, propri del mito e di ogni
narrazione di eventi fondatori (luce-notte, morte-vita, alto-basso). A partire da questo centro o fuoco prospettico
possiamo cogliere le relazioni tra i diversi livelli verticale e orizzontale.

Bisogna escludere altre due possibili origini del dogma trinitario.

2. L’angelologia giudeo-cristiana. Si € ritenuto di poter ravvisare una prima forma di dottrina trinitaria nelle
speculazioni sul Cristo preesistente di ambito giudeocristiano (sette degli Ebioniti, Elcasaiti, Cerinto; testi:
Didache¢, Erma, Barnaba, Odi di Salomone). In quest’ambito del cristianesimo, scomparso con la caduta di
Gerusalemme, sarebbero sorte delle speculazioni sul Nome, la Legge, il Principio preesistente in Dio, ma
anche sugli arcangeli apocalittici Michele (Cristo) e Gabriele (Spirito) o sullo Spirito divino disceso in Maria
(Lc 1,35), nelle quali venivano anticipate le riflessioni sul Cristo eterno. In altre parole, la cristologia del
Nome (Fil 2,11), la cristologia angelica o pneumatica avrebbero aperto la strada a considerazioni sul divino
di Cristo preesistente in Dio e quindi avrebbero inaugurato una prima forma di teologia trinitaria. In verita,
come rivela la cristologia angelica, simili speculazioni vanno interpretate come una forma di teologia della
rivelazione e non come una prima forma di teologia trinitaria. Intendono cioe esprimere la definitivita della
rivelazione in Cristo pil che il suo essere eterno in Dio. Del resto queste cristologie assunsero da subito una
forma adozionista, in quanto ritengono che Cristo sia stato “adottato” (nel Battesimo o nella concezione
verginale) quale Figlio di Dio oppure consacrato come Messia a partire da un determinato momento della sua
vita. Non si tratta dunque di speculazione trinitaria.

3. Lo gnosticismo. Piu complessa € la valutazione delle speculazioni dello gnosticismo sul mistero di Dio.
Indubbiamente la logica del discorso e molti termini corrispondono da vicino a quelli utilizzati dalla teologia
trinitaria. In alcune correnti gnostiche si parla del Dio misterioso e inconoscibile, il Padre, che dall’abisso del
suo mistero produce-genera-emana (probole) un Logos, un pensiero riflesso del suo mistero. Questa
generazione avviene nel grembo di Dio che & Spirito. E costituita la prima triade da cui derivano, mediante
gradazioni discendenti i diversi eoni o mondi, fino a raggiungere 1’anima umana, consustanziale del Logos, e
il corpo, derivato dall’originaria materia informe. L’uomo deve liberarsi mediante la gnosi (vera conoscenza)
dal principio materiale e tornare al Padre.

In verita, se anche molti termini trinitari coincidono (Ario rifiutava il termine niceno “consustanziale” perché
valentiniano, ossia gnostico), la fede cristiana si distinse da subito dalla speculazione gnostica. Questa,
infatti, si presentava come una teogonia o cosmogonia (mito sulle origini degli déi e del mondo) avente
un’impostazione dualista (opposizione materia e spirito), che disprezzava la storia, il tempo e il corpo.

Come mostra la dura opposizione di Ireneo di Lione, gli gnostici avevano un principio di intelligibilita, una
prospettiva di interpretazione del Vangelo che non coincideva con la testimonianza apostolica, anzi era
estranea a questa. Non poteva percio costituire il vero fondamento di una fede trinitaria, la quale si basa
invece semplicemente sulla testimonianza di Gesu riguardo alla benevolenza (eudokia) del Padre, che si €
compiaciuto di generaci in Cristo fin dall’origine del mondo, come figli: «Attraverso tutto cio (la storia della
salvezza attestata dalla Scrittura) & Dio Padre che si fa conoscere: lo Spirito offre la sua assistenza, il Figlio



fornisce il suo ministero, il Padre notifica il suo beneplacito (eudokia, compiacenza) e 1’'uomo € reso perfetto
in vista della salvezza» (Adversus Haereses 1V,20,6).

LA TEOLOGIA TRINITARIA PRENICENA
Il trinitarismo economico

1. La questione interpretativa

La difficile interpretazione di uno «spostamento d’accentoy. Una prima interpretazione legge il passaggio
dalla teologia biblica a quella patristica come lo spostamento da un’impostazione escatologica, che pensa alla
verita nel compimento delle promesse e quindi alla fine del processo storico, a un’impostazione protologica e
astorica, che cerca la verita all’origine e nell’essenza, ossia in un’astrazione atemporale che presuppone la
distinzione netta tra tempo ed eternitd, divenire ed essenza (W. Pannemberg). E rilevabile un simile
mutamento di orizzonte di comprensione? Come va inteso?

Mentre gli apostoli collegavano questo nome (Figlio di Dio) all’ascesa di Gesu Cristo risorto alla destra di
Dio, avvenimento che assumeva la figura della fine dei tempi, coloro che annunciavano il kerigma ai
giudei e ai pagani in quest’epoca lo collegavano alla sua venuta nella storia, che facevano risalire
all’inizio dei tempi. La predicazione mediante le Scritture antiche, che servivano agli apostoli per provare
che Gesu ¢ il discendente promesso ai Patriarchi e a Davide, il Messia atteso dai profeti, serve ai loro
successori per mostrare che il Cristo annuncia se stesso venendo nella storia come Figlio di Dio prima
ancora di nascere come uomo. Sintomatico di questo mutamento ¢ il senso del termine “preesistente”, che
in maniera speciale si lega al titolo “Figlio di Dio”... Lo sguardo della fede scruta non piu la fine dei
tempi, ma il loro inizio, cambiando direzione, ma sotto la spinta della medesima argomentazione. Si
afferma che la salvezza, che consiste per gli eletti nell’ascendere presso Dio come suoi figli al seguito del
suo Figlio primogenito dei morti, & da sempre venuta da Dio per mezzo del suo Figlio primogenito di ogni
creatura... Ricapitolando in sé I’inizio e la fine, il Cristo € unito a Dio nello stesso avvenimento donatore
di vita e salvezza, di rivelazione di senso. Ma é unito a Dio a quale titolo e fino a che punto? Essere
deiforme o identico a Dio? La questione ¢ implicata nel termine “preesistenza”... Ireneo evita ancora la
questione dell’origine del Figlio, ma esclude allo stesso tempo qualsiasi differenza, disuguaglianza o
separazione tra il Figlio e il Padre, che egli tiene uniti con un legame di coesistenza indissolubile... La
difficolta rinascera finché non si sara spiegato come il Figlio condivide cio che e proprio di Dio senza che
Dio cessi di essere unico e come il Figlio rimanga altro da Dio senza essere un altro Dio. (J. MOINGT,
L’homme qui venait de Dieu, Paris, Cerf 1993, 142-143).

Una seconda interpretazione problematizzante vede nel periodo patristico 1’affermarsi di una cristologia del
Figlio eterno preesistente (Logos) a scapito della verita messianica di Gesu e quindi la perdita del contesto
storico salvifico del discorso cristologico, riletto ora sull’asse verticale della discesa/ascesa dall’eternita al
tempo e poi di nuovo all’eternita (J. Moltmann).

In verita una simile lettura non rende giustizia del senso del “preesistente”, che non indica immediatamente
il Figlio eterno, ma invece il Cristo-Logos all’inizio delle vie di Dio con ['uomo, anzi quale principio ultimo
delle vie di Dio con la creazione. In Gesu, riconosciuto come il Cristo, si riassumano in unita tutte le vie di
Dio con 1’uomo, tutte le sue promesse e le sue manifestazioni. In un certo senso Gesu in quanto Cristo ¢ il
compimento unificante delle vie di Dio, della sua economia e quindi la realizzazione delle promesse
messianiche. Verifichiamo quanto detto in relazione ad alcuni testi dei Padri:

«Il Figlio di Lui, colui che solo pud essere chiamato propriamente Figlio, il Verbo che coesiste ed & generato prima
delle cose create, quando in principio per mezzo di lui cred ogni cosa e dette un ordine, & chiamato Cristo per il fatto
di essere I’“unto” e perché Dio, per mezzo di lui, ha ordinato ogni cosa; questo nome racchiude un significato
sconosciuto, nello stesso modo della denominazione “Dio”... GesU € un nome che significa uomo e salvatore... Egli
fu generato per volere di Dio Padre a vantaggio degli uomini che hanno fede» (Giustino, 1Apologia, 6,3-5).

«E questa ¢ la disposizione e la regola della nostra fede: Dio, Padre increato, creatore di tutte le cose... E il secondo
articolo e questo: il Verbo di Dio, il Figlio di Dio, il Signore nostro Gesu Cristo, che € apparso ai profeti secondo la
forma della loro profezia e secondo la virtu delle disposizioni del Padre, per opera del quale ogni opera & stata



creata. Ed & egli che alla consumazione dei tempi, per compiere e comprendere ogni cosa, si & fatto uomo tra gli
uomini» (Ireneo, Esposizione della predicazione apostolica, 6-7)

«Percio Luca presenta una genealogia che va dalla nascita del Signore nostro fino ad Adamo e comprende
settantadue generazioni: congiunge la fine al principio e dimostra che egli stesso ha ricapitolato in se stesso tutte le
genti disseminate fin dal tempo di Adamo e tutte le lingue e le generazioni umane insieme ad Adamo stesso»
(Ireneo, Contro le eresie, 111, 22.3).

2. Il nuovo spazio teologico e le sue dimensioni
(a) Un nuovo spazio di pensiero teologico e la sua interpretazione:

«Il racconto sistematico della vicenda di Cristo comincia all’inizio del secondo secolo con la predicazione
apologetica del vangelo a giudei e pagani. Il filosofo Giustino di Roma ne ¢ il principale testimone. Si
lasciano da parte gli insegnamenti e gli scritti degli apostoli e degli evangelisti, che rimangono la base
della predicazione, e si punta lo sguardo su Gest annunciato come l’oggetto della fede cristiana in
guanto preesiste alla sua nascita nella carne in qualita di Logos e Figlio di Dio. Questo tipo di discorso
si dota rapidamente di una regola di verita col vescovo Ireneo di Lione che combatte i primi eretici,
ovvero gli gnostici».

La forza del discorso sulla preesistenza consiste proprio nella sua capacita di mostrare il Cristo che
interviene e appare nella storia prima della sua nascita umana, gia inviato da Dio nel mondo e rivestito della
sua autorita, ma inviato a preparare una missione destinata a compiersi nel futuro. Preesisteva dunque alla
sua nascita nel tempo in quanto Verbo inviato da Dio.

(b) 1l nome Logos indica quindi un nuovo esercizio di narrativita, cioe la rilettura della storia di Gesu in
guella di Israele e in quella della cultura universale. Quando Gesu é stato riconosciuto dalla fede come
I’inviato di Dio unico e definitivo per tutti gli uomini di tutti i tempi, si postula che la missione sia esercitata
al di la dei limiti del tempo e si racconta questa missione dandole le dimensioni della storia universale.
Siamo nello spazio dell’«economia salvifica».

La parola «oikonomia» (in latino: dispositio, dispensatio) indica in senso profano 1’amministrazione e
gestione dei beni di una casa o il sovrintendere a un ufficio secondo un progetto o disegno. In questo duplice
senso (amministrazione, disegno) si trova anche nelle lettere di Paolo (1Cor 9,17; Col 1,25; Ef 1,9-10; Ef
3,2.7-9; Tt1,4e1Tm 1,4):

In generale «economia» indica dunque il piano reso manifesto nella venuta di Cristo. Economia €
I’attualizzazione nel tempo e nella storia del piano eterno della redenzione, dell’ordinamento
provvidenziale di tutte le cose. [...] Oikonomia venne usato dai Padri apostolici per indicare tutta la serie
degli eventi relativi a Cristo. Nella Chiesa primitiva il termine venne usato in maniera assai generica. Se
ne possono discernere alcuni significati di base. In primo luogo, oikonomia significa il piano,
I’organizzazione o I’ordinamento provvidenziale del cosmo da parte di Dio. In secondo luogo, prima della
fine del terzo secolo oikonomia viene inteso in senso piu ristretto come sinonimo di incarnazione. In terzo
luogo, oikonomia si riferisce al rapporto proporzionale e al coordinamento degli elementi costitutivi di un
tutto, come nella distribuzione della divinita fra le persone divine.

(c) In questo nuovo spazio di narrazione teologica si trova una delle possibili origini della nozione di
persona in teologia trinitaria. Siamo rimandati al contributo dell '«esegesi prosopografica». L’associazione
della nozione di persona coi tre nomi divini si viene elaborando anzitutto nel contesto dell’economia. E
suggestivo pensare che 1’idea di persona articoli il significato dei nomi Padre, Figlio e Spirito in uno spazio
narrativo e storico-salvifico. Riprendendo la formula quasi tecnica di retori e grammatici «ex persona — in
persona» (ek prosopou — en prosopo), usata per indicare che 1’autore di un’opera parlava «per bocca» di un
personaggio messo in scena, Giustino spiega ai pagani che il Logos divino, che ispira i profeti e di cui si
legge la parola nella Scrittura, parla «ek prosopou» cioe «per bocca di Dio e di Cristo. Per meglio precisare
la spiegazione, Giustino ricorda il procedimento letterario del dialogo: «l vostri scrittori non fanno lo stesso?
Il medesimo autore che scrive tutto, mette in scena delle persone in dialogo (prosopa ta dialegdmena)» (I
Apol. 36: PG 6,385). Nella controversia con giudei e pagani, i cristiani imparano a scrutare le Scritture per

5



scoprirvi la presenza del Padre e del Figlio nella distinzione delle «voci» impegnate in un dialogo e quindi
attribuendo le parole ora all’uno ora all’altro interlocutore.

3. La questione teologica

Nell’insieme di queste argomentazioni 1’affermazione della divinita del Cristo é legata a quella della sua
preesistenza: egli preesiste in quanto Dio, figlio e Logos di Dio. Quest’affermazione ¢ di un’importanza
estrema, ma occorre moderarne la portata iniziale. Il concetto di preesistenza infatti permette di risalire agli
inizi dei tempi, ma non al di 1a di esso. Non equivale al concetto di esistenza eterna. La sua divinita e piu di
ordine funzionale che metafisico.

Nel Il e 1l secolo iniziano le prime riflessioni sul rapporto del Logos con Dio e in particolare sulla sua
relazione col Padre. La riflessione teologica e caratterizzabile secondo due linee: la teologia del Logos, gia
presente negli Apologisti e in Origene, e la teologia monarchiana (moné arché = unico principio), presente
soprattutto ad Antiochia e in Occidente (teologia romana). Le due linee teologiche si prestavano a
interpretazioni equivoche ed eterodosse: la teologia del Logos tendeva al subordinazionismo, cioé a fare del
Logos una realtd inferiore a Dio Padre, tutelando cosi la distinzione in Dio stesso ma perdendo
I’uguaglianza; la teologia monarchiana era esposta all'esito modalista (sabellianesimo) o adozionista, ossia
all'affermazione che 1’unica realta divina é presente in pienezza nel Padre e appare diversamente nella storia
della salvezza, secondo i «modi» del Cristo e dello Spirito, destinati ad essere riassorbiti nell'unica realta
divina.

2.1. La Teologia del Logos. Nell’ambito della riflessione degli Apologisti (Teofilo di Antiochia, Taziano,
Giustino) viene assunta chiaramente la riflessione filosofica sulla vera natura di Dio, in opposizione alla
mitologia politeista. Cio implica pero anche 1’assunzione di schemi di pensiero ellenistici e in particolare
della comprensione cosmologica della relazione tra Dio e il mondo, intesa come relazione tra fondamento e
fondato, invisibile e visibile, immutabile e mutevole. All’interno di questo schema di pensiero gli Apologisti
(ma anche Clemente di Alessandria e Origene) assumono I’idea del divino organizzato secondo ordini
degradanti propria del medioplatonismo (ossia di quella corrente di pensiero compresa tra il | secolo a.C. e il
I1d.C., che rilegge i testi di Platone, cercando una conciliazione con Aristotele): il Dio supremo € qualificato
come ’indicibile e inconoscibile origine senza origine di tutte le cose (si veda Albino, Didaskalos, c. 10). In
tale contesto si parla di un “primo Dio, che ¢ in sé semplice, perché ¢ interamente un tutt’uno con se stesso e
non puo essere diviso”; di un secondo ¢ terzo dio, congiunti alla materia a formare la diade originaria. Questa
materia divide, distrae il dio dal vero principio, poiché il secondo e terzo dio sono impegnati a dare ordine
intelligibile alla materia informe. Il mondo intelligibile e quindi il cosmo delle idee viene cosi inteso come il
pensiero eterno del Dio. E’ proprio questa figura mediatrice tra Dio e il cosmo che viene identificata col
Logos.

Il problema di questo schema di pensiero sta nel rischio subordinante: il Padre € la pienezza della divinita
mentre il Logos é il suo pensiero, il mondo arcetipo delle idee con cui & animata la materia. La questione
aperta per la teologia trinitaria & duplice: in rapporto al Padre ci si chiede se questo Logos abbia una sua
consistenza o sussistenza in Dio, oppure sia solo il pensiero di Dio Padre; in tal caso pero, se il Logos e
ridotto a una qualita di Dio, al logikos che il Padre ha da sempre, ci si deve chiedere se il Logos sia una
qualita e quindi una parte di un Dio piu grande o sia Dio uguale a Dio Padre; in rapporto al cosmo invece ci
si deve chiedere se il Logos sia emanato, generato, pensato solo in vista o in funzione della creazione da
compiere oppure se sussista dall’eternita in sé e per sé, nel seno del Padre (quale rapporto c¢’¢ tra generazione
del Logos e funzione creatrice?). Origene risponderebbe alle due domande precisando che il Logos é puro
riflesso del Padre come il raggio rispetto al sole, anche se il Padre € il Dio (ho theos) mentre il Logos e solo
Dio (theos); pero il Logos abita da sempre nel Padre, & con Lui da prima della creazione del mondo e quindi
¢ dall’eternita generato dal Padre. Il problema rimane comunque aperto, in quanto il mondo delle idee €
coeterno a Dio. Né aiuta a chiarire il problema la distinzione tra il Logos endiathetos (immanente, che abita
in Dio) e il Logos proforikos (pronunciato dal Padre in vista della creazione).

2.2. La corrente teologica del monarchianesimo & una sensibilita teologica originaria, che vuole tutelare il
dato fondamentale della regola di fede, ossia 1’unicita di Dio e la sua trascendenza, pur ammettendo la vera



divinita di Gesu Cristo. La difesa ad oltranza dell’unicita di Dio spinge perd a offuscare la distinzione tra
Padre e Figlio.

In questa direzione si colloca il monarchianesimo eterodosso nelle sue due forme: il monarchianesimo
dinamico-adozionista, che riconosce in Gesu 1’uomo su cui € disceso lo Spirito di Dio (Teodoto il conciaio, a
Roma nel 190, scomunicato da papa Vittore, e Teodoto il banchiere, del 11l secolo, scomunicato da papa
Zefirino); il monarchianesimo modalista, che pensa alle manifestazioni del Figlio e dello Spirito come ad
espansioni, dilatazioni, prolungamenti dell’'unico Dio, che assume queste figure per farsi conoscere €
salvarci. In Noeto di Smirne cio significa che Dio Padre compare tra noi in Gesu e quindi nasce, soffre e
muore per noi (patripassianesimo); mentre per Sabellio ¢’¢ una proiezione-dilatazione del Padre nel Figlio e
nello Spirito, destinata a riassorbirsi nell’unico Dio alla fine dei tempi, quando Dio sara tutto in tutti.

In una forma moderata e ortodossa il monarchianesimo é presente nella teologia romana dei papi Zefirino
(198-217) e Callisto (217-222), accusati dagli avversari (Ippolito) di essere eretici. In verita i papi cercavano
di tutelare 1’unicita di Dio (mone arché) come dato irrinunciabile della fede, pur mantenendo 1’affermazione
della divinita di Gesu Cristo. Pare che Zefirino abbia affermato: «lo conosco soltanto un unico Dio, Gesu
Cristo, e nessun altro, che nacque e soffri», precisando pero «Non fu il Padre che mori, ma il Figlio». Si vede
I’ambiguita delle espressioni, ma anche I’intenzione corretta del papa.

La lettera di Dionigi di Roma a Dionigi di Alessandria

2. A buon diritto vorrei parlare, di seguito, anche contro coloro che dividono, lacerano e distruggono il
kerigma piu santo della Chiesa di Dio, la Monarchia (di Dio), in tre potenze e tre ipostasi e divinita separate.
Ho infatti appreso che alcuni di quanti tra voi, in qualita di catechisti e maestri, istruiscono sulla parola di
Dio, sono promotori di questa concezione: in breve, si oppongono diametralmente all'opinione di Sabellio.

3. Costui [Sabellio] bestemmia, asserendo che il Figlio stesso & il Padre e viceversa; quelli annunciano in
certo modo tre deéi [subordinazionisti o Marcione], dividendo in tre ipostasi reciprocamente estranee (e) del
tutto separate la santa Monade. E' necessario, infatti, che il Logos divino sia unito con il Dio di tutte le cose e
bisogna che lo Spirito Santo dimori e viva in Dio. E inoltre assolutamente necessario che anche la Triade
divina si ricapitoli e riunisca in uno solo, come in un vertice, intendo dire nel Dio di tutte le cose,
I'onnipotente, poiché l'insegnamento del folle Marcione - che divide in tre principi la Monarchia - e
ammaestramento diabolico, ma non dei veri discepoli di Cristo e di quanti trovano gradimento nelle dottrine
del Salvatore. Costoro, infatti, ben conoscono una Triade proclamata dalla Scrittura divina, ma non un
Testamento né Antico né Nuovo che annunci Tre déi.

4. Non meno biasimevole sarebbe anche chi ritiene il Figlio un’entitd prodotta (poiema) e reputa che il
Signore abbia avuto origine come una qualsiasi delle cose realmente fatte, dal momento che le asserzioni
divine attestano espressamente nei suoi confronti una generazione congrua e conveniente, non invece una
creazione e una plasmazione. Dire che il Signore ¢ in qualche modo “manufatto” € una bestemmia non
comune, bensi la piu grave. Se il Figlio, infatti, e stato fatto, v'era un tempo in cui non c'era; era invece da
sempre, se € «nel Padre», come egli stesso afferma (Gv 14,10), e se il Cristo & «Logos, Sapienza e Potenza».
Le divine Scritture del resto, come sapete, dicono che il Cristo e queste cose (Gv 1; 1Cor 1,24) e tali cose
sono potenze esistenti in Dio. Se pertanto il Figlio é stato fatto, v'era un tempo in cui non era queste cose;
v'era un tempo quando Dio era senza queste cose; ma cio € il massimo dell'assurdita.

5. E perché discorrere pit a lungo su questo con voi, uomini portatori dello Spirito e che ben conoscete le
assurdita derivanti dall'affermare che il Figlio & un'entita prodotta? Mi sembrano non avervi posto mente i
sostenitori di questa opinione e percid non hanno assolutamente compreso la verita, avendo inteso
diversamente da come qui vuole la Scrittura divina e profetica (1I’espressione): «Il Signore mi cred come
principio delle sue vie» (Pr 8,22).

6. Come sapete, il significato di "cred" non € univoco. Qui infatti "cred" va inteso in luogo di "prepose" alle
opere da lui fatte, fatte mediante il Figlio stesso. 1l «cred» non si dovrebbe intendere nel senso di «fece».
«Creare», infatti, differisce da «fare». [...]

7. Non bisogna dunque né dividere in tre divinita 'ammirabile e divina Monade, né sminuire, ricorrendo
all'idea di produzione, la dignita e la trascendente grandezza del Signore; bisogna invece credere in Dio,
Padre onnipotente, in Cristo Gesu, il suo Figlio, e nello Spirito Santo e (credere) che il Logos é unito al Dio
di tutte le cose. Dice infatti: "lo e il Padre siamo una cosa sola" (Gv 10,30) e "lo sono nel Padre e il Padre &



in me" (Gv 14,10). In questo modo si potra tutelare sia la Triade divina sia il santo kerigma della
Monarchia.



