
Indicazioni metodologiche alla luce della proposta di Carlo Colombo 

 

L'oggetto della teologia: la rivelazione storica di Dio. La natura della teologia e il suo 

metodo sono determinati dall'oggetto che trattano. E' importante quindi evidenziare che 

«la Rivelazione divina è un fatto molto complesso, che comprende tutta l'attività 

soprannaturale compiuta da Dio nella storia per manifestare se stesso agli uomini: parole, 

azioni, gesti e atteggiamenti»
1
. Ne deriva una maggior attenzione allo studio del fatto e del 

modo della rivelazione, che impone di «rispettare le risultanze della storia»: è la storia che 

deve «verificare» le teorie. Si valorizza così anche il ruolo della Tradizione, che «trasmette 

la rivelazione ripensandola»
2
. Ne consegue che «la verità rivelata, in quanto pensiero di 

Dio, è infinitamente più ricca di contenuto che non un pensiero umano espresso con le 

medesime parole. Di qui: la possibilità e la necessità per l'intelligenza umana di 

enuclearne progressivamente tutta la virtualità: ed è la teologia»
3
. Occorre dunque uno 

«studio storico integrale del contenuto della rivelazione» per poter determinare il senso 

esatto e il contenuto completo delle singole affermazioni. Il limite della manualistica 

consiste invece proprio nell'impoverimento della teologia positiva, poco storica, e della 

speculativa, poco organica e frammentata in mille tesi: 

L'una e l'altra soffrono della suddivisione della materia in "tesi": perché sia la storia della 

Rivelazione che la storia del dogma, non si sono sviluppate secondo l'ordine e la divisione delle 

"tesi"scolastiche. E d'altra parte l'ordine delle tesi scolastiche è un ordine logico non sempre 

derivante dalla materia, cioè dalla verità rivelata, o dagli interrogativi della riflessione attuale: 

esso è in gran parte un ordine derivante da una determinata impostazione metodologica, la 

concezione tomistica della teologia come scienza intesa in senso aristotelico4. 

Si può rilevare la preoccupazione di un approccio all'oggetto che ne rispetti la logica 

propria di costituzione. Siamo di fronte a una vera e propria domanda riguardo alla 

«Gegenstands-konstitution»
5
. La teologia deve recuperare il suo oggetto integrale e 

rispettarne la logica di costituzione, altrimenti ne fallisce il senso. Da qui la preoccupazione 

metodologica di chiarire i criteri della sistemazione teologica, la successione logica dei 

trattati e la distribuzione della materia. Né lo schema neoplatonico dell'«exitus-reditus», né 

la definizione aristotelica di scienza possono soddisfare. Tendono infatti a sostituire 

«principi di intelligibilità di provenienza umana a quelli di origine rivelata», organizzando il 

dato rivelato in base a categorie filosofiche razionali anziché con categorie bibliche
6
.  

Per questo, sforzo di una teologia che voglia essere fedele alla Rivelazione, deve essere di 

esporre questa rivelazione secondo questa sua storia, cercando quanto possibile di indagare la 

razionalità provvidenziale ad essa immanente… Una teologia fedele alla rivelazione deve 

essere quindi concepita come introduzione storica e sistematica a conoscere pienamente il 

mistero di Cristo7. 

Il «vero progresso» del pensiero teologico non sta nel dedurre nuove conclusioni da 

premesse rivelate, ma nel comprendere sempre più profondamente il senso della 

                                                 
1 C. COLOMBO, Lo sviluppo dei dogmi, in Scritti teologici, 103. Si tratta di un articolo del 1958. 
2 Ivi, 100. 
3 C. COLOMBO, La metodologia teologica dal 1900 al 1950, in Scritti teologici, 23. 
4 Ivi, 21. 
5 Interessante in questa direzione la proposta di fare un trattato «De Deo uno et creatore», più vicino alla rivelazione 

biblica che alle esigenze filosofiche del «De Deo uno», in C. COLOMBO, L'elemento storico nell'insegnamento 

teologico, in Scritti teologici, 140-141. 
6 C. COLOMBO, La metodologia e la sistemazione teologica, in Scritti teologici, 63-64. 
7 Ivi, 68. 



Rivelazione divina in Cristo, attraverso una lettura più profonda delle fonti della 

Rivelazione. Le sfide per questo tipo di teologia sono quelle di cogliere l'unità nella 

complessità della struttura della Rivelazione formale (la Parola) e la continuità/fedeltà alle 

origini nello sviluppo della tradizione. 

 

L'atto corrispondente: la fede soprannaturale. Consapevole che «actus determinatur ab 

obiecto», Colombo precisa a quale tipo di atto è originariamente consegnata la verità 

dell'oggetto rivelato. La sua risposta è inequivocabile e spesso ribadita: è l'atto di fede 

soprannaturale. 

La fede è una conoscenza intuitiva e sovra-razionale avente per oggetto la verità rivelata… è 

una conoscenza che attraverso la Rivelazione afferra il pensiero stesso di Dio: oggetto 

immediato della fede è senza dubbio la verità rivelata, cioè la verità divina formulata in concetti 

umani… ma oggetto ultimo è la verità stessa sussistente in Dio… Da questa duplice 

caratteristica dell'oggetto ultimo nasce nell'intelligenza che crede un "appetitus", un desiderio di 

afferrare questa superiore razionalità8.  

Dunque la teologia è «sviluppo della fede soprannaturale soggettivamente (e non solo 

oggettivamente) posseduta»: «La teologia cattolica per esser veramente "scientia fidei" 

deve dipendere intrinsecamente dalla fede soggettiva»
9
. La teologia dipende non solo 

esteriormente ma interiormente dall'atto di fede, che è comunione col pensiero di Dio. Ma 

non potendo possedere direttamente il suo oggetto, lo «assimila» studiando la parola di 

Dio nella sua completezza nella vita e nell'insegnamento della Chiesa. L'assunzione delle 

esigenze della ragione si inserisce in questo movimento di assimilazione del dato rivelato 

compiuto dalla fede, che tende alla partecipazione al pensiero di Dio. Le due vie della 

teologia positiva, attenta alla logica storica di costituzione dell'oggetto rivelato, e della 

teologia speculativa, vigile sulle dipendenze da una logica razionale imposta da una 

determinata filosofia anziché dal dato rivelato, si articolano in questo recupero della 

teologia come «intelligenza credente» che ha al suo principio la fede. La stessa tensione 

tra approccio storico-positivo e approccio razionale-sistematico al dato rivelato trova la sua 

composizione organica solo nell'atto di fede soprannaturale (e non in un'intuizione 

speculativa o in una metodologia razionale sovrimposta): 

Ma l'unità della sintesi sarebbe ancora soltanto esteriore e accidentale, se non esistesse un 

principio unificatore superiore, che utilizza sia la conoscenza storica come la conoscenza 

speculativa: questo principio superiore è la fede, che fornisce i principi supremi tanto alla 

teologia positiva, quanto alla teologia speculativa. L'unità scientifica della teologia può essere 

garantita soltanto mantenendo fermamente la dipendenza intrinseca di tutte le sue funzioni e di 

tutti i suoi procedimenti dalla fede10. 

 

Il soggetto della teologia e il suo vero fine. E' proprio nella tensione alla riuscita 

corrispondenza tra oggetto rivelato e atto credente che si costituisce il soggetto della 

teologia, ovvero la «scienza di Cristo in noi»: 

In questa concezione della teologia Gesù Cristo non è soltanto la verità centrale intorno alla 

quale si coordinano tutte le altre verità: non è soltanto oggetto della teologia, ma ne è in certo 

qual modo anche il soggetto. Come la vita di grazia del cristiano è veramente una «vita di Cristo 

in lui»; così anche la fede e la teologia, che ne è lo sviluppo necessario, è un «conoscere di 

Cristo in lui… La teologia è lo sforzo che ognuno di noi deve fare per vedere le cose con gli 

                                                 
8C. COLOMBO, La metodologia teologica dal 1900 al 1950, in Scritti teologici, 21-24. 
9 C. COLOMBO, La metodologia e la sistemazione teologica, in Scritti teologici, 48. 
10 Ivi, 50. 



occhi di Gesù Cristo; è una condizione della nostra assimilazione totale interiore a Cristo11. 

Questa conoscenza di Cristo in noi si realizza nella Chiesa e quindi in ciascuno di noi, a 

livelli differenti: 

E tutto questo è in qualche modo presente nella coscienza della Chiesa e dei singoli cristiani. 

La Chiesa avendo ricevuto il deposito integrale della Rivelazione, conserva e trasmette senza 

errori questa partecipazione alla conoscenza di Gesù Cristo. Il singolo cristiano, per mezzo 

della fede, riceve lui pure dentro di sé tutta la verità rivelata da Gesù Cristo… la riceve tutta, ma 

non la comprende tutta, non è capace con un unico atto di abbracciarla tutta nella sua 

ricchissima complessità. La teologia viene in aiuto: chiarendo, precisando, collegando, 

sviluppando, essa si sforza di riprodurre nella coscienza del cristiano una imitazione, la meno 

lontana possibile, della conoscenza umana di Gesù Cristo12. 

Si comprendono bene le due dimensioni di una teologia autentica, ovvero la fedeltà alla 

storia e il «cristocentrismo» oggettivo e soggettivo
13

.  

Un ultimo elemento derivante da questa comprensione della teologia, che giustifica il 

richiamo costitutivo alla «teologia kerigmatica», è l'implicazione di questa dimensione 

ecclesiale della partecipazione alla «scientia Christi»:  

La teologia è una funzione di pensiero nella Chiesa e al servizio della Chiesa. Ora, il primo 

compito della Chiesa… è di educare i battezzati a credere, cioè ad aderire a Dio che si è 

rivelato in Cristo e continua a parlare attraverso la Chiesa. Per adempiere a questa funzione la 

Chiesa deve cercare nella rivelazione non soltanto il contenuto di verità da trasmettere, ma 

anche il metodo della trasmissione: la Rivelazione non è soltanto un complesso di verità 

(Rivelazione oggettiva e passiva), ma è anche un atto divino di testimonianza e un metodo 

educativo (Rivelazione attiva). La teologia deve indagare questa struttura della Rivelazione 

attiva, e deve insegnarla, perché la Chiesa sarà tanto più capace di trasmettere il messaggio 

divino quanto più fedelmente riprodurrà il metodo della rivelazione… essa (la teologia) vuol 

esser un prolungamento nella Chiesa non soltanto della verità rivelata, ma anche dell'atto 

rivelativo14. 

L'atto di trasmissione della rivelazione trasmette la rivelazione ripensandola. Ma in 

questo «ripensare» è ripresa e attualizzata la logica/il metodo dell'«atto rivelatore», e non 

solo il suo contenuto. C'è assimilazione al pensiero di Cristo nel contenuto e nell'atto. Qui 

si pone anzitutto il servizio del Magistero e in subordine il contributo della teologia, 

«mediatrice» tra l'intuizione carismatica del dato rivelato integrale propria del Magistero, e 

le esigenze della ragione e della cultura, le cui evidenze disponibili non adeguano il senso 

integrale di ciò che Dio comunica
15

. Si tratta di pensare la verità rivelata con la «mentalità 

di Cristo» e non solo in base alle evidenze mondane. E' in gioco l'«evidenza propria della 

fede». La teologia è chiamata a riprendere sempre di nuovo il processo di assimilazione 

della rivelazione, restando aperta al dato integrale, in dialogo con la cultura e le forme di 

scientificità disponibili, ma sempre nel rispetto della logica di costruzione propria 

dell'oggetto rivelato. 
 

                                                 
11 C. COLOMBO, Teologia ed evangelizzazione, in Scritti teologici, 161-162. 
12 Ivi, 161. 
13 Si vedano le lucide conclusioni del saggio C. COLOMBO, La metodologia teologica dal 1900 al 1950, in Scritti 

teologici, 29-31. 
14 Ivi, 27-28. 
15 C. COLOMBO, Lo sviluppo dei dogmi, in Scritti teologici, 112-113. 


