Indicazioni metodologiche alla luce della proposta di Carlo Colombo

L'oggetto della teologia: la rivelazione storica di Dio. La natura della teologia e il suo
metodo sono determinati dall'oggetto che trattano. E' importante quindi evidenziare che
«la Rivelazione divina e un fatto molto complesso, che comprende tutta ['attivita
soprannaturale compiuta da Dio nella storia per manifestare se stesso agli uomini: parole,
azioni, gesti e atteggiamenti»'. Ne deriva una maggior attenzione allo studio del fatto e del
modo della rivelazione, che impone di «rispettare le risultanze della storia»: € la storia che
deve «verificare» le teorie. Si valorizza cosi anche il ruolo della Tradizione, che «trasmette
la rivelazione ripensandola»®. Ne consegue che «la verita rivelata, in quanto pensiero di
Dio, € infinitamente piu ricca di contenuto che non un pensiero umano espresso con le
medesime parole. Di qui: la possibilita e la necessita per lintelligenza umana di
enuclearne progressivamente tutta la virtualita: ed & la teologia»®. Occorre dunque uno
«studio storico integrale del contenuto della rivelazione» per poter determinare il senso
esatto e il contenuto completo delle singole affermazioni. Il limite della manualistica
consiste invece proprio nell'impoverimento della teologia positiva, poco storica, e della
speculativa, poco organica e frammentata in mille tesi:

L'una e l'altra soffrono della suddivisione della materia in "tesi": perché sia la storia della
Rivelazione che la storia del dogma, non si sono sviluppate secondo l'ordine e la divisione delle
"tesi"scolastiche. E d'altra parte I'ordine delle tesi scolastiche &€ un ordine logico non sempre
derivante dalla materia, cioe dalla verita rivelata, o dagli interrogativi della riflessione attuale:
esso € in gran parte un ordine derivante da una determinata impostazione metodologica, la
concezione tomistica della teologia come scienza intesa in senso aristotelico®.

Si puo rilevare la preoccupazione di un approccio all'oggetto che ne rispetti la logica
propria di costituzione. Siamo di fronte a una vera e propria domanda riguardo alla
«Gegenstands-konstitution»°. La teologia deve recuperare il suo oggetto integrale e
rispettarne la logica di costituzione, altrimenti ne fallisce il senso. Da qui la preoccupazione
metodologica di chiarire i criteri della sistemazione teologica, la successione logica dei
trattati e la distribuzione della materia. Né lo schema neoplatonico dell'«exitus-reditus», né
la definizione aristotelica di scienza possono soddisfare. Tendono infatti a sostituire
«principi di intelligibilita di provenienza umana a quelli di origine rivelata», organizzando |l
dato rivelato in base a categorie filosofiche razionali anziché con categorie bibliche®.

Per questo, sforzo di una teologia che voglia essere fedele alla Rivelazione, deve essere di
esporre gquesta rivelazione secondo questa sua storia, cercando quanto possibile di indagare la
razionalita provvidenziale ad essa immanente... Una teologia fedele alla rivelazione deve
essere quindi concepita come introduzione storica e sistematica a conoscere pienamente il
mistero di Cristo’.

Il «vero progresso» del pensiero teologico non sta nel dedurre nuove conclusioni da
premesse rivelate, ma nel comprendere sempre piu profondamente il senso della

1 C. coLomBO, Lo sviluppo dei dogmi, in Scritti teologici, 103. Si tratta di un articolo del 1958.

2 |vi, 100.

% C. CoLoMBO, La metodologia teologica dal 1900 al 1950, in Scritti teologici, 23.

4 Ivi, 21.

® Interessante in questa direzione la proposta di fare un trattato «De Deo uno et creatore», pit vicino alla rivelazione
biblica che alle esigenze filosofiche del «De Deo uno», in C. COLOMBO, L'elemento storico nell'insegnamento
teologico, in Scritti teologici, 140-141.

® C. CoLomBO, La metodologia e la sistemazione teologica, in Scritti teologici, 63-64.

" Ivi, 68.



Rivelazione divina in Cristo, attraverso una lettura piu profonda delle fonti della
Rivelazione. Le sfide per questo tipo di teologia sono quelle di cogliere l'unita nella
complessita della struttura della Rivelazione formale (la Parola) e la continuita/fedelta alle
origini nello sviluppo della tradizione.

L'atto corrispondente: la fede soprannaturale. Consapevole che «actus determinatur ab
obiecto», Colombo precisa a quale tipo di atto € originariamente consegnata la verita
dell'oggetto rivelato. La sua risposta e inequivocabile e spesso ribadita: e l'atto di fede
soprannaturale.

La fede & una conoscenza intuitiva e sovra-razionale avente per oggetto la verita rivelata... &
una conoscenza che attraverso la Rivelazione afferra il pensiero stesso di Dio: oggetto
immediato della fede & senza dubbio la verita rivelata, cioé la verita divina formulata in concetti
umani... ma oggetto ultimo & la verita stessa sussistente in Dio... Da questa duplice
caratteristica dell'oggetto ultimo nasce nell'intelligenza che crede un "appetitus”, un desiderio di
afferrare questa superiore razionalita®.

Dunque la teologia €& «sviluppo della fede soprannaturale soggettivamente (e non solo
oggettivamente) posseduta»: «La teologia cattolica per esser veramente "scientia fidei"
deve dipendere intrinsecamente dalla fede soggettiva»®’. La teologia dipende non solo
esteriormente ma interiormente dall'atto di fede, che & comunione col pensiero di Dio. Ma
non potendo possedere direttamente il suo oggetto, lo «assimila» studiando la parola di
Dio nella sua completezza nella vita e nell'insegnamento della Chiesa. L'assunzione delle
esigenze della ragione si inserisce in questo movimento di assimilazione del dato rivelato
compiuto dalla fede, che tende alla partecipazione al pensiero di Dio. Le due vie della
teologia positiva, attenta alla logica storica di costituzione dell'oggetto rivelato, e della
teologia speculativa, vigile sulle dipendenze da una logica razionale imposta da una
determinata filosofia anziché dal dato rivelato, si articolano in questo recupero della
teologia come «intelligenza credente» che ha al suo principio la fede. La stessa tensione
tra approccio storico-positivo e approccio razionale-sistematico al dato rivelato trova la sua
composizione organica solo nell'atto di fede soprannaturale (e non in un'intuizione
speculativa o in una metodologia razionale sovrimposta):

Ma l'unita della sintesi sarebbe ancora soltanto esteriore e accidentale, se non esistesse un
principio unificatore superiore, che utilizza sia la conoscenza storica come la conoscenza
speculativa: questo principio superiore € la fede, che fornisce i principi supremi tanto alla
teologia positiva, quanto alla teologia speculativa. L'unita scientifica della teologia pud essere
garantita soltanto mantenendo fermamente la dipendenza intrinseca di tutte le sue funzioni e di
tutti i suoi procedimenti dalla fede™.

Il soggetto della teologia e il suo vero fine. E' proprio nella tensione alla riuscita
corrispondenza tra oggetto rivelato e atto credente che si costituisce il soggetto della
teologia, ovvero la «scienza di Cristo in noi»:

In questa concezione della teologia Gesu Cristo non € soltanto la verita centrale intorno alla
guale si coordinano tutte le altre verita: non € soltanto oggetto della teologia, ma ne € in certo
gual modo anche il soggetto. Come la vita di grazia del cristiano & veramente una «vita di Cristo
in lui»; cosi anche la fede e la teologia, che ne € lo sviluppo necessario, € un «conoscere di
Cristo in lui... La teologia & lo sforzo che ognuno di noi deve fare per vedere le cose con gli

8C. coLomBO, La metodologia teologica dal 1900 al 1950, in Scritti teologici, 21-24.
% C. CoLOoMBO, La metodologia e la sistemazione teologica, in Scritti teologici, 48.
10 1vi, 50.



occhi di Gesu Cristo; & una condizione della nostra assimilazione totale interiore a Cristo™”.

Questa conoscenza di Cristo in noi si realizza nella Chiesa e quindi in ciascuno di noi, a
livelli differenti:

E tutto questo é in qualche modo presente nella coscienza della Chiesa e dei singoli cristiani.
La Chiesa avendo ricevuto il deposito integrale della Rivelazione, conserva e trasmette senza
errori questa partecipazione alla conoscenza di Gesu Cristo. Il singolo cristiano, per mezzo
della fede, riceve lui pure dentro di sé tutta la verita rivelata da Gesu Cristo... la riceve tutta, ma
non la comprende tutta, non &€ capace con un unico atto di abbracciarla tutta nella sua
ricchissima complessita. La teologia viene in aiuto: chiarendo, precisando, collegando,
sviluppando, essa si sforza di riprodurre nella coscienza del cristiano una imitazione, la meno
lontana possibile, della conoscenza umana di Gesu Cristo™.

Si comprendono bene le due dimensioni di una teologia autentica, ovvero la fedelta alla
storia e il «cristocentrismo» oggettivo e soggettivo®.

Un ultimo elemento derivante da questa comprensione della teologia, che giustifica il
richiamo costitutivo alla «teologia kerigmatica», e l'implicazione di questa dimensione
ecclesiale della partecipazione alla «scientia Christi»:

La teologia &€ una funzione di pensiero nella Chiesa e al servizio della Chiesa. Ora, il primo
compito della Chiesa... &€ di educare i battezzati a credere, cioé ad aderire a Dio che si &
rivelato in Cristo e continua a parlare attraverso la Chiesa. Per adempiere a questa funzione la
Chiesa deve cercare nella rivelazione non soltanto il contenuto di veritd da trasmettere, ma
anche il metodo della trasmissione: la Rivelazione non €& soltanto un complesso di verita
(Rivelazione oggettiva e passiva), ma & anche un atto divino di testimonianza e un metodo
educativo (Rivelazione attiva). La teologia deve indagare questa struttura della Rivelazione
attiva, e deve insegnarla, perché la Chiesa sara tanto piu capace di trasmettere il messaggio
divino quanto piu fedelmente riprodurra il metodo della rivelazione... essa (la teologia) vuol
esser unl4prolungamento nella Chiesa non soltanto della verita rivelata, ma anche dell'atto
rivelativo™.

L'atto di trasmissione della rivelazione trasmette la rivelazione ripensandola. Ma in
guesto «ripensare» € ripresa e attualizzata la logica/il metodo dell'«atto rivelatore», e non
solo il suo contenuto. C'é assimilazione al pensiero di Cristo nel contenuto e nell'atto. Qui
si pone anzitutto il servizio del Magistero e in subordine il contributo della teologia,
«mediatrice» tra l'intuizione carismatica del dato rivelato integrale propria del Magistero, e
le esigenze della ragione e della cultura, le cui evidenze disponibili non adeguano il senso
integrale di cid che Dio comunica®™. Si tratta di pensare la verita rivelata con la «mentalita
di Cristo» e non solo in base alle evidenze mondane. E' in gioco I'«evidenza propria della
fede». La teologia € chiamata a riprendere sempre di nuovo il processo di assimilazione
della rivelazione, restando aperta al dato integrale, in dialogo con la cultura e le forme di
scientificita disponibili, ma sempre nel rispetto della logica di costruzione propria
dell'oggetto rivelato.

11 C. coLoMBO, Teologia ed evangelizzazione, in Scritti teologici, 161-162.

12 |vi, 161.

13 Sji vedano le lucide conclusioni del saggio C. COLOMBO, La metodologia teologica dal 1900 al 1950, in Scritti
teologici, 29-31.

¥ 1vi, 27-28.

15 C. coLomBO, Lo sviluppo dei dogmi, in Scritti teologici, 112-113.



