
Lo stile teologico latino-occidentale 

Concepire la verità rivelata 

 
 

Agostino: «Crede ut intelligas»     Boezio: «Fidem rationemque congiunge 

 

Conoscenza noetica      L’intelletto dianoetico (logico/dialettico) purifica  

Intelletto dianoetico      il discorso di fede, evitando imprecisioni, 

equivoci ed errori, che rendono più difficile 

        affidarsi al mistero creduto (meno credibile) 

 

La conoscenza discorsiva e logica deve seguire    Il discorso trinitario deve rispettare il nostro 

l’intuizione credente delle verità eterne rivelate   modo di conoscere e parlare che distingue  

cercando di dirne la «ratio necessaria», in virtù   «ciò che esiste» (id quod) e «ciò secondo cui 

della quale comprende che «non può che essere   esiste» (id quo) una realtà: «Petrus est homo 

così», anche se non capisce «come sia».    humanitate» (subiectum cum qualitate). 

 

Verifica: «L’unico Dio è Padre, Figlio e Spirito»   Verifica: «Pater est Deus divinitate sed est Pater 

        paternitate» (distinguo l’essenza e la proprietà) 

Anselmo: con l’analogia psicologica comprendo che    

il Creatore di tutte le cose, che è Dio «da sé e non da   Ma allora non posso dire: «L’unico Dio è Padre,  

altro» Conosce se stesso in quanto infinitamente    Figlio e Spirito», perché Dio è tale per la divinità 

partecipale nelle Creature e genera il Verbo/Figlio   e non per le proprietà personali. Invece devo dire 

(immagine e ama ciò che ha conosciuto nello Spirito.  «Padre, Figlio e Spirito sono Dio per la divinità». 

 

Abelardo: precisa che il nome non significa un «subiectum  La regola logico-grammaticale è «trasposta» nel 

Cum qualitate», ma uno «status», una condizione concreta  discorso teologico, anche se Dio è differente. Ne 

di ciò che è, secondo una determinata «ratio impositionis»  deriva la tensione tra l’unica natura divina e le tre 

che non è una cosa altra rispetto al soggetto esistente, ma   persone. «Ciò per cui il Padre è Dio» e «ciò per  

un suo modo concreto di esistere. Così nella Scrittura trovo  cui è Padre» non sono la stessa cosa. Come le 

la determinazione di Dio come Sommo Bene che si comunica  tengo insieme? Gilberto rispondeva: sono  

e che nel Padre è piena potenza, nel Figlio sapienza e nello  «extrinsecus affixae» (non dell’essenza). 

Spirito «benignitias»: ho la determinazione dell’unico Dio  Dio non è Padre per la divinità, ma «per altro». 

nella Trinità.       Si intravedono due assi del discorso su Dio. 

 

Riccardo: in maniera geniale trova la «ratio necessaria» del  Posso dire che Padre, Figlio e Spirito sono Dio, 

Dio Trinità nella perfezione dell’amore/carità/dilectio: se Dio  ma non viceversa. Non posso dire: «la divinità 

è «ciò di cui non si può pensare nulla di maggiore» e questo «Dio genera, è generata, procede», ma il Padre genera. 

è amore», Dio deve essere l’amore più grande che ci sia. Ora tale 

amore non sarà l’amore di sé (egoista), né solo l’amore reciproco Reagiscono i monaci (Giacchino): ma così c’è 

pienamente corrisposto, bensì l’amore dei due perfettamente   quaternità: Padre, Figlio e Spirito e quella cosa 

esteso la terzo (condilectus), senza diminuzioni o gelosie.  che non genera, né è generata…  

 

 

 

 

Pier Lombardo cerca di tenere insieme le due linee: quella agostiniana tradizionalista, per la quale posso dire che 

«quell’unica realtà suprema è Padre e Figlio e Spirito» nell’identità di sostanza divina e persone. Ma deve tenere fermo 

logicamente che non è la sostanza che genera, è generata e procede, ma il Padre genera secondo quella sostanza…  

 

Il Lateranense IV darà ragione a Pier Lombardo contro Gioacchino da Fiore e chiederà di distinguere, pur nell’identità 

sostanziale, tra «ciò per cui il Padre è Dio» e «ciò per cui è Padre», tenendo però insieme i due assi del discorso 

(sostanza unica e distinzioni per le proprietà personali, che sono però identiche con l’unica sostanza divina ma non si 

confondono) nella nozione «dogmatica» di persona. Tale nozione non esprime solo le relazioni che distinguono, bensì 

le relazioni in quanto sussistenti, ovvero identiche con l’unica sostanza divina. La genialità di Riccardo prima (e poi di 

Tommaso) sta nell’aver offerto una mediazione concettuale (e metafisica) per pensare e dire questa realtà personale, che 

tiene insieme individualità sussistente e relazione che distingue (esse in ed esse ad; esistere ed origine/ex 

individualizzante). 

 


