PARTE SISTEMATICA
Sezione prima:
La forma della teologia trinitaria

Parliamo di «forma» della teologia trinitaria per indicare le coordinate fondamentali
che caratterizzano un discorso sul Dio cristiano. Queste coordinate non vengono spiegate
in sé e per sé, ma vengono suggerite e discusse a partire dalle piu recenti e autorevoli
proposte di teologia trinitaria. Questo metodo di approccio € raccomandato dalla
necessita di far conoscere 1’attuale status quaestionis.

Le coordinate fondamentali della teologia trinitaria emergono da tre ambiti di
riflessione privilegiati, tipici della teologia contemporanea: la Trinita e 1’idea di
rivelazione, la Trinita ¢ la storia della salvezza ovvero la passibilita di Dio nell’alleanza,
la Trinita e la mediazione antropologica della novita del Dio rivelato.

Il primo ambito deriva dall’istanza barthiana di ripensare il senso della dottrina
trinitaria a partire dall’idea di rivelazione: la Trinita tutela ed esprime la specificita della
nozione cristiana di rivelazione come atto in cui Dio comunica se stesso, al punto che
dono e donatore, messaggio e messaggero, contenuto e segno, realta e mediazione si
identificano, permettendoci di venire a conoscere, nella pienezza dei tempi, una
differenza nuova (oltre a quella creaturale) in Dio stesso (quella dello scambio trinitario),
nella quale siamo coinvolti.

Il secondo ambito (Trinita e storia) cerca di comprendere quale nozione di Dio
corrisponde all’esperienza cristiana dell’auto-comunicazione di Dio, al modo della sua
condizione di possibilita radicale. Se la rivelazione € un «essere di Dio con noi» in cui
I’essere stesso di Dio ¢ coinvolto nella nostra storia, cio significa che nella rivelazione
Dio ha una relazione nuova con 1’uomo e il mondo, una relazione in cui ’essere di Dio €
nella storia, ma soprattutto in cui Dio accoglie in s€ e quindi in qualche modo “patisce”
la risposta dell’'uvomo. C’¢ una certa passivita di Dio nella sua relazione con gli uomini
nella storia della salvezza. Si tratta di pensare questa “passivita” in Dio e quindi di
ripensare la trascendenza e 1’assolutezza di Dio nella sua rivelazione.

Ma se la risposta dell’'uomo ¢ costitutiva dell’accadere della manifestazione della
verita di Dio, occorre mettere a tema la mediazione antropologica della verita di Dio,
ovvero 1l nesso tra la Trinita e la verita dell’'uomo. A questo livello del discorso (piu
tipicamente cattolico) si tratta di riscoprire come la novita del Dio che € Trinita implica
una nuova comprensione della realta, fino a propiziare una nuova ontologia. Il senso
dell’essere (e quindi dell’esperienza pensata nel suo fondamento) svelato nella Pasqua di
Gesu, assume nel ritmo trinitario la dinamica di un dono che si raccoglie in sé per potersi
mettere in relazione con I’altro nell’abbandono. Solo in questa dinamica la realta finita
trova il suo senso nella totalita e si apre al dono originario di Dio che la abita. Occorre
mettere a tema come questa dinamica si realizza nella soggettivita umana, intesa come
coscienza e come storia, portando 1’uomo alla sua verita proprio in relazione alla vita



divina trinitaria. Alla luce di queste coordinate diviene possibile cogliere il senso
teologico del mistero trinitario (I’immagine di Dio) e la sua logica, in modo da ricavare
indicazioni sul procedimento sistematico del discorso sulla Trinitat.

1. TRINITAE RIVELAZIONE

1.1. La rivelazione come auto-manifestazione di Dio

La tesi fondamentale che ha animato il percorso svolto é la certezza che la fede
trinitaria ¢ 1’espressione adeguata della verita di Dio apparsa in Gesu Cristo e quindi la
profondita del mistero di Gesu di Nazareth e il senso fondamentale della rivelazione
storico-salvifica che in lui si compie. In tal senso la dottrina trinitaria su Dio si lega
immediatamente alla teologia della rivelazione, cosi che possiamo dire che la Trinita é la
grammatica della rivelazione di Dio compiutasi in Cristo, € il nome adeguato della
salvezza cristiana e la sua condizione di possibilita ultima, € il fondamento della storia
della salvezza, la chiave di accesso al mistero svelato negli ultimi tempi e codificato
dalla memoria normativa della Chiesa nella Scrittura. La fede trinitaria offre 1’unica
prospettiva adeguata in cui leggere i testi sacri.

Il nesso tra Trinita e Rivelazione e la certezza che solo la fede trinitaria offre la chiave di
lettura adeguata della Rivelazione (quel tipo di lettura che impedisce di ridurre il mistero di
Dio che si manifesta) impone di verificare 1’idea di rivelazione in relazione a una duplice
esigenza. Anzitutto quella di pensare la rivelazione come auto-manifestazione di Dio, ossia
come un essere resi partecipi della conoscenza che Dio ha di sé e dell’amore con cui Dio si
ama, come un essere chiamati a conoscere Dio nella sua divinita (1Cor 2, 1-16) e non a
partire dalle nostre immagini del divino. Il compimento di una simile rivelazione si realizzera
in quelle figure dell’auto-manifestazione di Dio nelle quali Dio é unito realmente alla figura
manifestatrice, la cui forma lo esprime in modo insuperabile, cosi che si possa dire che Dio si
rende realmente presente in quel mediatore definitivo, pur rimanendo trascendente, ossia
irriducibile alle condizioni storiche e mondane del suo apparire. Dio & eccedente rispetto alla
storia ma in essa comunica se stesso, mette in gioco il suo essere. Ne deriva la seconda
esigenza, che € quella di pensare la storicita della verita di Dio: se la verita di Dio é legata
all’accadere storico-concreto di un avvenimento, per cui questa si manifesta proprio perché
accade nella vicenda di Gesu, I’essere di Dio, che si auto-comunica, € legato
inscindibilmente a un evento storico, in cui Dio si determina, o meglio, si lascia determinare.
La verita di Dio non semplicemente si manifesta in occasione di un avvenimento, ma
awvviene, si realizza in un evento storico, che come tale e insuperabile e normativo per tutta la
storia.

Pensare la verita trinitaria di Dio significa pensare la rivelazione, cioé corrispondere
col pensiero al Dio che si presenta alla fede. Dio si presenta trinitariamente alla fede
come mistero della rivelazione. Dobbiamo dunque pensare il mistero di Dio a partire
dalla rivelazione in Cristo e nello Spirito.

! Non sfugga il fatto che queste tre parti della forma della teologia trinitaria rimandano da un lato alle
tre parti dell’introduzione e dall’altro alle tre dimensioni del teismo dell’alleanza: 1’«io» di Dio che dice
di sé nella rivelazione; il «Tu» dell’alleato fedele che stabilisce una relazione nuova con la creatura
nello scambio dell’invocazione e dell’affidamento, entrando nel dramma dell’alleanza; 1’«Egli» della
narrazione, che a volte si nasconde dietro al processo anonimo e misterioso della realta, eppure
manifesta 1’identita narrativa del Dio che viene salvare i suoi, in relazione a un mondo nuovo.



(a) Le due dimensioni della rivelazione: comunicazione e manifestazione. Se il Dio
Trinita dice adeguatamente il mistero di Dio nella sua rivelazione, 1’avvenimento del
Figlio e il dono dello Spirito dicono due dimensioni essenziali della rivelazione di Dio.
Consideriamo la rivelazione come atto linguistico e quindi alla luce delle due dimensioni
fondamentali di ogni atto di linguaggio: la comunicazione (il dire a, stabilendo legami in
un’immediatezza nuova) e la manifestazione (il detto, il discorso, con cui si descrive un
mondo comune, si interpreta la realtd). Questo approccio alla rivelazione nell’orizzonte
del linguaggio inteso come scambio simbolico (relazione) e come rimando alla realta
(conoscenza del mondo) permette di individuare le due dimensioni costitutive della
rivelazione di Dio: la comunicazione, che crea legami nuovi, una nuova immediatezza
con Dio stesso, e la manifestazione, che svela una figura, una presenza nuova di Dio in
una nuova mediazione. La prima dimensione rimanda alla comunicazione dello Spirito
(koinonia-comunione), la seconda alla manifestazione di Dio nell’avvenimento di Gesu
Cristo (dono consustanziale). Le due dimensioni sono inscindibili e in relazione, in
coerenza con la reciprocita tra Cristo e lo Spirito nella salvezza, per cui si deve dire:
nello Spirito ci ¢ data un’immediatezza nuova con Dio proprio nella sua mediazione
definitiva in Cristo, al punto che il dono € la stessa partecipazione alla comunione che
unisce Padre e Figlio nel loro dono eterno e questa comunione non puo che essere realta
donata in un evento mediatore escatologico. Dono e comunione, realta condivisa e
legame propiziato dal dono coincidono ormai nella nuova presenza di Dio stesso tra noi.

Come ogni atto di linguaggio, anche la rivelazione é parola rivolta a, € un dire che crea
legami, instaura una relazione in uno scambio e permette di riconoscersi di fronte all’altro;
ma € anche un dire qualcosa, un detto, un contenuto condiviso, che vale in quanto é capace di
dire il mondo, la realta, non solo come moneta di scambio o pretesto di dialogo. In quanto
discorso rivolto all’uomo in cui Dio dice se stesso, la rivelazione si realizza nell’attualita del
dono dello Spirito, mentre in quanto parola che dice un mondo nuovo e manifesta la verita di
Dio, la rivelazione si realizza in Gesu Cristo.

Ma nel suo compimento in Gesu e nello Spirito la rivelazione si realizza nella
reciprocita dell’avvenimento di Dio che viene a se stesso (Gesu Cristo) e nella
comunicazione di Dio a sé stesso (Spirito): la rivelazione nella sua pienezza rimanda allo
stesso essere eterno di Dio, che viene a se stesso in Gesu (Figlio) e nello Spirito. Percio
la rivelazione mette in gioco I’essere stesso di Dio, il suo mistero eterno, e invita a
entrare nella vita intima di Dio, nella realta di Dio in sé e per sé (dall’economia alla
teologia). A questo livello (teologia) mantengono ancora il loro valore le due dimensioni
della rivelazione, ossia la comunicazione e la manifestazione, in quanto ci possono
aiutare a individuare due dimensioni dell’unita divina (unica essenza o natura): 1’unita
come comunione nella relazione (pericoresi) e l'unita naturale secondo [’origine
(consustanzialita). Si tratta di due prospettive sul mistero dell’unico Dio che ¢ Trinita, da
mantenere senza semplificazioni?

(b) L auto-manifestazione come «atto» di Dio. La rivelazione, che raggiunge la sua
pienezza in Cristo, svela la verita intima di Dio nel suo disegno universale di salvezza.
Ma anzitutto indica 1’atto con cui Dio consegna se stesso, manifestando in Cristo un

2 Per queste distinzioni si veda Y. LABBE, Essai sur le monothéisme trinitaire, 12-18.



disegno rimasto nascosto (apokalypsis mysteriou). Intendiamo percio “rivelazione” nel
senso di un’auto-rivelazione di Dio. Non si tratta di un concetto preliminare, ma di cio
che sempre di nuovo va pensato: 1’auto-rivelazione di Dio si identifica col monoteismo
trinitario in quanto attraverso lo Spirito Santo Dio rivela se stesso in Cristo. La
rivelazione indica quindi anzitutto [’atto con cui Dio presenta se stesso nell avvenimento
di Cristo e nella comunione dello Spirito. L’attenzione si volge percio anzitutto
all’oikonomia, alla disposizione spirituale e cristica della salvezza, ossia alla concreta
presentazione di Dio nel suo essere-per-noi nella Pasqua e nella Pentecoste. L’oikonomia
rimanda come sua ultima verita alla monarchia, in quanto 1’azione di Gesu Cristo e dello
Spirito costituiscono 1’0ikonomia nella sua unita d’atto, che rimanda all’unicita
dell’origine e introduce alla theologia. Questa comprensione della rivelazione implica la
certezza di fede che Dio si rivela a noi rivelandosi a se stesso: dal Padre, per il Figlio,
nello Spirito. Egli € in sé ci0o che é per noi. Pensare Dio nell atto della sua rivelazione
come rivelazione di se stesso, significa pensare Dio come comunicazione di sé nello
Spirito e come manifestazione di sé in Gesu Cristo. L’oikonomia, disposizione salvifica
e trinitaria della rivelazione, € compresa come comunicazione di sé da parte di Dio
(Spirito) e come manifestazione di sé (Figlio). In questa prospettiva il passaggio alla
theologia, cioe al mistero originario di Dio in sé stesso, significa mostrare che Dio &
manifestazione di s¢ a s¢ e comunicazione di s¢ a sé¢: 1’atto di Dio che si rivela rimanda
alla singolarita del suo essere eterno.

1.2. L’istanza barthiana

Per capire in che senso la rivelazione ¢ I’atto di Dio che comunica se stesso e
manifesta se stesso, cioe € auto-rivelazione, siamo rimandati anzitutto all’intuizione
teologica di K. Barth sul nesso inscindibile tra rivelazione e Trinita®. La dottrina
trinitaria ¢ 1’unica forma adeguata che permette di cogliere la profondita della
Rivelazione come Parola di Dio, ossia come Parola in cui Dio dice sé a partire da sé e
non da altro.

La testimonianza biblica puo essere raccolta nell’affermazione: «Dio rivela se stesso
come Signorey, in quanto il termine “Dio” e “Signore” coincidono. Il messaggio biblico
consiste nel rivelare la signoria di Dio (Es 20,2-3; Is 45,22). Ora, la rivelazione della
signoria di Dio ricorre in una triplice ripetizione, che corrisponde alla natura della
rivelazione. Nella rivelazione si mostra una triplice ripetizione di Dio: Dio il rivelatore,
Dio la rivelazione e I’essere rivelato o 1’accadere di questa rivelazione per ogni uomo.

Anzitutto Dio é Rivelatore, ossia il soggetto della sua rivelazione. Dio rimane
soggetto della sua conoscenza e non ¢ mai riducibile a oggetto disponibile all’'uomo. La
rivelazione ¢ sempre 1’atto con cui Dio si rivela. Nell’atto sovrano della sua liberta Dio
sceglie di svelare se stesso, instaurando una relazione con 'uomo. Dio resta pero
sorgente della sua rivelazione.

Ma Dio e anche la Rivelazione, in quanto nell’atto di rivelarsi Dio svela se stesso e si
fa conoscere: Dio comunica se stesso in modo tale da essere identico con cio che egli

3 Per questa parte si veda K. BARTH, Die kirchliche Dogmatik I/1: Die Lehre von Wort Gottes,
Theologischer Verlag, Zirich 1942.



rivela. Pertanto Dio non rivela qualcosa su se stesso, ma rivela se stesso in quanto tale.
In concreto, Dio identifica se stesso con un evento storico, con la vicenda di Gesu di
Nazaret. Gesu Cristo & (non semplicemente fa, opera, comunica) 1’auto-rivelazione di
Dio. Si puo anche dire che Gesu ¢ 1’autointerpretazione di Dio, ossia un’interpretazione
cosi esatta e totale che in questo evento Dio corrisponde a se stesso. Si puo dire anche
che Dio ripete se stesso in questo evento e la sua divinita diviene temporale. Si crea una
distinzione nella permanente unita di Rivelatore e Rivelazione. Dio si differenzia da se
stesso, rimanendo pienamente identico a sé. L’identita tra Dio e la sua rivelazione
permette a Dio di rimanere irriducibilmente soggetto nell atto del suo rivelarsi. Dio non
crea un tertium quid tra sé e il mondo. In tal caso I’'umanita di Gesu sarebbe una cosa a
sé, un oggetto di cui Dio si serve per dirci qualcosa. Invece 'umanita di Gesu ¢ 1’auto-
espressione di Dio.

Infine Dio € [’accadere della rivelazione, il suo risultato. Se ci si chiedesse cosa
effettua Dio nella sua rivelazione, la risposta e che Dio effettua in noi la comunione con
sé. 1l terzo modo di essere di Dio nella sua rivelazione € cio che si intende con Spirito
Santo. La rivelazione non rimane un fatto del passato, cosificabile in un dato estraneo.
La rivelazione accade in me e cio che accade e il corrispondere di Rivelatore e
Rivelazione nel credente: € il dono dello Spirito. Solo Dio pu0 effettuare la comunione
con s¢, quindi anche nell’accadere della rivelazione Dio corrisponde a se stesso.

Nella rivelazione Dio si manifesta in una triplice ripetizione come colui che é il
Rivelatore, la Rivelazione e I’accadere della Rivelazione: Dio nella rivelazione € Padre,
Parola e Spirito. La rivelazione implica la Trinita. C’¢ una logica di identita nella
differenza tra Dio e la sua rivelazione, logica che si compone nell’idea
dell’autorivelazione in cui Dio corrisponde a se stesso. Cosi Dio rimane sempre
soggetto della sua rivelazione (atto) e perfino della sua conoscenza in me (accadere della
rivelazione). Dio non ¢ mai un oggetto di fronte a noi, ma ¢ 1’evento del suo rivelarsi
nella fede. La teologia trinitaria si risolve in una teologia della rivelazione.

1.3. Implicazioni teologiche dell 'intuizione barthiana

La dottrina trinitaria ¢ quella “giusta disposizione” che permette di cogliere I’essere di
Dio «che viene» nella sua rivelazione e quindi fa conoscere Dio come Dio, ossia a
partire da Dio* La dottrina trinitaria tutela la qualita della rivelazione intesa come auto-
interpretazione di Dio come Padre, Figlio e Spirito, ossia come quell’evento in cui
[’essere stesso di Dio viene a Parola. La dottrina trinitaria dice la possibilita, il poter
essere di questo fatto, cioé del giungere al linguaggio di Dio in quanto Dio, poiché coglie
I’essere di Dio come evento, I’evento di una “ripetizione di Dio”, che implica una
differenziazione in Dio, una distinzione immanente, un novum in Dio e un modo di
essere di Dio, nel quale possa essere anche per noi.

L’essere-rivelato di Dio nella figura come evento. Dio prende figura nella rivelazione e come
figura si rivela. Questo prendere figura, inteso come ripetizione di Dio, € un evento. Nella
figura di cio che egli stesso non e, Dio e ancora e pur sempre Dio: Dio Figlio. Questa
figliolanza e la Signoria di Dio nella sua rivelazione. Dio non si perde nel rivelarsi, ma
rimane soggetto dell’evento rivelativo. Non ¢ la figura a rivelare, dire, operare, ma Dio nella

4 Per questa parte si veda E. JUNGEL, L ‘essere di Dio e nel divenire, 79-166.



figura. Dio si rivela Padre del Figlio in cui prende figura. Ma la rivelazione & anche un
evento che avviene fattualmente per questi determinati uomini e quindi & un esser manifesto
di Dio nell’incontro storico. Questo poter incontrare Dio di questi uomini, eternita in un
istante, € Dio che si rivela come Spirito. La rivelazione ¢ quell’auto-interpretazione di Dio, in
cui Dio si interpreta per quello che Egli €. Nell’evento di quest’interpretazione Dio si rivela
come Signore.

L’oggettivita di Dio. La rivelazione come auto-interpretazione di Dio esclude ogni
«illustrazione» in cui il linguaggio possa conquistare e spiegare la rivelazione, mentre esige
I’evento dell’interpretazione in cui la rivelazione conquista il linguaggio. In questa direzione
I’oggettivita di Dio nella rivelazione va intesa come «realta sacramentale». Dio deve
rimanere soggetto del proprio essere conosciuto. Percio Dio, come oggetto di conoscenza,
deve avere un’oggettivita diversa da quella degli altri oggetti di conoscenza. L’oggettivita di
Dio puo essere pensata solo come evento nel quale Dio si fa conoscere dall’uomo.

In quanto interprete di se stesso Dio «corrisponde» al proprio essere. Ma poiché Dio,
in quanto interprete di se stesso, € se stesso, I’affermazione suprema che si possa fare
dell’essere di Dio e: Dio corrisponde a se stesso. La dottrina trinitaria dice il poter essere
di questa corrispondenza di Dio nella rivelazione, intesa come auto-interpretazione di
Dio. In tal senso la dottrina trinitaria non porta al di la della rivelazione e della fede,
verso un Dio estraneo alla rivelazione, un Deus nudus inconoscibile. Il metodo e
semplice: parte dal fatto (rivelazione) e ne stabilisce la possibilita corrispondente in Dio,
cosi che rimanga vero che nella rivelazione ¢ in gioco 1’essere stesso di Dio, ossia Dio in
quanto Dio. La teologia trinitaria mette dunque a tema I’essere di Dio in movimento, in
quanto essere messo in movimento da Dio. L’essere di Dio cammina sulle vie
dell’'uvomo. Ma Dio puo farlo perché¢ ¢ essere in movimento dall’eternita. In una
decisione originaria, che la rivelazione svela, il movimento di Dio é una libera decisione,
il suo «si» a se stesso (movimento eterno) a favore dell’'uomo (movimento storico). Nei
due momenti ¢ in gioco ’essere di Dio. L’essere di Dio € nel divenire, proprio perché il
luogo dell’essere di Dio € quello della sua scelta: Dio va pensato come Colui che
sceglie, come il vivente e ci0 pud essere pensato solo trinitariamente. Dio pud
corrispondere a se stesso poiché 1’essere di Dio ¢ un essere in se stesso distinto e
reciprocamente correlato e la relazione costituisce la distinzione. L’essere di Dio ¢ un
essere in relazione con se stesso, ha struttura relazionale. Tali relazioni sono la
ripetizione in Dio o "auto-relazione dell’essere di Dio nei distinti modi di essere del
Padre, del Figlio e dello Spirito. Tali modi di essere sono cosi reciprocamente correlati,
che ogni modo di essere di Dio diventa cio che é solo insieme con i due altri modi di
essere. L’essere di Dio ¢ evento in quanto dono reciproco dei tre modi di essere. La
dottrina trinitaria insegna a pensare Dio come evento e quindi nella rivelazione. Infatti
Dio sorge nel suo rapportarsi a sé stesso come Padre, Figlio e Spirito e in questo suo
essere Dio non é altri che Colui che Egli & nella sua rivelazione. Percio in questo suo
essere egli € gia a priori il nostro Dio.

L’interpretazione dell’essere di Dio in base alla comprensione della rivelazione come evento

implica che quando nella rivelazione cerchiamo e troviamo Dio, non possiamo andare oltre

I’agire di Dio, fino a raggiungere un Dio non-agente. A proposito dell’essere di Dio la parola

“atto” o “evento” ¢ una parola ultima, che non puo essere superata. Tuttavia I’essere di Dio ¢

evento in un senso unico, che solo la rivelazione fa conoscere. Questo evento e libero atto,

libera vita nella sua immanenza. Questo significa che all’essere di Dio come evento pertiene

la liberta di decisione. Ma la decisione non € qualcosa che si aggiunga a questo essere. In
quanto evento [’essere stesso di Dio é la sua propria decisione. L’essere di Dio come evento



significa che esso € la sua propria voluta, cosciente e compiuta decisione. L ‘essere di Dio
nella sua decisione e l’essere di Dio nei modi del Padre, del Figlio e dello Spirito. Ma un
essere di Dio cosi caratterizzato € costituito dalla storicita, in quanto Dio attua a livello
contenutistico la decisione proprio nella rivelazione storico-concreta. La decisione propria
dell’essere di Dio ¢ percio da sempre una decisione per I’uomo: Dio vuole essere Dio e non
vuole che noi siamo Dio, ma non vuole essere, come Dio, per sé e con sé solo. Come Dio egli
vuole essere anche con noi e per noi. In quanto e e afferma se stesso Dio si pone in relazione
con noi. Dio sceglie di non essere Dio senza di noi. In tal modo e detta la storicita di Dio, che
si ripete nella storicita della rivelazione.

L’esito di questa lettura rigorosa dell’intuizione di Barth ¢ /’'unita di Dio in sé e per
noi nel suo essere, inteso come evento. La questione della composizione dell’essere in sé
e per s¢ di Dio col suo essere in relazione, ossia I’essere per noi € con noi, ¢ risolvibile
solo se la liberta dell’essere-per-sé di Dio viene pensata a partire dalla rivelazione del
SuO essere-per-noi, in maniera tale che nella grazia dell’essere-per-noi di Dio 1’essere di
Dio possa diventare evento. L’unitd di Trinita economica e immanente ¢ pensata al
modo di un avvenimento dell’essere divino che appartiene da sempre alla Trinita. La
sussistenza di Dio e auto-movimento, che dona la rivelazione. La grazia dell’essere-per-
noi di Dio riproduce la liberta dell’esser-per-sé di Dio. E questa la condizione per poter
pensare con verita che Dio abbia rivelato se stesso.

Se si vuol mantenere che Dio ha rivelato se stesso, bisogna dunque pensare la storicita di Dio
a partire da Dio stesso e bisogna pensare I’essere di Dio in riferimento al fatto e alla
possibilita del suo entrare nella storia. L’essere di Dio pero € pensato storicamente soltanto
se e quando venga concepito in se stesso come essere storico. La rivelazione ¢ quell’evento
storico in cui Dio dimostra non solo di tollerare ma di esigere predicati storici. Nell’evento
storico della rivelazione, I’essere di Dio ¢ esso stesso evento (da narrare). Ma se ¢ possibile
parlare storicamente di Dio, il suo stesso essere deve essere storico in maniera originaria. E
proprio il senso dell’idea di rivelazione come auto-interpretazione dell’essere di Dio.
Interpretando se stesso nella rivelazione, Dio ripete il proprio essere con I’aiuto di predicati
storici. Ma poiché quest’auto-interpretazione € una ripetizione dell’essere di Dio da parte di
Dio, significa che 1’essere di Dio ¢ capace, come tale, di ripetizione. In quanto tale 1’essere di
Dio ¢ evento. L’essere di Dio ¢ capace di essere ripetuto e interpretato solo da parte di Dio.
La storicita di Dio fonda la storia della rivelazione. Un discorso umano su Dio diventa
possibile in quanto donato da Dio stesso. Il predicato storico con cui Dio ha portato il suo
essere a linguaggio umano é Gesu.

Dunque I'unita di Dio in sé€ e per noi va pensata come evento, I’evento dell’essere di
Dio che, ripetendosi nella rivelazione, fa corrispondere 1’uomo alla relazione con cui
Egli corrisponde a se stesso come Padre, Figlio e Spirito. Cosi Dio pud essere nella
rivelazione rivolto verso ’altro, senza dipendere da questo altro. Dio ¢ Dio dell’uomo
senza essere definito come Dio dal suo riferimento all’uomo.

1.4 Valutazione e prospettive

La dottrina trinitaria € un modo di pensare coerente e radicale al dono che Dio fa di
sé nella rivelazione e quindi ¢ un modo per tutelare 1’originale pretesa della rivelazione
cristiana di essere l’auto-comunicazione di Dio. Quest’impostazione manifesta la
signoria di Dio come evento assoluto, ossia come la sempre attuale affermazione di sé e
determinazione di sé a partire da sé e non da altro. In tal senso 1’essere di Dio ¢ un
evento in cui Dio viene liberamente a se stesso a partire da sé (in modo analogo a come



I’i0 dell’uomo si afferma a partire da s€, recuperandosi nelle varie esperienze della vita,
da cui peraltro si riceve). L’essere di Dio inteso come un venire a se stesso a partire da
s€, che si afferma anche nell’altro da sé, includendolo nella sua autoaffermazione, si
presenta come origine originante, sorgente inesauribile di vita e movimento, come novita
assoluta piuttosto che come immobile e statica sostanza eterna. E questa la lezione di
Barth, che resta imprescindibile:

Resta perod I’impressione che la risoluzione della Trinita nella struttura formale della
rivelazione intesa come Signoria del Dio che corrisponde a sé nel Figlio e nello Spirito,
alla fine si esponga al rischio di una sorta di teologia trinitaria modalista, che risolve la
distinzione personale nella ripetizione dell’essere di Dio che dice se stesso e quindi in tre
modi di dirsi da parte di Dio stesso. E rilevabile qui il limite di ogni tentativo di pensare
la Trinitd a partire dall’essere di Dio, di cui si coglie una dinamica come costitutiva
della distinzione trinitaria®>. In tal modo le persone divine diventano modi del
differenziarsi di Dio stesso, frutti dell’auto-comunicarsi della natura divina.

Deriva da questa prospettiva anche la difficolta a pensare un essere divino capace di
“patire” la storia in una relazione reale, poiché sembra piuttosto che Dio si affermi in
essa, assorbendola in sé¢. A questo livello del discorso resta I’impressione che nella
teologia barthiana della rivelazione trinitaria Gesu sia rivelazione del Padre percheé in lui
Dio si ripete e corrisponde a sé stesso (viene a sé nella sua storia): in altri termini, Gesu e
il venire di Dio che si manifesta, ¢ la realizzazione storica di quell’evento eterno e
assoluto che ¢ I’essere di Dio nel suo divenire. Ma la storia di Gesu nella sua storicita
singolare e indeducibile & veramente tutelata da questo tipo di pensiero? E ancora vero
che quella vicenda libera in cui Gesu decide di sé di fronte al Padre e ai suoi fratelli ¢ il
luogo ove avviene la verita di Dio, che é la verita del Figlio di fronte al Padre (e non solo
I’apparire del volto del Padre in occasione di Gesu).

I due limiti rilevati sembrano connessi da un lato alla visione monosoggettiva della
vita divina, che tende a escludere I’esistenza di un vero dialogo reciproco in Dio,
garantendo 1’assolutezza di Dio e la trascendenza della sua iniziativa, ma perdendo lo
spessore reale del dialogo di Gesu con 1’Abba suo (fu solo un dialogo tra la creatura e il
Creatore ¢ quindi tra 'uomo Gesu e la Trinita!?); dall’altro alla logica idealista del
soggetto assoluto che si auto-determina nell’altro da sé, riducendo I’accadere storico
concreto a epifenomeno dell’evento eterno del ripetersi di Dio. In altri termini, proprio
I’immagine di un Dio che ¢ soggetto assoluto il quale media sé a se stesso, sviluppandosi
o ripetendosi in un evento in cui si dona e si recupera, pone la questione radicale se cio
possa accadere in un evento libero, senza che questo evento sia riassorbito in Dio o nel
processo della sua auto-comunicazione. C’¢ spazio per una reale “alterita” (personale e
creaturale)? L’esito ¢ che la Trinitd economica ¢ assorbita nell’evento della Trinita
immanente.

®> L’impressione di un esito modalista di questo tipo di discorso rimane anche laddove si precisa con
cura — come peraltro fanno Barth e Rahner — che la distinzione in Dio riguarda i modi di essere o
sussistere e non solo i modi di apparire di Dio. Tale impressione é legata meno al problema del luogo
della distinzione (I’essere stesso di Dio o solo la sua manifestazione) quanto piuttosto al fatto che la
Trinita viene in qualche modo dedotta da una certa comprensione della natura divina, intesa come
soggettivita assoluta che pone se stessa.



2. LATRINITAE LA STORIA: LA PASSIBILITA DI DIO NELL’ALLEANZA

2.1. L’ antinomia del teismo classico e la soluzione trinitaria

L’affermazione di Dio propria del teismo classico presentava un’insuperabile
difficolta nel pensare il rapporto di Dio con le creature. Dio & identificato con la
pienezza d’essere, la pura attualita dell’esistenza secondo ogni perfezione possibile. In
lui non ci puo essere divenire, poiché cio presuppone il passaggio dalla potenza all’atto.
E escluso percio qualsiasi cambiamento in Dio. Ma se questo & facilmente pensabile per
la vita di Dio in sé e per sé, risulta piu difficile in relazione alle creature: cio significa
che la risposta delle creature al Creatore lascia Dio nella piu assoluta indifferenza? Le
sorti del creato non modificano in nulla I’atteggiamento di Dio? Le novita positive o
negative del processo storico non toccano in nulla la realta divina?

(@) Per rispondere a questo tipo di obiezioni si ricorreva all’analisi dei vari tipi di
relazione. C’¢ una relazione razionale che esiste solo nella mente e una relazione reale
che implica un mutamento in entrambe i termini del rapporto e quindi é reale in
entrambi. Ma esiste anche una relazione mista, nella quale la relazione é reale in un solo
membro del rapporto: se mi trovo da un lato del tavolo e mi sposto all’altro lato, io
cambio in relazione al tavolo, ma il tavolo rimane come era. La relazione di Dio col
mondo ¢ di questo tipo:

Talvolta la relazione in uno degli estremi é res naturae e nell’altro res rationis. Cio avviene
quando gli estremi della relazione non sono del medesimo ordine. Cosi la sensazione e la
scienza sono riferite al percepibile e al conoscibile che pero, essendo delle cose esistenti
nell’ordine naturale, sono al di fuori dell’essere sensibile e intelligibile. Percio nella scienza e
nella sensazione c’¢ una relazione reale, in quanto esse sono ordinate a percepire e conoscere
la realta, ma le realta cosi conosciute e considerate sono al di fuori di quest’ordine. Percio in
queste cose non c’¢ una relazione reale con la scienza e la percezione. Si deve parlare di
relazione di ragione, che esiste in esse solo in quanto I’intelletto le viene a conoscere come
termini della relazione della scienza o della sensazione. Non sono relative a... in quanto
riferite ad altre cose, ma in quanto altre cose sono riferite a loro. Similmente si dice “a
destra” in quanto 1’animale si pone a destra della colonna, benché una tale relazione non sia
reale nella colonna, ma solo nell’animale. Poiché Dio é al di fuori di qualsiasi ordine delle
creature e tutte le creature sono ordinate a lui, e non viceversa, é chiaro che le creature sono
realmente riferite a Dio, ma in Dio non vi é una relazione reale o un riferimento di sé alle
creature; vi e solo una relazione di ragione, in quanto le creature sono a lui riferite (Summa
Theologiae I, g. 13, a. 7).

Dio non cambia mai rispetto al mondo, benché il mondo cambi continuamente rispetto
a lui. In tal senso non pare esistere reciprocita tra Dio e il mondo: il mondo ha bisogno di
Dio, ma Dio non ha alcun bisogno del mondo®. Dio ha un influsso sul mondo, ma il

6 «Per molti contemporanei...ridurre la relazione Dio-mondo a una relazione di ragione gli sembra
identico alla proclamazione di un’assenza di interesse di Dio per il mondo... Per San Tommaso, come
per tutte le scuole di filosofia ammesse nel seno della Chiesa cattolica, “siccome tutte le creature sono
ordinate a Dio e non inversamente, e chiaro che le creature sono realmente riferite a Dio (realiter
referuntur ad Deum), ma in Dio non c’¢ relazione reale rispetto alle creature, ma solo una relazione di
ragione fondata sul fatto che le creature si rapportano a lui (creaturae referuntur ad Ipsum). I nomi di
cui parliamo (Creatore, Signore, Giudice...) sono attribuiti a Dio non a causa di un cambiamento in Dio,
Mma per un cambiamento della creatura stessa, come la colonna prende posto a destra dell’animale, senza



mondo non ha influsso su Dio. Dio non ¢ aumentato dal mondo: I’universo non aggiunge
nulla a Dio mentre partecipa al suo essere e quindi non puo formare con Dio un insieme
in cui si realizzano riferimenti reciproci.

Un simile pensiero, per quanto logico, ha implicazioni religiose negative: se la
relazione Dio-mondo non € reciproca, ne segue che nessuna cosa che accade in questo
mondo puo avere un effetto su Dio. Ne consegue che da un lato Dio resta impassibile di
fronte alle vicende anche negative degli uomini e dall’altro che la liberta dell’'uomo non
puo avere alcun effetto reale rispetto all’azione di Dio: ma allora si puo parlare
veramente di una relazione personale di Dio con il credente? Una simile immagine
contrasta col Dio appassionato della Scrittura, che cerca 'uomo ¢ gioisce della sua
conversione. L’amore non puo essere una forza creatrice a Ssenso unico, senza
reciprocita, cioé senza accettazione dell’altro nella sua alterita di fronte a me.
Certamente la creaturalita realizza un completo riferimento a Dio, in una completa
differenza da lui. Non e del resto pensabile che Dio sia essenzialmente (cioe secondo la
sua natura) riferito al mondo, altrimenti Dio e il mondo diventerebbero parte di un piu
grande sistema, in cui Dio si riduce a parte del mondo. Il mondo diventerebbe necessario
per ’essere di Dio.

Anche il documento della Commissione Teologica Internazionale «Desiderium ed cognitio
Dei», dell’ottobre 1982, segnala il problema: «Riguardo all’immutabilita di Dio, occorre dire
che la vita divina é inesauribile e senza limiti, cosicché Dio non ha in alcun modo bisogno
delle creature. Nessun evento creato potrebbe arrecargli alcunché di nuovo o attuare in lui
una potenzialita qualsiasi. Dio non potrebbe dunque subire alcun cambiamento, né per
diminuzione né per progresso... Ma questa immutabilita del Dio vivente non si oppone alla
sua suprema liberta, come dimostra chiaramente I’evento dell’incarnazione. L’affermazione
dell’impassibilita di Dio presuppone e implica tale modo di comprendere I’immutabilita, ma
essa non va concepita come se Dio rimanesse indifferente agli eventi umani. Dio ci ama di
un amore di amicizia, vuole essere riamato. Quando il suo amore viene offeso, la sacra
Scrittura parla di sofferenza di Dio; parla invece della sua gioia, quando un peccatore si
converte... I due aspetti si completano reciprocamente; trascurando 1’uno o I’altro, non si
rispetta il concetto di Dio quale si rivela»’.

Ecco dunque I’antinomia del teismo classico: il Dio che non ha una relazione reale col
mondo non é un Dio che si puo invocare in una vera relazione personale; ma il Dio che
ha una relazione reale con le creature perde la sua trascendenza®. Il problema si sposta:
Dio vuole avere una relazione reale con le creature?

alcun cambiamento in essa, ma per il fatto che I’animale si trova spostato. Dire che Dio ¢ relazione reale
alla creatura, sarebbe come dire che Dio, I’Essere infinito e perfetto, acquisisce qualcosa di nuovo dalla
creazione, divenendo cosi cid0 che non era senza di essa (o che la colonna si sposta quando 1’animale
cambia posizione in rapporto a essa). Cio significherebbe, egualmente, mettere Dio in dipendenza dal
mondo, negare la sua immutabilita e trascendenza... Di piu, dire che Dio ¢ relazione reale rispetto alla
creatura sarebbe un trasporre nella considerazione delle relazioni tra Dio e 'universo cio che ¢ vero solo
nell’intimo delle relazioni trinitarie, pretendere di elevare il mondo creato al livello delle relazioni tra
persone divine, cadendo nel panteismo». B. DE MARGERIE, Les perfections du Dieu de Jésus Christ,
Cerf, Paris 1981, 29-30.

7 COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Teologia-Cristologia-Antropologia, in EV 8, 404-461.

& Lo stesso Bertrand de Margerie avverte questo problema e cerca di raccogliere I’elemento positivo
dell’istanza moderna: «Non tutto ¢ falso, pero, nell’obiezione menzionata. La relazione di ragione che
Dio intrattiene col mondo € assolutamente unica, poiché Dio ha posto nell’essere 1’essere che gli €
relativo. Egli ha liberamente legato 'uomo a sé. In Dio ¢’¢ dunque una reale liberta. Dio ha scelto
eternamente di essere il nostro Dio. In questa prospettiva, Dio € totalmente e liberamente relativo



(b) 1l messaggio cristiano annuncia il coinvolgersi reale di Dio in questo mondo
attraverso la sua Parola, una Parola che ci offre la comunione con Lui. Questo rivolgersi
di Dio a noi con parole umane ¢ esso stesso I’evento della comunione con Dio. Cio
significa che nella sua Parola e Dio che, rivolgendosi a noi, pone un atto divino che non
deve essere completato da altre azioni, in quanto rende presente Dio stesso all’uomo.
Ora, la relazione reale di Dio al mondo, implicata nel suo rivolgersi a noi, puo essere
giustificata solo sulla base di una comprensione trinitaria di Dio. Il Dio trino e la
condizione di possibilita ultima della sua auto-rivelazione. Il rivolgersi di Dio all’'uomo
puo essere capito come relazione reale di Dio al mondo solo se questo presuppone una
relazione eterna di Dio con Dio, del Padre col Figlio. Cio significa che, accogliendo la
Parola di Dio, il credente si scopre amato con lo stesso amore con cui il Padre si rivolge
al Figlio da tutta I’eternita. La misura ¢ la norma della relazione di Dio col mondo non ¢
nel mondo, ma nel mistero del Figlio. La misura ¢ I’amore eterno del Padre per il Figlio.
Il termine costitutivo del rivolgersi di Dio al mondo il Figlio, in cui il mondo viene
incluso. Solo con una comprensione trinitaria di Dio € possibile unire la tesi dell’auto-
rivelazione di Dio col riconoscimento della sua perfetta trascendenza, assolutezza e
unicita. La base della relazione di Dio col mondo € la relazione di Dio con sé stesso®. Nel
suo Figlio Gesu il Padre e in una relazione reale col mondo e con gli uomini®. Cio si
compie nella fede, ove i1l dono dello Spirito permette all’'uomo di accogliere I’amore con
cui Dio ama il Figlio nella sua creaturalita e rende capaci di rispondere all’appello di
Dio, inserendoci nella relazione del Padre e del Figlio. Amata con un amore la cui
misura e quella divina del rapporto tra Padre e Figlio, la creatura umana mantiene la sua
consistenza proprio perché lo Spirito é il mistero personale della reciprocita di Padre e
Figlio che ne tiene aperta la loro alterita in una novita reale.

Un dialogo reale tra 1’ Assoluto e le creature € pensabile solo se questo ¢ gia da subito
assunto in un dialogo eterno in Dio stesso tra Padre e Figlio nello Spirito. Proprio lo
Spirito, in quanto luogo del reale dialogo reciproco tra Padre e Figlio, dialogo nel quale i
due sono uniti nella loro reciprocita, ma conservando la loro alterita in un novum, che €

all’uomo e legato a lui, benché la relazione di ragione rimanga valida al suo livello proprio. Dio non puo
in alcun modo acquisire il fondamento intimo di una nuova relazione né essere specificato da una realta
a lui esterna. Egli ¢ relativo alla creazione perché ¢ “relativo” a se stesso. La creazione & presente al
Creatore nella sua presenza a s¢. Dio ¢ relativo alla creazione nel senso che fa I’esperienza della sua
relazione a sé stesso nel suo atto di esistenza. Cosi appare che il rapporto di Dio all’'uomo non ¢ niente
di meno che la totalita della stessa Realta divina», Les perfections du Dieu de Jésus Christ, 29-30.

® Per queste riflessioni di P. KNAUER, Der Glaube kommt vom Horen, Frankfurt, 1982, si veda J.
O’DONNELL, Il mistero della Trinita, Edizioni Piemme, Casale M. 1989, 29-32.

1 In dialogo critico con alcune riflessioni di J. Galot, Bertrand de Margerie rifiuta la possibilita che in
Cristo Dio realizzi una relazione reale con la creatura: «Galot afferma che I’incarnazione implichi una
relazione reale tra il Verbo e gli uomini. La parte di verita contenuta in quest’affermazione ¢ la
seguente: ¢’¢ una relazione reale tra 'umanita di Gesu e gli altri uomini... Ma non ne risulta una
relazione reale del Verbo con gli uomini, né con la sua stessa umanita (si veda la Summa Theologiae Ill,
q- 2, a. 7: 'unione ¢ realmente non in Dio, ma nella natura umana di Cristo). Cid non impedisce
comunque che Dio conosca in sé e ami realmente I’'umanita del suo Verbo come quella di tutti gli
uomini. Il punto essenziale da mantenere ¢ questo: nella creatura, come nell’incarnazione, ogni
mutamento reale risultante dalla creazione é dalla parte non di Dio ma della creatura», Les perfections
du Dieu de Jésus Christ, 30 nota 73. Il problema di quest’impostazione € quello di spiegare in che senso
la vicenda di Gesu ¢ la storia di Dio, il realizzarsi del Figlio nella sua vicenda terrena singolare e non
solo uno strumento che Dio usa per manifestarsi a noi.



terzo tra loro, e lo spazio in cui compare la creatura e in cui questa e assunta nel dialogo
divino tra Padre e Figlio.

Da queste riflessioni ricaviamo 1’intuizione che solo nella relazione di Dio a sé posso
pensare la sua relazione col mondo. Ma la relazione in Dio indica dall origine lo spazio
della differenza personale, per cui la condizione di possibilita della relazione reale di
Dio col mondo & proprio la Trinita.

(C) Un tentativo di mediazione: il Dio in sé immutabile muta nell altro da sé*. Questa
proposta fa valere un’istanza da non trascurare: nel pensare alla relazione di Dio col
mondo non si deve ragionare come se si trattasse di due termini precostituiti al loro
rapporto. La creatura infatti non e nulla in sé di fronte a Dio e Dio stesso costituisce la
differenza da cio che non e Dio. In altri termini: Dio e mondo non si distinguono in
relazione a un terzo termine ad essi comune e che faccia da linea di separazione. La
creatura ¢ piuttosto cio che avviene quando Dio si comunica all’altro da sé.

L’essere del mondo, quanto alla sua consistenza é in sé e per sé un permanente essere
riferito a Dio e diviene se stesso in ogni istante in virtu di questa relazione. Per
salvaguardare 1’assoluta indipendenza di Dio dal mondo la filosofia rifiuta di pensare a
un rapporto reale: Dio non pu0 avere una relazione col mondo che si aggiunga al suo
essere come un di piu di realta. D’altra parte i teologi fanno valere il carattere personale
dell’incontro tra il Dio creatore della grazia e 1’'uomo. La rivelazione e la grazia
significano una reale intersoggettivita tra Dio e 1’'uomo, comunione vitale nell’amore,
non nell’unidirezionalita, ma nella reciprocita. Del resto, che ci possa essere qualcosa di
relazionale che non per questo e relativo nel senso di imperfetto, lo attesta la stessa
dottrina trinitaria. L’assoluta “novita” di Dio reagisce realmente alla liberta umana che
ha posto in essere nella storia (ad esempio nella preghiera di domanda). Il punto focale
di questo incontro tra uomo e Dio nell’azione e reazione ¢ Gesu Cristo: affermare che il
cambiamento e il divenire si trovano unicamente nell’umanita di Gesu Cristo... significa
comportarsi come se avessimo a che fare con un’umanita impersonale, non
personalizzata dallo stesso Figlio di Dio. Certo, la reazione di Dio alla liberta dell’'uomo
avviene in una trascendenza sovrana, che abbraccia la liberta dell’uomo, consegnandola
a se stessa. In tal senso I’amicizia tra Dio e uomo non puo significare un rapporto
paritetico, tra uguali. Del resto occorre evitare un’immaginazione troppo
antropomorfica: nel suo rapportarsi alla creatura Dio non si propone di compiere
qualcosa che poi attua di fatto reagendo alla risposta umana. Il “si” di Dio alla
comunione d’amore con I’uomo, in quanto ¢ diverso dall’essere se stesso di Dio, non ¢
altro che I’essere dell’uomo e del mondo, compresa 1’ultima realta effettiva della piu
libera decisione della creatura. Questo immediato far-esistere-1’altro nel suo essere-se-
stesso e nel suo agire ¢ la piu sovrana, potente e disinteressata affermazione d’amore
verso D’altro. Solo il Dio onnipotente puo volere e porre 1’altro come altro nella stessa
relazione con sé, identica con il suo essere eterno. Questo altro é tanto piu se stesso
(alterita) quanto piu si lascia porre da Dio ed e riferito a lui nella differenza

11 Si veda K. RAHNER, Corso Fondamentale sulla fede, Paoline, Roma 1984, 287-288; W. KERN, Dio e
mondo, rapporto tra, in Sacramentum Mundi 3, Morcelliana, Brescia 1975, 134-142 (con abbondante
bibliografia); H. VORGRIMLER, Dottrina teologica su Dio, Queriniana, Brescia 1989, 189-194, ove
analizza la questione della mutabilita di Dio nella storia della salvezza.



(dipendenza). Poiché la volonta di Dio operante nel mondo fa esistere direttamente il
mondo e I’uomo senza un termine preesistente, ad esso interno, che sia costituito dal
mondo, I'uvomo e il mondo, nel loro essere creato (e tanto piu nella grazia e
nell’incarnazione) appartengono a Dio come l’altro senza il quale Dio non sarebbe
quello che ¢, cioé colui che ha amato cosi il mondo e I’uomo. Lo stesso Tommaso scrive
che Dio «amat nos tamquam aliquid sui» (Summa Theologiae I, 30,2,ad 1). Ne deriva
che nella sua relazione al mondo Dio modifica se stesso, in quanto crea il mondo e
I’uomo e soprattutto in quanto diviene uomo.

Un’unione reale di Dio col mondo non potrebbe quindi essere un’unione successiva di
realta altrimenti separate, ma & il modificarsi di una relazione di Dio stesso. E quanto si
realizza nell’incarnazione, quando il Logos diventa uomo: Dio muta se stesso,
diventando uomo. Ma Dio, I’Incondizionato, infinito, semplice, non puo divenire diverso
in se stesso. Dio quindi muta se stesso ma non in se stesso, bensi nell’altro da sé. Dio
non si modifica nel suo essere in sé, bensi nel suo essere per altri. Dio muta se stesso
nell’altro che pone come suo. Il mutarsi di Dio per altri ¢ in altri non rappresenta una
trasformazione che lo aumenti o lo diminuisca, bensi é identico all’essere se stesso di
Dio, che si compie eternamente in una realta infinitamente viva. Dio pu0 divenire
qualcosa, I’immutabile in se medesimo puo essere mutabile esso stesso nell’altro (am
Anderen); in quanto pone 1’altro come suo (nell’unione ipostatica), diviene egli stesso
cio che é scaturito, originato, senza per questo dover divenire nel suo sé primordiale.
Secondo questa concezione I’incarnazione non significa che I’'uomo ¢ diventato Dio, ma
che la natura umana ¢ diventata “auto-espressione” di Dio: se Dio si esprime con amore
in ci0 che non ¢ divino, allora sorge I’'uomo e gli uomini esistono perché Dio ha voluto
esprimersi in cio che non e divino®.

La relazione reale di Dio col mondo nell’incarnazione deve essere pensata, a partire
dalla sua condizione di possibilita originaria che ¢ la Trinita, come I’estensione
dell’auto-comunicazione di Dio in sé (Logos) nell’altro da sé€, posto in essere come suo
(Gesu Cristo). Nella relazione reale col mondo il Dio in s¢ immutabile muta nell’altro,
che pone nell’esistenza come espressione di sé. Dio ¢ comunicazione di sé all’altro da
Sé, posto in essere come suo. Quindi Dio diviene non in sé, ma nell’altro che € suo. Si
sposta il mistero: non si tratta del fatto che Dio possa divenire, ma del fatto che possa
porre [’altro come suo, che possa essere se stesso nell’altro e presso 1’altro, cosi da
divenire in questo altro.

Queste intuizioni rahneriane riprendono, con diverso linguaggio, quanto gia emerso:
se la rivelazione ¢ 1’auto-comunicazione di Dio all’interno di una relazione reale con la
creatura, noi siamo resi partecipi dell’atto con cui Dio viene a se stesso, siamo inclusi
nella relazione di Dio con sé. Cio significa che Dio include noi e la nostra risposta nella
sua relazione a sé e che la sua relazione a sé e la condizione di possibilita della sua
relazione con noi. Il problema ¢ se sia sufficiente I’idea di «un’autoestrinsecazione di
Dio nell’altro da sé» per spiegare la relazione di Dio con I’altro come interlocutore
libero e reale. Non & necessario uscire dall’immagine di un Dio inteso come soggetto
assoluto che pone se stesso nell’altro e si recupera, per rendere ragione della relazione
reale del Dio alleato con I’uomo nella storia della salvezza? Di piu: non si deve arrivare

12 K. RAHNER, Corso Fondamentale sulla fede, 287-290.



a pensare I’alterita di Dio come passivita che lo rende capace di assumere la risposta
dell’'uomo come libero e imprevedibile partner?

In altri termini, la domanda ¢ se un Dio che ¢ comunicazione di sé nell’altro sia
veramente un Dio di fronte all’altro, ove questa forma di alterita implica una passivita,
capace di portare la risposta dell’altro. E 1’istanza fatta valere dalla Trinita dialogica di J.
Moltmann.

2.2. L’istanza dell alterita e passibilita storico-salvifica di Dio: una dottrina sociale
della Trinita

Contrapponendo alla «monarchia trinitaria di Dio» (Barth) una «dottrina sociale della
Trinita», Moltmann vuole superare la riduzione barthiana di Dio a un soggetto isolato
che pone se stesso auto-distinguendosi in tre modi di essere®®. Per superare I’idea di una
soggettivita assoluta astratta, si deve interpretare il Regno in maniera trinitaria € non
come Signoria di un Dio assoluto, che afferma se stesso di fronte alle creature,
riducendole alla condizione servile. La difficolta della Trinita idealistica di Barth, intesa
come riflessione del soggetto divino, si trova nella precedenza accordata alla Signoria di
Dio rispetto alla Trinita e nell’utilizzo della dottrina trinitaria per garantire e illustrare la
soggettivita divina in quanto Signoria. Ne deriva un concetto non trinitario dell’unita di
Dio, cioé il concetto del soggetto identico a sé. In questo modo il mistero trinitario €
ridotto all’auto-differenziazione di un’astratta soggettivita divina, chiusa nel cielo della
sua trascendenza. Si smarrisce cosi l’originale comprensione di Dio Trinita come
comunione d’amore nelle relazioni di tre soggetti storico-salvifici. Ma I’unita divina non
puo essere quella di una sostanza o di un soggetto che afferma se stesso, bensi
«comunione pericoretica» dei tre che operano la salvezza, un’unita escatologica, che si
realizzera pienamente alla fine.

(a) Il punto di partenza per una riconsiderazione storico-salvifica e quindi escatologica
della Trinita ¢ ’esperienza di Dio testimoniata dalla Scrittura. Essa non attesta solo un
sentimento di totale dipendenza di fronte al Creatore (implicante un rigoroso
monoteismo) ma anche e anzitutto /’esperienza che il Dio vivente fa con noi nella storia.
L’uomo non puo sperimentarsi come interlocutore personale di Dio se Dio per lui ¢ tutto
ma lui per Dio non significa niente. Piuttosto, nell’esperienza di fede 1’'uvomo impara a
conoscersi nello specchio dell’amore e della sofferenza che Dio prova nei suoi confronti,
condividendo la sua storia. Punto di partenza della conoscenza di Dio, in altri termini,
deve essere I’esperienza profonda del mistero della passione di Dio, di un Dio che soffre
con-in-per noi. Una simile esperienza di Dio nella storia si compie nello stupore della
confessione trinitaria.

E il superamento del Dio immutabile e apatico, che porta al cuore dell’esperienza cristiana,
facendo superare le strettoie del Dio sostanza della metafisica e del Dio soggetto assoluto del
pensiero moderno. Si tratta di riconsiderare la passione di Dio, facendo tesoro delle intuizioni
religiose sulla «teopatia», presenti sia nella dottrina rabbinica e cabalistica della schekinah,
secondo la quale Dio nella scelta dell’alleanza decide di patire la risposta dell’uomo (A.

13 Si veda J. MOLTMANN, Trinita e Regno di Dio. La dottrina su Dio; IDEM, Nella storia del Dio
trinitario. Contributi per una teologia trinitaria.



Heschel) cosi come nella creazione si era “ritratto” per far posto alla creatura; nella teologia
anglicana della vittima eterna dell’amore; nella mistica spagnola del dolore di Dio (Miguel
de Unamuno) e nella filosofia della religione russa-ortodossa della tragedia divina
(Berdjajew).

L’elaborazione teologica del tema della sofferenza di Dio permette di entrare nel
cuore dell’esperienza cristiana di Dio, cio¢ nel mistero della liberta divina. Tale liberta
deve essere misurata sull’idea di Dio come Amore e non sulla nozione di soggettivita
assoluta e autonoma.

Proprio Barth ha cercato di pensare la liberta di Dio sullo schema del potere assoluto di
disporre di sé, incorrendo in una serie di aporie. Per superarle ha dovuto precisare che la
deliberazione divina come autodeterminazione di Dio & un libero traboccare della sua bonta.
Ha cercato, insomma, una mediazione del concetto di liberta e di bonta di Dio, mediante
I’affermazione: Dio ama in liberta. Ma non ha chiarito se il Dio libero che ama potrebbe fare
a meno di amare o se la liberta di Dio ¢ precisamente I’amore. Certo ¢ che per lui 1’origine
eterna dell’amore creatore e sofferente di Dio ¢ ad un tempo libera autodeterminazione di
Dio e un traboccare essenziale della sua bonta. Decidendosi, Dio si apre. I due lati dell’auto-
determinarsi libero e del traboccare naturale vanno tenuti insieme, per evitare I’impressione
di un arbitrio (avrebbe potuto non essere cosi) o di una necessita obbligante Dio stesso. Le
difficolta emerse derivano proprio da un concetto formalistico di liberta, intesa come
possibilita di scelta tra due possibilita (bene e male, fare e non fare). Ma Dio, rispetto alla sua
verita e bonta, non ha la scelta tra due possibilita. Dio non puo scegliere se essere 0 non
essere amore e se Dio e amore non si rende prigioniero di se stesso amando il mondo. Al
contrario, proprio nell’amore € veramente libero, perché e pienamente se stesso. L’idea
nominalistica di una liberta come dominio, possesso, potere, € superata dal linguaggio della
comunione, in cui liberta significa amicizia, cioe la comune e reciproca partecipazione alla
vita, in una comunicazione che non conosce dominio. E questo 1’amore che unisce Padre,
Figlio e Spirito e I’amicizia che Dio offre all’'uomo.

Proprio perché¢ Dio ¢ Amore, si deve presupporre in lui la capacita dell’auto-
distinzione, dal momento che 1’amante comunica se stesso all’amato: 1’amore di Dio va
dunque pensato in modo trinitario. L’amore ¢ da sempre in relazione e [’unita
dell’Amore non pud essere quella di un soggetto assoluto che pone se stesso e si
corrisponde, ma deve essere quella dell’alterita in relazione. E questo amore che Dio
comunica in modo creativo e sofferente alle creature. Con la creazione ha inizio I’auto-
limitazione dell’Onnipotente e la sofferenza dell’amore eterno, nella quale si apre lo
spazio per la liberta creaturale. Nel suo amore Dio patisce la risposta della liberta
creaturale. La redenzione di questa liberta & legata al processo della redenzione di Dio
dalle sofferenze del suo amore, per giungere alla gioia escatologica dell’amore beato.

14 Ulteriori indicazioni sul senso della sofferenza di Dio si trovano nel documento della COMMISSIONE
TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Theologia, Christologia, Anthropologia. Desiderium et cognitio Dei, in
EV 8, 448-455: «Nella teologia di oggi capita spesso... che si pongano in dubbio I’immutabilita e
I’impassibilita di Dio, soprattutto nel contesto di una teologia della croce. Cosi sono sorte certe
concezioni della “sofferenza di Dio”. Bisogna saper discernere le idee false dagli elementi conformi alla
divina rivelazione. [...] Secondo parecchi nostri contemporanei questa sofferenza trinitaria ha il suo
fondamento nell’essenza divina stessa; secondo altri, si fonda in una certa kenosi di Dio che crea,
legandosi in qualche modo alla liberta della creatura o, infine, nel patto che Dio ha stipulato e col quale
si obbliga liberamente a consegnare suo Figlio. I sostenitori di tale opinione sostengono che quest’atto
di consegnare il proprio Figlio causa a Dio Padre una sofferenza piu profonda di qualsiasi sofferenza di
ordine creato. In questi ultimi anni, parecchi teologi cattolici hanno fatto proprie simili proposizioni,
ritenendo che il compito principale del crocifisso consistesse nel manifestare la passione del Padre».



(b) Solo con quest’idea di Dio ¢ possibile un’ermeneutica trinitaria della storia della
salvezza, dalla quale emerge che il Regno é una storia divina trinitariamente aperta, che
invita le creature al compimento escatologico dell’unita di tutte le cose in Dio. L’unita
della Trinita non & una cosa pre-data, ma un dono salvifico escatologico.

Il Nuovo Testamento parla di Dio annunciando e raccontando le relazioni di comunione
aperte al mondo proprie del Padre, del Figlio e dello Spirito. Dunque la storia del Regno €
una storia divina trinitariamente aperta e invitante e 1’unitda di Dio va pensata come
I’unificazione escatologica dei Tre e quindi come comunione (non come sostanza o
soggettivita). L unita trinitaria € una nozione salvifica.

Nel narrare questa storia trinitaria occorre tenere bene in vista la reciprocita delle
relazioni tra Dio e il mondo. Tale reciprocita implica una passione di Dio connessa di
volta in volta al suo operare. C’¢ sempre un’interazione tra azione-passione in ogni
opera di Dio (all’agire ad extra corrisponde una passione ad intra e alla sofferenza
esteriore risponde un agire interiore), interazione che va spiegata sul presupposto che il
mondo non é indifferente a Dio. La prospettiva storico-salvifica corretta deve far
percepire il profondo coinvolgimento di Dio nella storia del mondo e del mondo in Dio,
lasciando intuire che tutto e implicato nel processo escatologico di unificazione della
realta in Dio. L’unita trascendente di Dio ¢ una realta escatologica, cio¢ la comunione di
Padre e Figlio nello Spirito, nel quale anche il creato & assunto. E questo il mistero del
Regno.

Questa lettura esige un ripensamento dei rapporti tra Trinita economica e immanente,
Dio per noi e Dio in sé. Non esiste un Dio in sé opposto al Dio per noi, poiché cio
presupporrebbe in Dio una liberta di amare o non amare. Ma cosi si proietta ’arbitrio
della scelta sull’amore di Dio. In verita il Dio Trinita ama il mondo con I’amore che lui
¢. Non si puo pensare a un’immanenza divina in cui Dio esisterebbe in s€, privo
dell’amore per la creatura. Il punto di partenza per la distinzione di Trinita economica e
immanente € piuttosto la dossologia. La Trinita immanente € quella verso cui sale la
lode, ¢ il termine dell’adorazione e del compimento finale. In quanto contenuto della
dossologia la Trinita immanente appartiene all’escatologia. La Trinitd economica si
compira nella Trinita immanente quando la storia e [’esperienza della salvezza saranno
compiute. E certo, per ora, che gli enunciati sulla Trinita immanente non possono
contraddire quelli della Trinita economica e che gli enunciati sulla Trinita economica
devono corrispondere a quelli dossologici sulla Trinita immanente. Proprio perché la
storia della salvezza ¢ la storia delle relazioni comunionali delle persone divine, a cui
I'uomo ¢ chiamato a partecipare, il rapporto tra Trinita economica e immanente non si
risolve in una pura corrispondenza o conformita, ma implica una reciprocita, nel senso
che la Trinita economica non solo svela quella immanente, ma «si ripercuote su di essa»:
I’economia si ripercuote sulla vita divina ed esige di rileggerla in modo nuovo e quindi
alla fine (in tal senso la croce va letta come separazione di Padre e Figlio che guadagna
un’unita nuova nella comunione dello Spirito)®. Con «reciprocita» si intende dire che
non si deve solo equiparare il rapporto che Dio ha col mondo col rapporto che Dio ha
con se stesso (Barth), ma si deve cogliere come il rapporto che Dio ha col mondo incida
sul rapporto di Dio con sé. E cio e possibile proprio perché Dio che e Amore, ha deciso

5 Si veda come esempio J. MOLTMANN, Il Dio crocifisso.



liberamente di essere se stesso (la liberta e la decisione di essere se stessi), cioe Amore,
con gli uomini, ossia includendo gli uomini nell ' amore che unifica i distinti.

(c) Valutazione e prospettive. La dottrina trinitaria, se ¢ veramente 1’interpretazione
radicale dell’impegno di Dio che si coinvolge nella storia della salvezza, offrendo una
reale comunione con se, deve misurarsi con un nuovo pensiero di Dio, capace di fare i
conti col problema della passibilita di Dio e della reciprocita della sua relazione con
I’'uomo. Ma ¢ possibile assumere 1’idea di una passione di Dio se Dio ¢ pensato
radicalmente come Amore personale (e quindi come Trinita) e la sua liberta come la
liberta da parte di Dio di essere se stesso, cioé Amore, con ’altro da sé. Nella decisione
di amare le creature Dio ¢ semplicemente se stesso, al di 1a dell’arbitrio o della necessita.
Per mantenere questa prospettiva perd non si deve piu separare tra Dio in sé (Trinita
immanente) e Dio con noi e per noi (Trinita nella storia della salvezza), lasciando una
frattura tra la vita di Dio e la sua decisione arbitraria e contingente di essere in relazione
col mondo. La trascendenza della Trinita immanente va interpretata in modo diverso, e
cioé come differenza escatologica, ossia come differenza del compimento rispetto al
processo storico-salvifico, di cui peraltro il Dio trinitario ¢ 1’origine e il fondamento. La
Trinita come mistero del Dio Amore che si apre alla storia come unificazione
escatologica invitante € il fondamento del processo storico-salvifico e 1’anticipazione del
senso della fine.

Ma una simile considerazione della Trinita presenta dei rischi. Anzitutto I’innegabile
impressione di risolvere la Trinita immanente nel processo di unificazione escatologica
della Trinita economica e quindi di risolvere la Trinita nel processo storico. E il rischio
opposto a quello barthiano, che riconduce la Trinita economica e quindi la storia della
salvezza a una decisione divina eterna, che ¢ 1’essere stesso di Dio come evento della sua
ripetizione. In secondo luogo tende a risolvere la liberta di Dio nel suo Amore, senza
chiarire come quest’amore sia espressione di liberta personale. L’amore ¢ ricondotto
all’essere di Dio e la liberta ¢ pensata come la liberta divina di essere se stesso anche con
la creatura. Ma la liberta personale implica la differenza e questa, per essere reale,
rimanda all’alterita. Ora, proprio il pensiero dell’alterita non ¢ sufficientemente messo a
tema. Eppure un pensiero dell’alterita avrebbe potuto offrire spunti interessanti per
pensare alla passivita inscritta nella liberta (anche nella liberta di essere se stessi). Resta
non chiarito in tal modo il rapporto tra I’essere divino (che ¢ amore) e la distinzione
personale, dando I’impressione di un certo «triteismo storico-salvifico» (tre soggetti,
espressione dell’unico Amore divino, che invitano all’unificazione escatologica).

Occorre raccogliere pero 1’esigenza di chiarire il senso dell’alterita in Dio e
I’indicazione che un’alterita reale implica una certa passivita, ossia la possibilita di patire
la risposta libera dell’altro in quanto altro. Se questo ¢ vero, ne deriva che la liberta
creata deve diventare interlocutrice reale di Dio nella reciprocita e la risposta dell’uomo
va pensata come costitutiva della verita, e quindi non semplicemente come successiva-
applicativa o indifferente rispetto a una verita gia data. Ma poiché la verita é risolta nel
processo, benché si mantenga la differenza escatologica del suo esito, rimane non
chiarita la priorita della verita, ’originarieta di Dio e la sua trascendenza, che é piu della
differenza escatologica.



2.3. L’istanza critica della teologia ortodossa

Potremmo sintetizzare tale istanza nell’invito a pensare alla persona quale unita nella
distinzione tra I’essenza divina immutabile e ineffabile e le energie divine incerate, che
mutano nella storia della salvezza. L’alterita che implica passivita in Dio rimanda al
mistero della persona divina. Raccogliendo la provocazione a pensare seriamente la
relazione tra 1’ Assoluto divino e la risposta della creatura, cioé il senso della passivita-
sofferenza di Dio nella storia dell’alleanza, la teologia ortodossa fa valere la necessita di
una distinzione tra 1’essenza divina ineffabile e le energie divine increate, espressione
della ricchezza della vita divina nella relazione con noi. Riprendiamo, come esempio di
questa istanza ortodossa, alcune riflessioni del teologo rumeno D. Staniloae®.

Nell’affannoso tentativo di conciliare I’'immutabilita di Dio col suo “divenire” o con
la sua “storicita”, la teologia occidentale ha affermato dapprima I’immutabilita di Dio in
modo da renderlo incapace di entrare in relazione reale con le creature temporali. Di
recente pero, per reazione, & andata nella direzione opposta giungendo a considerare
I’essenza di Dio come eternamente mutevole, identificando immutabilita e cambiamento
continuo, il che da un lato atrofizza Dio e dall’altro non rappresenta qualcosa di
realmente nuovo. Occorre invece spiegare 1’accordo paradossale di immutabilita e
mobilita di Dio in relazione con le creature, basandoci sui due fondamenti della teologia
orientale: la distinzione tra essenza e energie increate di Dio e il legame essenziale delle
creature con I’eternita divina.

(@) Le energie increate di Dio manifestano da una parte le possibilita dell’inesauribile
ricchezza della sua essenza e dall’altra gli atti che esprimono queste possibilita.
L’essenza divina deve avere in s¢€ infinite possibilita di manifestarsi, ma anche la liberta
di agire con 1’'una o I’altra possibilita. Senza di che non sarebbe infinitamente ricca,
bensi monotona e sottoposta eternamente alle stesse manifestazioni. La dottrina della
differenza tra essenza immutabile e varieta delle sue energie ci obbliga a rispettare il
mistero divino in tutta la sua complessita. Il Dio misterioso resta nascosto e immutato
nella sua pienezza, ma si manifesta con un’infinita varieta di atti d’amore. Occorre pero
precisare meglio il senso di questa dottrina. Anzitutto occorre evitare di comprendere le
energie increate come forze che si manifestano in maniera automatica, secondo un
ordine prestabilito da secoli: in tal caso la differenza tra essenza ed energie sarebbe
quella tra un nucleo e le forze stesse nel loro progressivo sgorgare. Ma cosi Dio appare
come prigioniero di un flusso che diviene senza volonta. Il senso greco del termine
«energie» significa lavoro, atti. Le energie si distinguono dall’essenza non perché sono
meno concentrate di questa o perché sgorgano progressivamente dalle forze incluse
nell’essenza, ma proprio perché non sono uno sgorgare necessario, sempre identico e
progressivo, inevitabile e autonomo, bensi una manifestazione volontaria. In tal senso
esse presuppongono la Persona, o meglio le Persone divine col loro carattere personale
libero. Tali energie sono atti liberi, non necessari, che manifestano il buon volere di Dio,
la sua grazia. Né il Dio impassibile, né il Dio sottoposto necessariamente al divenire
sono persone libere. E persona solo il Dio sempre identico nell essenza e capace di atti
particolari in piena liberta. Cosi, queste operazioni o atti non tolgono e non aggiungono

16 D. STANILOAE, Dio € Amore. Indagine storico-teologica nella prospettiva ortodossa, Citta Nuova,
Roma 1986.



nulla all’essenza divina, non nascono dalla necessita di completare 1’essenza divina o di
correggerne una qualche imperfezione. Le energie divine non sono nuove forme cui il
divino dovrebbe pervenire per essere pienamente compiuto e manifestare la sua virtualita
(Hegel). Dio vive in sé la sua pienezza da tutta 1’eternitd. In secondo luogo, occorre
precisare che tali operazioni non sono vuote di ogni essenza divina (come vogliono i
protestanti nella teologia della croce). Al contrario ne traggono origine, hanno per
sorgente 1’essenza di Dio e ne sono inseparabili. Cio significa che Dio, come persona,
esprime qualcosa della sua essenza divina nelle operazioni. L’essenza non rimane fuori
da questo movimento che sono gli atti di Dio e tali atti non sono né esterni né contrari
all’essenza divina, ma si radicano in essa. Ne sono in certo modo le radiazioni
volontarie. Non si pud immaginare un atto che non manifesti in s¢ qualcosa dell’essenza
divina. In terzo luogo questi atti non fanno uno con I’essenza divina, non ne contengono
la totalita. L’essenza ¢ intera solo in colui che la possiede. Nelle sue manifestazioni, nei
suoi atti comunicanti essa non si da totalmente. In quarto luogo, quando qualcuno
comunica, trasmette anche tutto cio che la sua essenza ha di specifico; percio anche le
energie divine trasmettono cio che la divina essenza ha di specifico nel suo insieme.
Infine I’oggetto della comunicazione ¢ pit 0 meno modificato secondo le dimensioni € |0
stato del destinatario.

Da quanto detto finora deriva un paradosso: Dio, calandosi nelle relazioni con
[’uomo, vi entra da una parte con tutto cio che gli e proprio e dall’altra vi entra solo con
alcune delle sue energie. In un senso egli diventa accessibile in tutto cio che ha di
specifico, nell’altro rimane essenza inaccessibile. Modellandosi sull’uomo, partecipando
al suo divenire e alla sua storicita egli entra nel divenire, nella storicita, ma d’altra parte
non si attribuisce tale divenire, tale storicita se non a livello di energie, e non a livello di
essenza. Nella sua relazione a noi, Dio si conforma a noi, pur restando immutabile in se
stesso.

Accade la stessa cosa nella relazione con gli altri: ¢i conformiamo all’altro, per lui limitiamo
la manifestazione di cid che ci e proprio e, conformando cosi tutta la nostra essenza,
rimaniamo tuttavia in noi stessi quel che siamo, infinitamente piu di quel che manifestiamo
in tale conformazione, conservando notevoli possibilita di conformarci ad altri. Viviamo
simultaneamente con la coscienza di molteplici altre conformazioni possibili e con quella di
essere molto piu di tutte queste possibilita. Viviamo la nostra relazione con I’altro in questa
tensione: accessibile e inaccessibile. Questa ricchezza piu vasta di ogni relazione € ancor piu
accentuata in Dio, perché in lui ogni partecipazione all’esistenza delle creature ¢ volontaria.

Quando si e posti di fronte alla sfida di pensare al rapporto tra Dio in sé e Dio in
relazione ci si trova quindi di fronte al mistero della persona, che si comunica senza
diminuirsi, restando identica a se stessa, eterna e inesauribile fonte di doni. Da una parte
la persona penetra coi suoi atti nella storia altrui e vi partecipa, dall’altra rimane in se
stessa, in un'unita che [’altro non dissolve né completa. 1l mistero della Trinita di
persone in Dio implica percio da un lato la sua inconoscibilita e misteriosita ultima e
dall’altro la sua venuta, la sua libera manifestazione nella relazione con noi. Si puo dire
che la persona vive simultaneamente su due registri: in sé e in relazione. Tale vita di
relazione ¢ un calarsi nell’altro, un conformarsi a lui. Non ¢ tuttavia meno sincera della
vita in sé. Una madre gioca col figlio, si fa simile a lui e gioca di tutto cuore. Ma resta
madre, coscientemente e seriamente. Il gioco col bambino e la coscienza di madre
coincidono, senza alterarsi. Nel gioco, la madre conserva una viva coscienza materna,



senza che questo freni il gioco. Tutta la gioia della madre e in questa coscienza. Del
resto nessuno esiste fuori dalla relazione. E la relazione che definisce la persona. Questo
qualcosa che esiste in sé non puo essere compreso al di fuori di qualsiasi relazione:
I’essenza dell’uomo si realizza e manifesta per mezzo di relazioni e per mezzo di atti.
Ora, Dio stesso, in quanto persona, puo vivere cosi, su due registri: in se stesso e nella
relazione con le creature. Dio puo partecipare e conformarsi ai differenti livelli e stati
delle creature, senza cessare di essere, in sé, al di sopra di esse con la sua coscienza e
onnipotenza. C’¢ perd una differenza dagli uomini: questi sono definiti anche dalla
coscienza delle proprie relazioni e sono piu 0 meno liberi di scegliere le persone con cui
essere in relazione. Invece 1’essenza divina non si definisce mediante le relazioni alle
creature, anche se neppure Dio in sé é al di fuori della relazione, essendo relazione tra le
Persone trinitarie. Dio entra sempre liberamente in relazione con le creature, e questa
relazione ha il suo fondamento nelle relazioni divine eterne. In quanto Persona, quindi,
Dio si comunica a noi con le sue energie, ma in quanto fonte delle sue energie Dio resta
sempre inesauribile e molto al di sopra di quel che comunica.

(b) Ma c’¢ un ulteriore elemento che rende difficile alla teologia occidentale la
spiegazione dell’essere immutabile e in relazione di Dio con le creature che cambiano:
guesta teologia non concepisce che le creature siano capaci di relazione col Dio
sovratemporale, capaci di riempirsi ancor piu di eternita e di espanderla. Eppure
I’eternita ¢ un attributo della soggettivita (piu che di una sostanza immobile) e un
desiderio dell’uomo che attraversa il tempo con lo sguardo verso una pienezza al di la
del tempo. Il tempo infatti € una distanza dell’uomo da sé e dagli altri e ’'uomo si muove
nel tempo per superare questa distanza in un incontro pieno con sé e con gli altri.
L’uomo ha sete della pienezza che gli offre 1’eterna relazione con Dio.

Anche per gli orientali, in ultima analisi, € la stessa dottrina trinitaria a rendere pensabile
I’accordo tra ’assolutezza di Dio (ossia cio per cui Dio non dipende da nulla e tutto dipende
da lui) e la sua relazione reale alle creature libere (che in quanto soggetti possono opporsi a
Dio). Nella relazione assoluta, essenziale ed eterna di un soggetto divino con altri soggetti
divini (che non possono essere esterni al primo, altrimenti Dio dipenderebbe da qualcosa di
estraneo e quindi non sarebbe veramente 1’assoluto divino), ¢’¢ la possibilita di una relazione
volontaria, non eterna, contingente, coi soggetti relativi. La relazione vivente e
interpersonale, esistente eternamente e naturalmente in Dio, include in sé la possibilita di una
relazione vivente coi soggetti creati e relativi. Questa relazione storica non ha luogo per
soddisfare il bisogno divino di relazione, poiché esso é realizzato dal movimento trinitario.
Se Dio non vivesse in questa relazione interpersonale ed eterna, non sarebbe assoluto nella
sua relazione col mondo. D’altra parte ¢ solamente sulla base di questa relazione
interpersonale eterna, di carattere assoluto, che Dio puo fondare una relazione contingente
coi soggetti relativi. Sempre su questa base, Dio entra in relazione contingente coi soggetti
creati e, elevandoli al livello di soggetti capaci di vivere — per grazia — la relazione con
I’assoluto divino, li fa partecipare alla felicita della relazione con un soggetto assoluto, fonte
inesauribile di vita e beatitudine. Cosi e realizzata la sete di eternita che abita nel cuore
dell’uomo. Dio ¢ disceso al livello delle creature per elevarle alla sua vita beata e assoluta.
Ma essendo libere, le creature possono rifiutare I’offerta di Dio: ora, secondo quanto detto
sopra, Dio soffre a causa del nostro rifiuto ma non vive questo rifiuto come una mancanza di
amore nella sua intimita trinitaria, sicché la felicita di questo amore interiore non diminuisce
e resta perfetta. L’amore dei credenti non accresce I’amore interiore di Dio e la sua assenza
non lo diminuisce. L’amore dei cristiani non soddisfa un bisogno di Dio, cosi che la sua
mancanza provochi sofferenza essenziale, per 1’insoddisfazione di un bisogno. Si deve allora
parlare di una sofferenza volontaria, nel libero rivolgersi di Dio alle creature. Tale
comprensione mostra il carattere generoso della sofferenza divina. La sofferenza per il rifiuto



della creatura non intacca I’essenza divina eterna e tale sofferenza rimane volontaria. Il
perfetto amore trinitario da a Dio la possibilita di entrare in dialogo d’amore con gli esseri
spirituali creati. Questo dialogo ha luogo secondo un processo che evolve senza che Dio ne
abbia bisogno e senza che abbandoni I’amore trinitario perfetto ed eterno. Nell’amore che ci
prodiga, Dio puo soffrire la nostra propria sofferenza dovuta all’imperfezione dell’amore che
noi offriamo nel dialogo d’alleanza. Ma tale sofferenza resta volontaria, espressione di
generosita, non diventa essenziale, espressione dell’insoddisfazione di un bisogno. La Trinita
aiuta a tutelare 1’assolutezza di Dio e la possibilita della sua relazione reale con noi.

In definitiva, la teologia orientale cerca di comporre assolutezza di Dio e capacita di
relazioni reali con le creature che cambiano, facendo leva sulla nozione di persona e
sulle sue dimensioni. In tal senso riafferma il primato ontologico della persona rispetto
all’intuizione generica della natura e quindi dell’essere assoluto a-personale. Occorre
leggere la storia della salvezza in modo tale che in essa si sperimenti il comunicarsi
personale di Dio nelle sue operazioni e non un divenire dell’essere di Dio che si
distingue e si recupera, venendo a sé¢ in Cristo e nello Spirito. L’esperienza
soprannaturale della comunione divinizzante con le persone divine € il punto di partenza
e il luogo per una teologia trinitaria capace di rendere ragione della novita del Dio
cristiano.

Nella storia dell’alleanza, in cui Dio interpella 'uomo in un dialogo che da valore alla
risposta libera della creatura e si dispone ad agire in base alla risposta dell’alleato, ¢ in
gioco una misteriosa alterita personale di Dio, nella quale Dio stesso puo “patire” la
risposta della sua creatura.

2.4. L’alterita personale come spazio del dono di sé nella «rappresentanza vicariay

Nell’ambito di una fondazione del «per noi» di Dio nell’«essere per» delle persone
divine, € maturata una proposta teologica che non problematizza 1’immutabilita
dell’essenza divina né introduce distinzioni tra essenza ed energie divine. Utilizza invece
come concetto mediatore la nozione storico-salvifica di «rappresentanza vicaria». Si
riesce a pensare al dono di Dio che apre all’'uomo lo spazio della sua reale alterita in un
dialogo di alleanza, se si rilegge la storia della salvezza e la relazione Dio-uomo alla luce
della categoria di rappresentanza vicaria. Si tratta della stessa struttura dell’alleanza, di
cui si puo cogliere la posta in gioco nei seguenti termini: Dio si dona all’alleato
ponendolo come interlocutore libero e anzi dischiudendogli il posto di figlio di fronte al
Padre; 1'uomo si scopre consegnato a sé di fronte a Dio e interpellato per una libera
risposta d’amore; laddove pero 1’'uomo si chiude all’appello di Dio, Dio stesso viene a
tener occupato il posto dell’'uomo di fronte a sé non sostituendolo, ma tenendogli pronto
e libero lo spazio filiale, perché lo possa assumere di nuovo in libertad. E questo il
mistero della rappresentanza vicaria, che si realizza nel «per noi» di Dio e in particolare
sulla croce «per la nostra salvezza». La vita trinitaria & la condizione di possibilita
originaria di questo dono di sé che pone e tiene aperto lo spazio dell’altro®.

17 Si tratta di una feconda riflessione sul ruolo chiave della nozione di rappresentanza vicaria
(Stellvertretung) per ripensare alla logica della rivelazione di Dio, che si ispira alla riflessione di H. U.
VON BALTHASAR, Teodrammatica IV: [’azione, Jaca Book, Milano 1986. A un livello piu intuitivo e
geniale questo tipo di riflessione si trova nei volumetti e articoli di N. HOFFMANN, «Stellvertretung»,
Grundgestalt und Mitte des Mysteriums. Ein Versuch trinitétstheologischer Begrindungchristlicher



(a) 1l punto di partenza per queste considerazioni é la donazione di Gesu sulla croce,
che comunica la forma del Dio trinitario, considerata come I’ingresso del Figlio «al
posto» del peccatore. Questo luogo salvifico centrale e la sua dinamica, mentre svelano
il volto trinitario di Dio, rendono possibile il costituirsi stesso della liberta dell’uomo
nella sua qualita filiale. Si tratta dunque di pensare 1’interiore connessione degli eventi
salvifici a partire dal pro nobis che si compie nella figura della rappresentanza sulla
croce. La dedizione di Gesu sulla croce non ¢ solo un gesto estrinseco rispetto all’agire
di Cristo, ma rivela e comunica Dio stesso, precisamente nella sua qualita di Figlio: «II
“pro nobis” di Gesu va incontrato come il “pro nobis” proprio di Dio. In Gesu, il Figlio
crocifisso, appare il definitivo, perché paterno, “per noi” di Dio stesso»'®. Deriva da qui
la domanda radicale della teologia: che cosa dice dell’essere di Dio il fatto che egli ¢ il
soggetto del suo essere «per noi»? Che cosa significa per 1’essere di Dio che 1’evento
della croce abbia come soggetto Dio stesso? La possibilita e il fatto di farsi carico del
peccato dell’'uomo ¢ qualcosa che muta la qualita della relazione di Dio col mondo?
L’evento della croce, inteso come il farsi carico del peccato dell’uomo, ha implicazioni
sull’essere stesso di Dio e sulla qualita della sua relazione al mondo. Da qui la tesi: Dio
sulla croce puo «prendere il posto» di noi peccatori, solo perché Egli & in se stesso
«rappresentanzay, nella dinamica trinitaria delle relazioni personali. L’essere trinitario ¢
la condizione di possibilita dell’evento escatologico di redenzione:

La croce ha senza dubbio il suo presupposto in Dio, ma non in un Dio che noi a priori,
indipendentemente dalla croce, gia possiamo conoscere, ma in un Dio che questa croce
rivela. Il Dio cristiano — presupposta la sua auto-rivelazione sulla croce — é il Dio della croce.
Egli e come la condizione, come il fondamento della croce! A partire dalla croce la teologia
cristiana dovrebbe sondare a ritroso nell’essere, nel logos, nell’intera logica dell’essere di
Dio. Il carattere storico della divina auto-rivelazione rende necessario dunque, a partire dalla
figura espiatrice dell’evento della croce, porre la questione retroattiva sul fondamento interno
della sua possibilita: come deve essere Dio in se stesso, cosi che egli possa essere nel modo
della espiazione della croce per il mondo? Come pud Dio essere “Dio”, cosi che —senza
pregiudizio per la sua divinita — possa essere croce? Come Dio puo essere “Padre”, cosi che
la croce possa essere espiazione??.

La circolarita dei due aspetti va sottolineata: 1’espiazione della croce ¢ giustificata
nella sua matrice trinitaria, mediante un processo di deduzione che, preservando la
liberta di Dio, consenta nondimeno la comprensione intrinseca dell’evento redentore
come omogeneo con la Trinita di Dio e la figura trinitaria come compatibile con 1’evento
salvifico. Il termine medio che permette questo passaggio € appunto la rappresentanza.

(b) La nozione formale di rappresentanza tra dono di sé e apertura dello spazio
dell’altro. Si realizza una «rappresentanza» quando un principio costitutivo, attraverso
I’'impegno di se stesso (auto-donazione), mette a disposizione lo spazio (il posto) per
I’essere se stesso dell’altro, costituito dal suo dono. C’¢ una proporzionalita diretta tra il
dono di sé e la costituzione dell’altro nella sua liberta. La Trinita si presenta come una

Stihne, in Minchener Theologische Zeitschrift 30 (1979) 161-191; IDEM, Suhne. Zur Theologie der
Stellvertretung, Johannes Verlag, Einsiedeln 1981; IDEM, Kreuz und Trinitét. Zur Theologie der Sihne,
Johannes Verlag, Einsiedeln 1982. Una ripresa piu sistematica del senso teologico della categoria si
trova in K.H. MEeNKE, Stellvertretung. Schlusselbegriff christlichen Lebens und theologische
Grundkategorie, Johannes Verlag, Einsiedeln 1991.

8 N. HOoFFMANN, Kreuz und Trinitat. Zur Theologie der Stihne, Johannes, Einsiedeln 1982, 47.
19 N. HOFFMANN, Kreuz und Trinitat. Zur Theologie der Siihne, 51.



sorta di «matrice originaria» di ogni rappresentanza, che ne realizza la legge propria: non
realizza cioé una sostituzione in un rapporto estrinseco, ma realizza un incondizionato
coinvolgimento di sé del rappresentante per il rappresentato, in modo che il
rappresentato non sia sostituito, ma costituito nel suo essere proprio. Laddove I’'impegno
del rappresentante dischiude o rende possibile che il rappresentato assuma cio che gli e
proprio e gli compete si realizza una «rappresentanza propria». Ora, Dio nella storia
dell’alleanza si comporta proprio in questo modo: afferma la sua assoluta sovranita in
una dedizione incondizionata al popolo, che gli dischiude lo spazio per un libera
risposta, nella quale I’eletto partecipa al donarsi di Dio, trovando il suo posto nella
storia. Ma questa struttura e gia costitutiva dell’essere stesso e delle relazioni umane,
intese come servizio a favore d’altri. Nell’esperienza umana c’¢ sempre in gioco un
impegno di sé e una dedizione, che dischiude all’altro, in qualche modo, il posto per il
suo proprio esserci, lo colloca liberamente nel suo proprio esserci.

(c) Rappresentanza vicaria nelle relazioni trinitarie. E precisamente cio che avviene
nella «matrice originaria» di ogni rappresentanza, realizzata dalle relazioni trinitarie:

I1 principio personale costituente, nell’auto-donarsi del suo essere generante che supera se
stesso, dischiude lo spazio ad un altro identico essere personale, la cui alterita, in un modo di
cui non se ne puod pensare uno piu grande, é costituita nel suo essere dinanzi alla Persona
costituente proprio attraverso il fatto che essa rinvia totalmente a partire da sé all’altra®.

La dedizione di s¢ dischiude il posto per I’essere proprio dell’altro, lo rende libero e
gli rende possibile di essere se stesso. La struttura della «rappresentanza», che si ritrova
analogicamente ai diversi livelli dell’essere e nei diversi eventi della storia della
salvezza, appare costituita da tre momenti: il momento attivo, fondativo e sorgivo di
colui che costituisce donandosi; il momento passivo, consecutivo e obbedienziale
dell’altro costituito; il momento di «reciprocita», mutuo e interattivo dell’impegno per
I’altro; questo terzo momento ¢ la reciproca implicazione del primo e del secondo
momento: colui che fa essere 1’altro nel suo impegno non pone solo I’altro, ma in certa
misura fa essere anche se stesso:

Il tal modo la prima persona divina si pone non solo come «Padre», ma soprattutto come
essere personale: autoaffermazione e generazione avvengono dunque attraverso la radicale
relazione che genera I’altro. L’essere-rivolto-all’altro ¢ il costitutivo formale del suo essere-
proprio. Il principio generante e «Dio», ma solo come «Padre». La seconda persona, dal
canto suo, riceve in s¢ I’assoluto altro dalla prima persona distinta dal suo essere stesso
attraverso I’assoluta negazione di se stesso: egli € «Dio» e «Persona», ma solo come
«Figlio... Il Figlio giunge alla sussistenza personale proprio attraverso il suo procedere dal
Padre; egli raggiunge la sua identita proprio perché appartiene al Padre, si riceve da lui, a Lui
si deve, € completamente Figlio; insomma: percheé la sua «inseita» & «ab alio»... Il Padre con
la sovrana divinita della sua potenza generante fa essere un altro come altro («Figlio», non
«Padre») lo stesso che egli €, gli dischiude il posto di una singolare identita nell’unico
essere-Dio?.

Non si deve pensare a una natura-sostanza divina a monte del suo essere trinitario: &
lo stesso essere personale a determinare la modalita di auto-possesso della natura divina,
cosi che essa rimane contrassegnata dalla relazione. La dimensione relazionale (esse ad)

20 N. HOFFMANN, Siihne. Zur Theologie der Stellvertretung, Johannes Verlag, Einsiedeln 1981, 49.
2t vi, 50.
22 vi, 50.



e il modo reale di auto-possesso della sostanza divina. Questo «essere-per» della Trinita
immanente € la condizione di possibilita di ogni agire ad extra:

Il Padre & come puro «essere rivolto» al Figlio (relatio subsistens), cosi questo «essere
verso» non solo lo costituisce come Padre, ma condiziona radicalmente il suo essere Persona
e Dio ed egli soprattutto solo come Padre & «Dio» e «Persona», cosi che egli, proprio in virtu
della radicalita di questo rapporto con il tu, ottiene la sua auto-sussistenza e in virtu del
disinteresse del suo auto-donarsi ottiene il suo personale auto-possesso?.

Lo Spirito, come frutto e testimone della libera reciprocita dell’amore del Padre e del
Figlio, e il fondamento della possibilita dell’espansione ad extra della Trinita. Egli &
testimone dell’assoluta liberta divina nel dono reciproco, che preserva la «prima
differenza» di Padre e Figlio e fonda le «ulteriori differenze» tra Dio e 1’esser-altro della
creatura:

Insieme pero (lo Spirito) si puo comprendere come il fondamento trascendentale per la
possibilita di dilatazione dell’oltrepassamento intradivino del Padre verso il Figlio in
direzione della realta extradivina. Dio non deve, ma pu0 andare al di la di sé. Egli puo
liberamente lasciar essere 1’altro, la creazione, egli lo puo proprio in virtt di quella
ontologica potenza-per dell’essere di Dio che culmina nello Spirito santo. Il mondo puo
trovare il suo luogo solo all’interno della differenza tra il Padre e il Figlio, mantenuta e
insieme colmata dallo Spirito santo®.

(d) La rappresentanza vicaria nella creazione. La «prima differenza» e la condizione
di ogni successiva differenza, che avviene come creazione in Cristo. La costituzione e la
preservazione dell’alterita del mondo € radicata nella differenza trinitaria, posta
dall’auto-donazione paterna, accolta e ricambiata nella ricezione filiale, custodita nella
liberta dello Spirito. Ne deriva che la costituzione dell’altro ¢ da subito abitata dalla sua
destinazione alla filiazione divina in Cristo:

Dio non vuole concedere agli uomini semplicemente «un posto» in qualche modo
nell’essere, ma il «luogo d’essere» intratrinitario del Figlio. Cio significa pero: 1’uomo e il
mondo si collocano originariamente nello spazio della dedizione intratrinitaria; qualsiasi
amore di Dio per il mondo ¢ fin dall’inizio emotivamente compreso a partire da quell’amore
sovrabbondante con il quale il Padre circonda il suo Figlio unigenito e percio é radicalmente
determinato dall’assoluta sovranita della divina liberta®.

La creazione é «costituzione dei figli nel Figlio» e il Cristo € il nome della relazione
di Dio col mondo, la quale non ¢ caratterizzata solo dall’alterita (creatore-creatura), ma
anche dalla destinazione ad occupare il posto dei figli (relazione paterno-filiale). Il
peccato e da subito una contrapposizione alla filiazione ed esige una distinzione tra la
chiamata all’esistenza «dal nulla buono» (creazione) e la chiamata alla vita «dal nulla
cattivo» (redenzione):

Similmente come Dio nella creazione, dopo che egli ha sopraffatto il nulla buono «al posto»
della creatura, € Egli stesso il «posto» del suo esistere e del suo creaturale permanere
nell’essere, cosi Cristo, dopo che egli € entrato al posto dei peccatori e 1a, nel nulla cattivo, ¢
subentrato ad essi, vale a dire nel loro luogo li ha trasformati nella sua singolare figliolanza

2 N. HOFFMANN, Kreuz und Trinitat, 55.
24 i, 57.
%5 vij, 58.



espiatrice, ora egli stesso diventa il posto nel quale solamente i peccatori possono davanti a
Dio di nuovo diventare figli e come figli ritrovare stabilita®.

Si noti che, a differenza di K. Barth, 1’essere se stesso della creatura non si identifica
immediatamente con la relazione del creatore con la creatura, poiché I’atto creatore ¢ un
«lasciar essere» I’alterita della creatura, nella sua soggettivita, che ha la sua radice nel
lasciar-essere interpersonale trinitario. Il luogo filiale nel quale e pensata e costituita la
creazione nella sua alterita ¢ il luogo intratrinitario della dedizione, dell’impegno per
I’altro che gli dischiude il posto del suo essere se Stesso. La relazione del Creatore con la
creatura ¢ relazione ad un tu che ¢ costituito come soggetto, destinatario dell’amore
paterno. E il posto del Figlio, nel quale siamo creati e redenti.

La dinamica trinitaria delle relazioni personali cosi interpretate getta una luce nuova
sul rapporto tra Dio e creatura: noi siamo coloro ai quali Dio apre se stesso quale luogo
del nostro essere; Dio ha fatto in sé posto per ['uomo, per il finito. Egli ha dato vita alle
liberta create perché fossero partner di un dialogo con Lui e diventassero suoi familiari.
Ma I'uomo rifiuta nel peccato 1’offerta di Dio e cerca di porre in se stesso il proprio
luogo, rinnegando Colui di cui non puo fare a meno. La via della redenzione non potra
che essere quella della croce del Figlio: sulla croce il Figlio, che riceve tutto dal Padre
che si dona, dischiudendogli il suo posto, riceve dal Padre anche la sua sofferenza per il
rifiuto dell’uomo. Sulla croce del Figlio I’amore del Padre ferito dal peccato si trasforma
in sofferenza e come amore che soffre entra nella condizione dei peccatori, tenendo
aperto in essa, in forma nuova, il posto dei figli. Cosi la croce, in quanto compimento
della missione del Figlio, é la realizzazione in un mondo di peccato di quel riceversi del
Figlio totalmente dal Padre (generazione), che dischiude il luogo dei figli in Dio. Sulla
croce la relazione paterno-filiale si realizza nel mondo del peccato, tenendo aperto il
posto proprio dell’uomo, ossia il luogo filiale dischiuso dal dono del Padre: «Mettendosi
al posto dei peccatori, Cristo ¢ il luogo dell’essere-figli dei peccatori»?. La croce salva
realizzando quella rappresentanza vicaria che rimanda alla differenza personale in Dio,
intesa come spazio del dono totale di sé, che dischiude e mantiene il posto dell’altro,
anche di fronte al suo rifiuto. La risposta dell’'uomo ¢ assunta nella dinamica delle
relazioni personali trinitarie, intese come dono.

La rivelazione della Trinita getta una nuova luce sulla relazione del Dio creatore e
alleato con la creatura eletta. Nella sua differenza personale Dio pu0 patire la risposta
della creatura libera, realizzando 1l dramma dell’alleanza. La dinamica della
«rappresentanza vicaria» illumina ulteriormente lo spazio dell’alterita dischiuso dal dono
personale di sé, che sta al cuore della vita trinitaria. Ma a questo livello della riflessione
ci si accorge che I’elaborazione delle dimensioni dell’incontro del Dio Trinita con
I’uomo nella storia dell’alleanza esige una nuova comprensione della realta dell’'uomo,
del su mondo e un nuovo sguardo sullo stesso mistero dell’essere.

3. LA MEDIAZIONE ANTROPOLOGICA DELLA VERITA DEL DIO TRINITA

% i, 77.
27 \vi, 67.



Le indicazioni raccolte sinora hanno evidenziato la necessita di mettere a tema la
novita del Dio cristiano che si auto-comunica, mettendo in gioco il suo essere personale
nella storia. La dottrina trinitaria ha anzitutto questa funzione. Ma la via scelta, cioé
quella di ripensare 1’essere di Dio nella storia, non sempre tutela tutte le dimensioni del
mistero di Dio rivelato eppure trascendente. Se Dio si mette veramente in gioco nella
storia, cio significa che egli in qualche modo «diviene» con noi, nella nostra storia, e in
qualche modo «patisce» le nostre risposte, poiché si determina ad agire a partire dalla
nostra risposta, pur rimanendo trascendente e infinitamente perfetto. Il Dio che si auto-
comunica ¢ un mistero di relazione a sé e all’altro, affermazione di sé e accoglienza
dell’alterita creaturale. Occorre tenere insieme i due aspetti nel mistero della differenza
personale di Dio: nella storia della salvezza Dio mette in gioco le relazioni personali che
ne costituiscono il segreto ultimo. L’uomo ¢ chiamato in Gesu Cristo a lasciarsi
incontrare in liberta dal Padre che si dona e lo coinvolge nella stessa relazione paterno-
filiale per la forza dello Spirito. Dio porta il peso delle nostre libere risposte,
assumendole nel mistero del suo scambio personale eterno. Si puo percio dire che Dio
assume la nostra relazione con lui nella sua stessa relazione con se stesso, ossia nello
scambio trinitario eterno. La risposta dell’'uomo diventa un elemento integrante della
relazione di Dio con sé. Si comprende I'importanza della considerazione della
mediazione antropologica della verita trinitaria di Dio, dal momento che il Dio che si
auto-comunica nella rivelazione € un Dio che vuole fondare nella creatura una liberta
capace di corrispondere al venire di Dio a se stesso. La novita del volto di Dio apparso in
Gesu Cristo si riflette da subito nella novita di una liberta in cui I’'uomo ¢ consegnato da
Dio a se stesso in modo nuovo, perché possa corrispondere liberamente al donarsi
gratuito e inimmaginabile del Padre nel Figlio e nello Spirito.

Occorre pertanto rendere ragione della novita cristiana di Dio, mostrando la novita
della realta visitata da questo Dio, e in particolare la novita dell’agire dell’'uomo che lo
incontra. Questi viene condotto a una nuova misura del suo essere di fronte a Dio e cosi,
mentre abita la sua realta in modo nuovo, si pone di fronte a Dio in una comunione
nuova e con una nuova conoscenza, che solo la dottrina trinitaria riesce a spiegare. E la
linea di pensiero del mistero trinitario preferita dai teologi cattolici. Essi partono
dall’apertura dell’'uomo all’assoluto, per mostrare come la misura di tale incontro sia
pienamente realizzata in Gesu Cristo, che assume tale apertura purificandola e
portandola a un nuovo livello, che implica la fede trinitaria. Dunque la fede trinitaria &
capace di manifestare il segreto che abita al cuore dell’esperienza umana, mentre lo
compie. E a questo livello che si deve cogliere la novita del Dio cristiano.

(a) La novita trinitaria nei vari ambiti dell’esperienza. 1.’esigenza di mostrare le ricadute
della novita del volto cristiano di Dio sulla stessa comprensione della realta e divenuta quasi
uno slogan della riflessione teologico-trinitaria recente. L’istanza pertinente puo essere cosi
espressa: prima di cercare analogie nell’esperienza umana a cui affidare una qualche
penetrazione del mistero trinitario, e opportuno rileggere la realta stessa alla luce della novita
del Dio Trinita, per non affidarsi a una comprensione non convertita di sé e del reale. In
particolare la Trinita propizia una nuova comprensione del mistero dell’essere, dell’uomo e
della societa (e quindi dell’ontologia, dell’antropologia e dei modelli sociali e politici di
convivenza), che si mostra all’altezza delle sfide piu recenti del pensiero post-moderno e
secolarizzato. Da quest’istanza sono di fatto scaturite diverse proposte di ripensamento
dell’esperienza alla luce della Trinita: la fede cristiana in Dio si deve riflettere in una nuova
ontologia trinitaria della carita o del dono, in un’antropologia centrata sulla persona, intesa
come capacita di dedizione e relazione, ma anche in una rifondazione comunionale



dell’organizzazione sociale, nonché in un ripensamento del nesso tra comunione trinitaria e
gestione democratica del potere. La Trinita propizia un ripensamento dello spazio sociale,
del senso dell’agire dell’'uvomo e del segreto dell’essere. Indubbiamente, le implicazioni
pratiche della fede trinitaria messe in luce da simili proposte sono promettentl soprattutto sul
fronte di un dialogo culturale aperto e arricchente. Rimane pero I'impressione che simili
proposte corrano troppo avanti rispetto alle evidenze proprie dell’esperienza credente e
scadano talvolta in giochi di parole che non incidono sulle dinamiche reali dell’esperienza.
Va apprezzata, comunque, la volonta di superare I’isolamento della dottrina trinitaria,
mostrandone le implicazioni pratiche per la vita concreta degli uomini. In particolare, 1’ansia
di esibire la corrispondenza tra le esigenze dell’uomo postmoderno ¢ il volto specificamente
cristiano del Dio Trinita porta ad enfatizzare alcune intuizioni o immagini della vita trinitaria
di Dio, applicandole alla struttura (triadica) dell’esperienza umana, del reale o dell’essere. Da
qui una ricerca frenetica, a volte geniale ma non sempre convincente, di quelle strutture
triadiche dell’esperienza, che svelano il cuore trinitario del reale e aprono alla percezione del
modello divino di relazione, comunicazione, vita sociale?. Il rischio & evidentemente quello
di ricondurre la Trinitd a una dialettica, a un gioco delle parti nello scambio divino, al
simbolo del donarsi generoso, applicabile a ogni esperienza umana quasi dall’esterno, ossia
risparmiandosi la mediazione specifica della fede.

(b) Al cuore della novita cristiana: [’ontologia trinitaria. La radice di questa nuova
comprensione dell’esperienza va cercata ultimamente comprensione dell’essere propiziata
dal mistero di Dio Trinita. Si tratta in sostanza di elaborare una nuova ontologia trinitaria,
che permetta di cogliere il segreto dell’essere alla luce della Trinita e viceversa di pensare la
Trinita alla luce della verita dell’essere inteso come relazione 0 dono o amore (personale).

(1) L essere come relazione. Una prima proposta di revisione dell’ontologia alla luce della
Trinita suggerisce di ripensare I’essere come relazione anziché come sostanza. Raccogliamo
due espressioni autorevoli di questa proposta: «Concepire Dio come Trinita fa si che la
supremazia assoluta del pensiero accentrato sulla sostanza viene scardinata, in quanto la
relazione viene scoperta come modalita primitiva ed equipollente del reale. Si rende cosi

28 E impossibile dar conto qui anche solo delle principali pubblicazioni che tentano di elaborare la
dimensione trinitaria della vita cristiana e dell’esperienza della realta. Ci limitiamo a richiamare alcune
recenti proposte su alcuni aspetti significativi. Sulla ricomprensione trinitaria dell’ontologia si veda: P.
CODA, Per un’ontologia trinitaria della carita, in Nuova Umanita 34/35 (1985) 7-27; A. FRICK, Le «tesi
di ontologia trinitaria» di K. Hemmerle. Un nuovo inizio, in P. CODA — A. TAPKEN, La Trinita e il
pensare, 283-300; L. ZAK, Premessa: Verso un’ontologia trinitaria, in P. CODA— L. ZAK (ed), Abitando
la Trinita. Per un rinnovamento dell’ontologia, Citta Nuova, Roma 1998, 5-25; B. FORTE, La dimora
della Trinita: contributo ad un’ontologia trinitaria, ivi, 109-122.. Sulla Trinita quale proposta di una
nuova umanita si veda K. HEMMERLE, La Trinita: dalla vita di Dio un progetto per l'uomo, in P. CODA
(ed), Trinita. Vita di Dio—progetto dell uomo, Citta Nuova, Roma 1987, 130-143; G. CICCHESE, Pensare
lintersoggettivita. Contesto antropologico e provocazione teologica, in P. CODA — A. TAPKEN, La
Trinita e il pensare, 301-330; P. CODA, Sul concetto e il luogo di un’antropologia trinitaria, in P. CODA
— L. ZAK (ed), Abitando la Trinita, 123-136; M. I. RUPNIK, La visione dell uvomo a immagine del Dio-
Trinita, ivi, 137-154; A.M. BAGGIO, Riflessione su alcune categorie politiche alla luce della rivelazione
trinitaria, ivi, 173-236; J. MOLTMANN, Trinita e Regno di Dio, 204-236 (I’ultima parte sul regno della
liberta, dischiuso dal Dio trinitario). Sul rapporto tra mistero trinitario e societa (sia nel senso di una
comprensione sociale del mistero trinitario, sia in quello di una ricomprensione della societa alla luce
della comunione trinitaria): L. BOFF, Trinita e societa (dove e particolarmente interessante la parte di
analisi dell’immaginario teologico riguardo alla Trinitd, che studia la simbologia “economica”,
devozionale, archetipa, antropologica, familiare, ecclesiale, sociale, materiale, formale); L. BOFF,
Trinita: la migliore comunita (divulgativo); J. MoOLTMANN, Nella storia del Dio trinitario, (in
particolare I’introduzione). Sulle implicazioni della Trinita nell’attuale missione della Chiesa
(inculturazione) si veda M.G. MASCIARELLI, Trinita in contesto. La sfida dell’inculturazione al
riannuncio del Dio cristiano, in A. AMATO (ed), Trinita in contesto, 71-125 (utile per i molti spunti su
Trinita ed evangelizzazione, Trinita e famiglia, Trinita e pace, Trinita e politica — Tutto il volume ¢
interessante, soprattutto sulla problematica del dialogo interreligioso). Su Trinita e liturgia si veda A.M.
TRIACCA, Inculturazione liturgica e mistero trinitario, in A. AMATO (ed), Trinita in contesto, 343-374.



possibile il superamento di ci0 che noi chiamiamo “pensiero oggettivante” e si affaccia alla
ribalta un nuovo pensiero dell’essere»®. Nella stessa direzione, con qualche maggiore
precisazione, si muove Kasper: «N¢ I’antica sostanza né il soggetto moderno rappresentano
la realta ultima, perché soltanto la relazione € la categoria originaria del reale. Se & vero che
I’enunciato “le Jpersone sono le relazioni” ¢ primariamente un enunciato che si fa sulla
Trinita divina, ¢ vero perd anche che da esso deriva una verita d’importanza decisiva per
I’'uomo come immagine e somiglianza di Dio. Egli infatti non ¢ né un essere-in-sé (sostanza)
autarchico, né un essere-per-sé (soggetto) individuale, bensi un essere da Dio e in vista di
Dio, da altri uomini e in riferimento ad essi: egli vive in modo umano soltanto nelle relazioni
di io-tu-noi. L amore si rivela cosi come il senso del suo essere»®.

(2) L’essere come dono. Una lucida proposta in questo senso viene da B. Fortes.
Un’ontologia trinitaria deve essere un’ontologia ospitale, «agapica», che nel superamento
dell’ossessione per I’identita assoluta si rende capace di pensare 1’alterita in una logica di
dono. In concreto si tratta di fare una riflessione sull’essere degli enti sviluppata a partire
dall’accadere originario e sempre nuovo, che ¢ I’evento della donazione creatrice operata
dalla Trinita e rivelata pienamente nella kenosi del Venerdi Santo e nella gloria di Pasqua.
Alla base di quest’ontologia trinitaria si pone la questione radicale: perché vi ¢, in generale,
I’essente e non il nulla? A questa domanda il teologo, che ha posto alla base del suo pensiero
I’ascolto, di fronte all’evento sorprendente della donazione, che ¢ I’atto della rivelazione, da
la risposta che questa stessa rivelazione gli consente: tutto cio che e, é perché é chiamato ad
essere ed ¢ conservato in essere dall’atto della pura, infinita e libera generosita che ¢ I’atto
trinitario della creazione. Vi ¢ in generale I’essere e non il nulla per un’unica fondamentale
ragione: I’amore. In quanto crea ex nihilo, ossia senza ragione, il Creatore non ha altro
motivo per creare che non sia I’amore stesso, la gratuita infinita, la pura irradiante gioia di
comunicare 1’essere, la vita. L’evento originario e originante dell’essere ¢ la carita, la
sorgivita inesauribile dell’Amante, 1’accoglienza infinita dell’Amato, la comunione libera e
liberante dell’Amore. Ma se [’essere ¢ originariamente atto di amore, [’essere é
originariamente evento, accadere della donazione, atto della libera comunicazione
dell’essere, actus essendi: 1’essere € in quanto € dono che si compie, evento della donazione
dell’esistenza, dell’energia e della vita. Cosificare 1’essere, ridurlo a ente tra gli enti, ¢
I’equivoco metafisico fondamentale. Una metafisica che parta dall’evento originario
dell’auto-comunicarsi divino non potra dare il primato all’essenza, ma dovra sottolineare
Iatto d’essere (come peraltro fece Tommaso) Ma se I'essere ¢ originariamente I’evento
della carita creatrice, la storia dell’essere ¢ la storia dell’amore. E qui che si lascia cogliere
I’impronta trinitaria presente nell’essere in quanto accadere: I’essere come evento rimanda
all’Origine che sempre nuovamente lo pone, al Silenzio fecondo che pronuncia la Parola
eterna e in essa le parole che sono gli enti della creazione. L’evento dell’essere ¢ 1’accadere
sempre nuovo della donazione originaria: quindi il rapporto di tutto cio che esiste col
Creatore si attua in una continua novita. Ma proprio perché la creazione € atto sempre nuovo
dell’amore eterno che dona esistenza, energia e vita, essa si compie nel rispetto dell’alterita,
senza la quale I’amore scadrebbe in possesso e la differenza in semplice identita. Creando,
Dio pone I’altro come altro per pura abbondanza d’amore, in un rapporto di profondissima
unita e di non meno profonda distinzione. Tale distinzione ¢ legata al fatto che I’atto della
donazione, in gquanto evento di puro amore, si stabilisce nella relazione ed esige che chi
riceve 1’essere non sia colui che lo dona. Si crea cosi lo spazio per la liberta della creatura,
posta nell’alterita di fronte al Creatore.

29

30

31

J. RATZINGER, Introduzione al cristianesimo, Queriniana, Brescia 1969, 140-141.
W. KASPER, Il Dio di Gesu Cristo, 387.
B. FORTE, La dimora della Trinita: contributo ad un’ontologia trinitaria, in P. CODA — L. ZAK (ed),

Abitando la Trinita, 109-122.



(¢) L essere come intersoggettivita personale che si compie nel dono. Raccoglie quasi le due
linee precedenti la proposta di P. Coda di un’«ontologia trinitaria della carita». Tale
ontologia si fonda su due acquisizioni fondamentali del pensiero moderno: I’essere va
pensato a partire da una fenomenologia dell’intersoggettivita, data 1’originarieta della
relazione all’altro (E. Levinas), del rapporto io-tu (M. Buber), e della liberta soggettiva che
esige il riconoscimento dell’altro. In tal senso la dottrina trinitaria deve concentrarsi sulla
persona-in-relazione piu che sulla soggettivita spirituale che pone se stessa in un dinamismo
triadico (come nel neoplatonismo di Agostino, in cui Dio & pensato come pensiero di sé e
amore di sé), accedendo a un’impostazione intersoggettiva e dialogica (Riccardo di S.
Vittore). In secondo luogo occorre recuperare 1’intuizione (hegeliana) del nesso tra
compimento della persona nella relazione con 1’altro e negativo: la liberta umana pone il
non-essere quale momento di verita interiore dell’essere-sé con 1’altro nell’amore. A questo
livello la dottrina trinitaria deve ritrovare il suo centro pasquale: nel dono di sé di Gesu si
svela il mistero dell’essere come atto-dono e quindi la legge dell’essere spirituale, che
raggiunge la sua perfezione non nell’autonomia, ma nello scambio continuo all’interno
dell’essere, dove la negazione come atto di liberta ¢ momento costitutivo del dinamismo di
auto-trascendenza verso 1I’Altro. E la legge della croce: rinnegarsi per salvarsi. Anche nella
Trinita il non-essere relativo (il Padre non-é il Figlio) e lo spazio del dono personale e
reciproco, in cui si compie la perfezione dell’essere spirituale di Dio. Una metafisica della
carita, focalizzata sulla realta della persona, deve recuperare il senso della sussistenza (essere
in s¢) nella relazionalita personale (essere per 1’altro), aprendo il senso dell’essere alla
pericoresi trinitaria (e superando I’esito nichilista del pensiero occidentale). L’evento
pasquale rivela la liberta come atto d’essere che si dona. Ma se la verita dell’essere ¢ il dono,
la persona trova la sua consistenza donandosi, per ritrovarsi nell’altro. L’ontologia
dell’essere creaturale arriva cosi a scoprire che 1’amore ¢ il senso dell’essere, la cui verita
definitiva si trova precisamente nell’interpersonalita del dono di sé, realizzata dalla Trinita.

Pur apprezzando questi tentativi di ripensamento trinitario del segreto dell’essere o di
altre dimensioni dell’esperienza, preferiamo seguire una via meno affrettata
nell’applicazione della novita intuita in Dio, ma piu sensibile all’analisi del luogo e del
modo di trasformazione dell’esperienza dell’'uvomo alla luce della rivelazione.

Prendiamo pertanto in considerazione la novita dell’esperienza cristiana di Dio,
studiando le dimensioni caratteristiche dell’incontro dell’'uvomo col Dio che si auto-
comunica nella Parola e nello Spirito. Un tale incontro manifesta tre aspetti qualificanti.

Anzitutto, nella rivelazione Dio si consegna a una realta altra, delimitandosi e quasi
«alienandosiy», per potersi comunicare all’altro nel dono di sé (K. Hemmerle). In questa
dinamica si trova la wverita del reale nella sua profondita: ogni ente &
delimitazione/determinazione in una dinamica di dono. Mi raccolgo per donarmi,
divento me stesso, delimitandomi da ogni altro, per mettermi in relazione con gli altri.
L’essere si partecipa in determinazioni finite, donandosi negli enti, ma si sottrae
consegnando gli enti gli uni agli altri nel dono reciproco. Cosi inscrive la realta nella
stessa dinamica dell’essere sé — dono — abbandono=.

La realta altra a cui Dio si consegna non va pero intesa come una realta precostituita
rispetto a Dio, che starebbe quasi di fronte a lui come una cosa auto-consistente. E una

%2 P, CopA, Evento pasquale. Trinita e storia; IDEM, Il negativo e la Trinita: ipotesi su Hegel. Una
presentazione sintetica di questa proposta si trova in L. ZAK, Verso un ‘ontologia trinitaria, in P. CODA —
L’uUBOMIR ZAK (ed), Abitando la Trinita, 5-25.

% E aquesto livello che si inserisce la rilettura pasquale delle intuizioni di K. Hemmerle da parte di P.
Coda e da vari rappresentanti della spiritualita focolarina: si veda come esempio A. FRICK, Le tesi di
ontologia trinitaria di K. Hemmerle — Un nuovo inizio, in P. CODA — A. TAPKEN, La Trinita e il pensare,
283-300.



realta altra perché posta da Dio come il suo altro, cioe consegnata a se stessa e COSI
posta nell’essere secondo le sue leggi di funzionamento (K. Rahner). Quindi se Dio
vuole manifestarsi in modo nuovo, lo deve fare consegnando questa realta altra a se
stessa in modo nuovo. E quanto avviene nella fede che corrisponde all’auto-
comunicazione nuova di Dio in Cristo: I'uomo ¢ donato a se stesso in modo nuovo
dall’auto-comunicarsi di Dio, che si realizza in un dono (Parola) che pu0 essere accolto
solo se I'uomo partecipa al donarsi in esso di Dio stesso (Spirito). Nella rivelazione si fa
una nuova esperienza di Dio, 0 meglio una nuova esperienza di sé con Dio, che rimanda
al mistero della Trinita.

Ma nella logica del suo sviluppo questa realta altra diventa tanto piu se stessa nella
sua singolarita irripetibile, quanto piu corrisponde a un dono sempre piu grande del
«Deus sempre maior». E in questa corrispondenza nella consegna a un donarsi sempre
piu grande del Dio Amore che I'uvomo «prende forma» secondo la misura di una
perfezione d’essere che lascia rilucere lo splendore della gloria di Dio, la bellezza del
dono originario e quindi la verita stessa dell’essere. Tale corrispondenza pero si realizza
in una dinamica di frattura, di rottura (croce) che esige di accedere allo splendore di una
luce differente da quella del mondo: ¢ la bellezza dell’amore kenotico del Padre,
manifestato sulla croce del Figlio. Qui 'uvomo ¢ consegnato a se stesso perché
corrisponda all’amore sempre piu grande che lo inserisce nella vita di Dio stesso, nello
scambio trinitario del dono di sé in pura perdita. Corrispondendo a questo donarsi di
Dio, I’'uomo giunge a s€ nella sua verita filiale e non solo creaturale.

3.1. Verso un’ontologia trinitaria: la novita cristiana nell esperienza della realta

La verita di Dio nella rivelazione avviene in parole umane e in una storia concreta.
Dio viene all’'uomo a partire da se stesso, anzi viene a se stesso nella sua rivelazione
rivolta all’'uomo e instaura una relazione reale con il mondo. Ma il venire di Dio entra
nello spazio di apertura proprio dell’'uomo e nella sua capacita di trascendenza. In altri
termini: rimane il fatto che Dio, se vuole rivelarsi nella sua parola divina, deve farlo in
parole umane, che 'uomo possa comprendere. Possiamo afferrare il divino solo
nell’umano. Il pensiero fa spazio a cio che lo trascende e che tuttavia entra nel pensiero
proprio come trascendente. A livello teologico cio significa che Dio consegna cio che gli
e proprio a un orizzonte di comprensione predeterminato da cio che € proprio di un altro.

La Parola della rivelazione comunicata da Dio sottosta ai presupposti di una parola umana
gia data e in essa va ascoltata. Questa parola, in cui si da il divino, e consegnata a se stessa in
modo nuovo: é ricondotta alle sue origini ed elevata al di sopra di sé. La Parola di Dio, nella
rivelazione, si inserisce in un processo di alienazione nelle condizioni del suo altro, in cui
Dio si consegna all’'uomo, e di potenziamento, in quanto la Parola che ha il potere di
costituire il suo altro, diventa realta nella sfera di questo altro, anzi, diventa realta del suo
altro. Nella rivelazione si compie un processo in cui Dio € identita con se stesso nel
procedere al di la di s¢, nel dono completo di sé. Si riconosce 1’attuazione della dinamica
della parola, che e assunzione di sé, alienazione di sé e superamento di sé. Una realta assume
se stessa in quanto si determina in una figura. Questa figura, se e precostituita, implica un
alienarsi, un limitarsi. Ma in quanto si determina in questa figura questa realta si raccoglie e



si mette in comunicazione con 1’altro da sé, da cui ¢ distinta in sé¢, ma verso cui si dona,
manifestandosi3.

Nella rivelazione si compie un duplice movimento: Dio si sottomette alle condizioni
dell’intelligenza umana, per cui I’auto-comprensione dell’uomo ¢ presupposto del darsi
della Parola; ma il linguaggio umano deve rendersi disponibile a cio che non € in suo
potere, deve permettere al divino di elevare I'umano in cui si inserisce verso nuove
possibilita di pensiero, nelle quali emerga la novita del divino e quindi la specificita del
cristianesimo. Il divino nell’'umano lo eleva a nuove possibilita: deriva da questa
intuizione I’esigenza di una comprensione nuova della realta, corrispondente alla novita
della rivelazione cristiana®.

Questa novita cristiana ¢ percepibile in relazione all’esperienza religiosa. Questa si
caratterizza per una tensione tra 1’affermazione di una realta assoluta e totalmente Altra
rispetto all’'uomo e alla sua iniziativa, ¢ I’impossibilita da parte dell’'uvomo di incontrare
qualcosa che non sia posto da lui, nell’orizzonte delle molteplici iniziative di questo mondo.
Il cristianesimo radicalizza questa esperienza poiché pone nella storia 1’avvento della
Signoria di Dio, per accogliere la quale 'uomo deve perdere-donare tutto. Ma ad un tempo la
trasforma, perché il Dio fonte del tutto al di la di tutto irrompe in un «con noi e accanto a
noi», che fa della nostra storia la sua epifania: I’'uomo deve afferrare 1’assolutezza di Dio
affermando la sua storia. C’¢ una novita di Dio che si inserisce in cid che ¢ proprio
dell’uomo, elevandolo®.

L’originalita del cristianesimo consiste dunque in un assoluto che, restando al di sopra
della storia, entra nella storia con noi e in noi. Non si tratta di una regola universale, ma
dell’evento di Gesu Cristo, inteso come comunicazione radicale in cui Dio stesso
condivide tutto cio che e nostro e tutto cid che é suo e cosi, mentre ci consegna se stesso,
ci consegna a noi stessi in modo nuovo. Nulla di Dio resta escluso dal dono che ci fa di
sé in Cristo. Nulla di noi resta fuori dalla storia che é storia di Dio con noi. Dio opera per
noi nella storia, rendendoci capaci di operare con lui. Il Dio sopra di noi viene incontro
al Dio tra noi e in noi e ci sostiene: noi ci troviamo tra Dio e Dio. Cio che unisce il Dio
sopra di noi (Padre) al Dio tra noi (Figlio), ossia lo Spirito dell’amore, ci ¢ dato perché
sappiamo realizzare cio a cui Dio c¢i chiama. Nello Spirito si compongono 1’essere-di-
fronte e 1’essere-uno. L uomo é posto di fronte al donarsi di Dio e coinvolto in questo
dono. La fede trinitaria esplicita una nuova esperienza della presenza di Dio e della
relazione con lui, che chiede una nuova comprensione della realta.

Questa nuova comprensione della realta si incentra sulla relazione, sul movimento
verso ’altro, inteso come dono. La struttura del reale nel suo originario manifestarsi ¢ il
donarsi e la verita delle cose ¢ colta come verbo piu che come sostantivo. L’ente ¢ colto
nel suo atto, col quale si costituisce per comunicarsi, si delimita per inserirsi in una
correlazione globale. La verita dell’ente ¢ un processo 1 cui poli sono 1’'uno per 1’altro,
I’'uno distinto dall’altro e 1’'uno nell’altro. Questi poli sono 1’evento del costituirsi
dell’ente nel suo riceversi, distinguersi e rapportarsi. La consistenza dell’ente non va

% Per queste considerazioni si veda K. HEMMERLE, Tesi di ontologia trinitaria, Citta Nuova, Roma
1986, 17.

% L’esigenza di esplicitare le nuove implicazioni filosofiche della verita trinitaria sta emergendo con

forza dal dibattito teologico. Si veda, oltre alle opere gia citate di P. Coda, E. SCHEDEL, La Trinidad
como problema filosofico, in Estudios Trinitarios 25 (1991) 457-535.

% K. HEMMERLE, Tesi di ontologia trinitaria, 28-29.32-34.



cercata in un punto fermo al di la dei rapporti di interazione. Sussistenza, identita e
interazione sono il limite, toccando il quale I’accadere si recupera (forma un’interiorita
opposta all’esterno) per donarsi all’altro. Il limite ¢ come la «pelle» che racchiude I'unita
di un accadere. Recupero e superamento si esigono: cio che si dirige solo verso se stesso
non raggiungera mai se stesso; ci0 che semplicemente si perde nell’altro non
raggiungera mai il suo altro, proprio perché non porta se stesso. La forma, il contorno, il
limite, sono dati in cui I’originario donarsi trova se stesso (si raccoglie), andando al di l1a
di sé. Nella «forma» cido che ¢ viene a se stesso, aprendosi all’altro. Proprio nel
delimitare faccio che qualcosa sia cid che ¢ per qualcosa d’altro. Unificazione ¢
differenziazione si realizzano nel limite, secondo la legge del dono di sé. L’originario ¢
un dono, attuato storicamente in Gesu, non una sostanza che permane o una soggettivita
assoluta che afferma se stessa, distinguendosi e ritrovandosi in ogni cosa. Gesu € il
mistero del donarsi di Dio al cuore della liberta finita che, differenziandosi dal resto e
unificandosi nell’evento storico culminato nella Pasqua, nel dono di sé € posto in
relazione con tutto il resto. Nel destino di Gesu si rende presente il dono che é Dio stesso
come Padre per il Figlio nel donarsi interpersonale che e lo Spirito. La Trinita esige
I’elaborazione di un’ontologia della carita, dove la verita dell’essere ¢ il dono ¢ il senso
del vivere I’amore?.

3.2. Il venire di Dio secondo la misura dell auto-trascendenza dell uomo inteso come
spirito elevato per grazia

Rispetto a quanto detto sopra, questa posizione cerca di precisare in che senso 1’altro
in cui Dio deve entrare per dirsi in maniera comprensibile non possa essere inteso come
una realta precostituita rispetto a Dio, poiché trova la sua consistenza solo in quanto si
riceve dal comunicarsi di Dio e quindi in dipendenza da Lui. In altri termini: se é vero
che Dio deve adattarsi alle parole dell’uomo, queste non sono semplicemente qualcosa
che é presupposto e che Dio deve assumere come un dato estraneo. La creatura non é un
dato previo al comunicarsi di Dio e quindi auto-consistente di fronte a lui. La differenza
tra Dio e la creatura & Dio stesso e la consistenza della creatura € un dono che viene da
Dio. Si tratta di una realta altra perché donata da Dio a se stessa, affidata a sé. In tal
senso da un lato occorre mantenere che la venuta di Dio all'uomo implica il venire
dell’uomo a se stesso e solo in esso si realizza (la verita di Dio si dice nella verita delle

8 Queste conclusioni sono vicine all’intuizione di H.U. von Balthasar sul segreto dell’apparire delle
cose, ossia sulla legge del comunicarsi, del manifestarsi all’altro delle realta (bellezza) come dono di sé
o meglio espressione di sé che attualizza il dono sempre piu grande dell’essere: il senso dell’essere ¢
situato nell’amore e quindi la conoscenza non puo essere spiegata che nell’amore e per I’amore. La
volonta di rivelarsi da parte dell’oggetto e il desiderio di aprirsi alla venuta, all’apparire dell’oggetto da
parte del soggetto non sono che la duplice forma di un dono di sé, che si manifesta sui due versanti della
relazione. L’amore non ¢ al di 1a della conoscenza, ma € il segreto, la luce della conoscenza, poiché ¢ le
legge del manifestarsi, del comunicarsi delle cose. Quando la forma espressiva corrisponde
armoniosamente alla dinamica del dono di sé inscritta nelle cose e quando il soggetto conoscente
corrisponde adeguatamente al donarsi della realta a lui, si ha I’esperienza del bello, in cui risplende il
dono d’amore che ¢ I’essere, cioe¢ I’essere non come cosa o sostanza ma come lo splendore del donarsi
delle cose all’'uomo, la cui sorgente ultima ¢ il dono di Dio Creatore. La legge dell’essere ¢ I’amore. La
Trinita ¢ il fondamento originario di questa legge e la sua realizzazione suprema. E una tesi cara anche a
G. LAFONT, Dieu, le temps et [’étre, 309-336.



parole umane), cosi che la verita di Dio include a pieno titolo la libera disposizione di sé
da parte dell’'uomo (e Dio non puod incontrare 1’uomo senza portarlo a se stesso); ma
dall’altro ci0 significa che la capacita dell’uomo di venire a se stesso, ha ultimamente in
Dio la sua condizione di possibilita (fondamento), nel senso che la parola umana é
possibile solo sul fondamento del comunicarsi di Dio, del suo esprimersi. L’uomo ¢ cio
che avviene quando Dio dice se stesso nell’altro da sé, ¢ la grammatica di una possibile
auto-comunicazione di Dio. In tal senso la rivelazione compie quell’apertura dell’'uomo
a Dio, in cui I'uomo si riceve, ¢ consegnato a se stesso dal comunicarsi di Dio.

(@) Proprio perché I'uvomo come spirito nel mondo sorge dal comunicarsi di Dio, egli
si trova consegnato a se stesso come capacita di auto-trascendenza, come sporgenza al di
la delle cose date immediatamente, come dinamismo verso un orizzonte infinito, mai
afferrato ma sempre anticipato ¢ intuito nell’incontro con le realta finite®. La coscienza
umana scaturisce dalla sorpresa di fronte al miracolo dell’esistenza ed ¢ quindi aperta a
tutto cio che é. Cio significa che I'uomo percepisce ogni singola cosa nell’orizzonte piu
vasto dell’essere e quindi in un dinamismo di superamento della singola cosa, in cui non
¢ mai appagato. L’'uomo non giunge mai pienamente a se stesso € sperimenta le cose
nella differenza tra la singola realta e I’orizzonte piu vasto e inafferrabile dell’essere. In
tal senso I'uomo ¢ dinamismo aperto all’infinito, una domanda aperta sul tutto, che pero
non riesce ad afferrare e che rimane un orizzonte aperto. Questo vale sia dell’orizzonte
del conoscere che del volere. Ma proprio perché questo orizzonte infinito a cui I'uomo ¢
aperto non ¢ mai afferrabile, I’'uomo si trova aperto al Mistero Santo, che mentre si
comunica a lui per aprirlo all’essere si sottrae e resta in sé nascosto. Cosi da un lato,
mentre ha a che fare con realta finite nell’orizzonte infinito, I’'uomo € in ogni suo atto in
rapporto col Mistero Santo, dall’altro questo Mistero gli si sottrae sempre, si da in una
differenza irrecuperabile. In ogni atto umano il Mistero Santo é rivelato implicitamente
come termine della trascendenza. A questo livello originario Dio si consegna all’'uomo in
una rivelazione originaria, che fonda la stessa umanita dell’'uomo. C’¢ dunque una
dimensione religiosa in tutte le esperienze umane, che pero rimane implicita, anonima,
indefinibile. Non & possibile dare un nome definitivo al Mistero e afferrarlo al modo di
un oggetto d’esperienza.

Questo Mistero rimane orizzonte inafferrabile della trascendenza umana e si da al
modo di uno che si rifiuta, ossia nel modo del silenzio, della lontananza, in uno stato di
non-espressivita. Ne deriva la domanda se Dio desideri rimanere distante e in silenzio,
oppure voglia avvicinarsi e comunicare.

(b) Per il credente questo Dio ha parlato, si e fatto vicino definitivamente in Gesu
Cristo, sua Parola. La storia della salvezza va intesa come quella rivelazione in cui il

% L’autotrascendenza dello spirito umano ha origine nell’apertura della coscienza al mistero

dell’essere nella sua totalita, per cui I’inizio del conoscere ¢ un’anticipazione atematica e mai
adeguatamente concettualizzabile dell’orizzonte infinito del tutto (Vorgriff) in cui I’'uomo € consegnato
a se stesso e sporge rispetto ai singoli dati dell’esperienza in un dinamismo aperto al tutto.
L’interpretazione di questo dato originario come un dono in cui Dio consegna 'uomo a se stesso e
quindi come una passivita originaria in cui lo spirito si coglie, ricevendosi da altro, ¢ un’originale lettura
di Rahner che abbiamo raccolto dal volume di V. HOLZER, Le Dieu Trinité dans [’histoire. Le différend
théologique Balthasar-Rahner, 20-28; 103-148.



Donatore € identico al Dono: Dio comunica se stesso, si esprime in una storia particolare
e quindi in esperienze concrete e storiche, che non rimandano piu oltre se stesse al
Mistero Infinito, ma fanno cogliere in s¢ il comunicarsi, I’esprimersi del Mistero Santo
che si fa vicino. Ma perché 1’uomo possa incontrare veramente il Dio che si comunica si
devono verificare due condizioni: da un lato la rivelazione di Dio deve darsi nella storia,
ossia nell’esperienza finita e temporale in cui 'uomo ¢ impegnato e a cui ¢ rivolto;
dall’altro Dio deve comunicarsi allo stesso orizzonte infinito dell’'uomo come spirito
aperto all’infinito, in modo che questi possa cogliere il dato finito nella differenza
dall’orizzonte infinito come un esprimersi del Mistero Santo, che si comunica proprio in
quel dato, realizzando una nuova relazione con I’uomo. In tal modo I'uomo incontra il
Dio che comunica se stesso (nel dato storico) proprio mentre viene consegnato a Sé in
modo nuovo (elevazione dell’apertura dello spirito). La rivelazione soprannaturale
avviene pertanto secondo due dimensioni: nell’esprimersi di Dio in una parola storica
percepibile e nell’elevazione dell’apertura dell’'uvomo al Mistero Santo a una
comunicazione con Dio, in cui si realizza un’immediatezza nuova. Secondo queste due
dimensioni, la storia della rivelazione giunge al suo compimento quando in una Parola
storica si riconosce 1’auto-espressione adeguata (simbolo, sacramento, auto-mediazione)
di Dio nell’altro da sé: il Donatore ¢ (si esprime, si comunica per quello che ¢) nel suo
Dono (Gesu Cristo). Ora, la possibilita di riconoscere il Dono (la Parola) non
semplicemente nella differenza rispetto all’orizzonte piu vasto del Mistero Infinito, ma
come espressione del Mistero Santo che dona se stesso nella sua Parola e nel suo Dono,
e garantita se il dinamismo dello spirito finito & elevato e reso partecipe del comunicarsi
di Dio stesso nel suo Dono. E quanto opera lo Spirito, che permette di cogliere nella
Parola I’atto di rivelarsi di Dio, nel Dono 1l donarsi di Dio stesso in virtu dell’elevazione
soprannaturale dell’auto-trascendenza dell’'uvomo (del suo dinamismo aperto
all’orizzonte infinito). Nella confessione di fede in Gesu come il simbolo in cui Dio
esprime se stesso nel suo altro, secondo 1’identita piena del Donatore nel suo Dono,
I’'uomo trova la realizzazione unica e perfetta dell’auto-comunicarsi di Dio. Ma una
simile confessione ¢ possibile solo per 1’elevazione del soggetto, che e coinvolto nel
donarsi di Dio stesso, nella sua auto-comunicazione e cosi reso capace di riconoscere il
Donatore nel suo donare se stesso nel Dono. Proprio mentre 1’'uomo ¢ consegnato a se
stesso in modo nuovo da Dio, riconosce nella storia il donarsi di Dio stesso nel suo
Dono. E questo il punto omega a cui tende tutta la storia: quel comunicarsi del Mistero
Santo che consegna l'uomo a se stesso in modo tale che sia reso partecipe del dono che
e Dio stesso. Ma cio significa che la verita prima e ultima di Dio ¢ [’auto-
comunicazione, il dono di sé. L’incarnazione e I’elargizione della grazia sono le due
modalita storica e trascendentale dell’auto-comunicazione di Dio.

(c) Ma la condizione di possibilita ultima che permette di pensare alla storia della
rivelazione come un comunicare se stesso da parte del Mistero Santo all’auto-
trascendenza del soggetto, nell’unita inscindibile e coinvolgente di Donatore, Dono e
fondamento dell’accettazione del Dono, € 1’esistenza in Dio stesso della distinzione dei
modi di sussistere secondo cui Egli si auto-comunica. Dio dona veramente se stesso
nella storia della salvezza se si dona cosi come é: la rivelazione, intesa come auto-
comunicazione di Dio al suo altro, implica che Dio sia in sé eterna auto-comunicazione e
quindi rimanda alla vita trinitaria di Dio. La Trinita dice la profondita della salvezza



come auto-comunicazione di Dio, svelandone la condizione di possibilita eterna e
radicale. Le due modalita dell’auto-comunicazione di Dio nel tempo possono essere
tenute insieme in unita solo se sono un’unita-in-differenziazione nella vita divina. Ma se
Dio ha dato se stesso senza riserva nella sua rivelazione, allora Dio € nella sua vita
intima cosi come e nella sua rivelazione, cioé Trinita. La Trinita esprime ’esperienza di
Dio che I"'vomo fa nella storia della salvezza, intesa come auto-comunicazione del
Mistero Santo a cui 'uomo ¢ aperto, senza mai poterlo raggiungere.

Solo attraverso questa dottrina (trinitaria) possiamo prendere sul serio in maniera radicale e
salvaguardare integralmente la semplice proposizione, incomprensibile ed evidente ad un
tempo, secondo la quale Dio stesso, quale Mistero Santo permanente, quale fondamento
incomprensibile dell’esistenza trascendente dell’'uomo, non ¢ solo il Dio della lontananza
infinita, ma vuole essere anche il Dio della vicinanza assoluta in una vera auto-
partecipazione ed e presente in questo modo nella profondita spirituale della nostra esistenza,
nonché nella concretezza della nostra storia corporea. In tale proposizione é gia veramente
racchiuso il senso della dottrina trinitaria®.

La rivelazione della Trinita si manifesta come compimento dell’apertura dell’uomo
all’assoluto, che riceve la sua misura e¢ la sua realizzazione in Gesu Cristo ¢
nell’effusione dello Spirito. L’uomo ¢ consegnato a sé stesso nell’auto-trascendenza
proprio perché Dio gli si dona, sottraendosi (Mistero Santo). Questo dono originario
costituisce 1’orizzonte irraggiungibile del dinamismo infinito dell’uomo, la sua apertura
a Dio. Ma tale orizzonte ¢ originariamente fondato nell’auto-comunicazione che é Dio e
realizzato pienamente nella storia (a cui I’'uomo ¢ comunque rivolto), laddove si realizza
I’unita del Donatore, del Dono e del fondamento dell’accettazione del Dono. La Trinita ¢
la condizione di possibilita originaria di tutto questo.

Il problema e di capire bene la novita di Gesu Cristo e il suo carattere singolare di
realizzazione unica del comunicarsi definitivo di Dio all’'uomo. Sembra infatti che la
mediazione cristologica dell’apertura all’assoluto sia riconosciuta piu che realizzata ¢
costituita in Gesu. In tal modo si perde la gratuita del dono della Trinita e lo spessore
storico dell’incontro soprannaturale col Dio Trinita nella vicenda singolare di Gesu che
effonde lo Spirito. In definitiva sembra penalizzato il carattere di novita reale della
Trinita economica: non si riduce forse a manifestazione temporale di una relazione
eterna dell’uomo col Mistero Santo?

3.3. Il mirabile accordo di Dio e dell ' uomo in Gesu Cristo: la Trinita nel drammatico
incontro di liberta finita e infinita

Si puo pero anche articolare diversamente il rapporto tra Dio e la realta umana in cui
questo Dio vuole esprimere la sua verita, pensandolo alla luce dell’idea della
corrispondenza perfetta, dell’accordo o scambio mirabile tra azione di Dio e risposta
dell’'uomo, che trova la sua misura in Gesu Cristo e percio rivela la verita del Dio
trinitario che comunica se stesso®. L’uomo ¢ essenzialmente un essere che, in una spinta

% vi, 187-188.

40 Per questa proposta si veda H.U. VON BALTHASAR, Gloria I: la percezione della forma, Jaca Book,
Milano 1971; IDEM, Teodrammatica IIl. Le persone del dramma: ['uomo in Cristo, Jaca Book, Milano
1983, 465-492; Teodrammatica IV: L’azione, Jaca Book, Milano 1982, 297-466; Teodrammatica V:



dinamica che lo decentra da sé stesso, deve in tutta la sua esistenza corrispondere alla
misura di espressione che Dio ha scelto per prendere corpo nella storia. Quindi I’uomo
non ¢ mai semplicemente donato a se stesso. La sua sovrana bellezza (cio¢ I’espressione
di sé) consiste nel fatto che egli, al di la di sé, si lascia proporzionare in un abbandono
totale (fede) alla missione assegnatagli da Dio. Cio gli permette di diventare lo spazio in
cui si rivelano in maniera espressiva e concreta la venuta e la prossimita benevola di Dio
nel mondo. Qui si realizza nel suo significato pieno 1’analogia tra Dio e 'uomo: come
Dio non é una perfezione assoluta chiusa in se stessa e immobile, ma movimento ricco di
vita che si partecipa alle creature secondo diversi gradi di perfezione, venendo nel
mondo ¢ nella sua storia (Dio estatico, in posizione di espressione di sé), cosi I’'uomo
non ¢ un’unita chiusa in se stessa, ma ¢ apertura a un appello superiore, che I’attira a
essere «piu di se stesso», nella tensione a corrispondere a un’esigenza inscritta nel suo
cuore dalla stessa azione del Dio che si partecipa a lui, fondando la sua esistenza. C’¢
una struttura dinamica e un movimento di scambio tra Dio e uomo.

(@) Punto di partenza di questa proposta ¢ la convinzione della priorita dell’oggetto
che si fa conoscere esprimendosi e quindi apparendo al soggetto che lo percepisce. La
realta da conoscere non € pura materia che il soggetto investe con le sue forme e schemi
conoscitivi, rendendola intelligibile (Kant). Questa comprensione del conoscere non
rispetta la priorita e la consistenza delle figure concrete che gli oggetti conosciuti
offrono alla percezione del soggetto conoscente. Punto di partenza del conoscere, quindi,
pit che il dinamismo del soggetto, la sua sete di sapere, € la meraviglia, lo stupore di
fronte al miracolo dell’essere, della realta: c’¢ qualcosa anziché il nulla e questo
qualcosa appare, si manifesta. La priorita dell’oggetto significa che la realta conosciuta
appare, si esprime, lasciando rilucere, in una certa forma o figura, una luminosita, una
luce interiore che si sprigiona, svelando ultimamente il donarsi dell’essere in quella
figura. L’essere ¢ conosciuto sempre in quanto incarnato in una figura concreta e quindi
in un donarsi che si esprime e fa dell’oggetto conosciuto un’espressione di s€¢ a cui
I’uomo deve accordarsi, con cui deve entrare in sintonia per percepirne I’essenza che si
manifesta. Questa forza espressiva significa che gli oggetti, come anche il soggetto, sono
coinvolti in una sorta di superamento di sé, in un’uscita da se stessi, in quanto sono
misteriosamente sbilanciati da una misura di partecipazione (il donarsi in loro
dell’essere) che sfugge alla presa. Ciascun ente € mosso, in certo modo, al di 1a di se
stesso, al di sopra di sé, verso la realizzazione di una perfezione la cui misura e
proporzione si impongono a lui piu di quanto sia lui a darsele. Scoprirsi coinvolti
dall’attrazione di questa misura di perfezione ¢ esperienza del sublime. Due nozioni
chiave cercano di articolare questa intuizione: la meraviglia e la figura, due nozioni che
corrispondono alle due dimensioni della bellezza, ossia allo splendore (splendor) e alla
configurazione armoniosa (forma). La bellezza dice anzitutto armonia delle parti e in tal
senso rimanda alla nozione di forma o figura. Ma la forma, che realizza una certa
species, nella sua espressione compiuta possiede una sua luminosita interiore, che svela

['ultimo atto, Jaca Book, Milano 1985. Per una presentazione sintetica del logica del discorso si veda G.
DE SCHRWVER, Le merveilleux accord de [’homme et de Dieu. Etudes de ’analogie de [’étre chez Hans
Urs von Balthasar, Leuvern Press, Leuven 1986.



un dono piu profondo, cosi che la figura-species diventa speciosa e offre un suo
splendor, in cui riluce la sorgente dell’essere.

Nella figura concreta si percepisce un elemento configurante, donatore di forma, che
unifica la realta concreta, portandola al di la di sé, ossia rendendola partecipe del donarsi
dell’essere che si esprime in essa. Ogni figura finita deve lasciarsi portare verso una
misura sempre piu grande di partecipazione allo splendore della realta (dono
dell’essere), per diventare veramente se stessa, prendendo forma.

Anche 'uvomo ¢ un dinamico e vivente prendere forma nel tempo del suo divenire,
nella tensione a un «di piu» di partecipazione all’essere. Nel suo aprirsi al di sopra di sé
verso una maggior partecipazione all’essere, 1’'uomo pud ricevere e attualizzare una
pienezza che sopravviene come un dono. La vita dell’'uomo diventa allora un
corrispondere a questa pienezza donata. Questa capacita di accoglienza ¢ 1’apertura
dell’uomo all’assoluto, la cui misura dipende da Dio stesso nel suo rendere partecipe
dell’essere la creatura, sia sul versante dell’esistenza che dell’essenza. E Dio che assegna
a ogni creatura la misura di partecipazione all’essere, rendendosi cosi presente alle realta
create nella loro intimita. Nella misura in cui la creatura si lascia orientare al di sopra di
sé verso la conformita a questa misura assegnatale, giunge a vivere una relazione di
giusta corrispondenza col suo Dio. Nella riuscita corrispondenza con tale misura I’'uomo
unifica la sua vita in una forma armonica, in cui riluce il fondamento ultimo, che é Dio
stesso. Chiamiamo «analogia» tale corrispondenza alla misura assegnata.

(b) L’analogia come corrispondenza libera al dono di Dio. Alla base della liberta
creata si ritrova I’appello incondizionato che le rivolge la liberta divina increata,
invitandola a mettersi al suo servizio per la realizzazione del dono infinito che Dio fa di
s¢ al mondo. L’analogia indica questa situazione della liberta finita, che si lascia
raggiungere e orientare dall’interno dall’azione vittoriosa dell’amore della liberta divina.
Quanto detto sopra sull’esprimersi delle forme nella tensione verso un di piu che le
configura, lasciando trasparire nelle figure concrete lo splendore del dono dell’essere che
si partecipa secondo una certa misura, serve come quadro che offre un contesto per un
avvenimento concreto in cui una persona finita e ben determinata consente a lasciarsi
modellare dalla volonta divina a tal punto, che la sua corrispondenza con Dio offre la
forma e la figura all’effusione dell’amore divino nella storia umana. Li appare il volto
del Padre. La perfetta corrispondenza, nella docilita e nell’abbandono obbediente,
all’azione di Dio che lascia splendere nell’umanita la verita del Padre ¢ la vita di Gesu
Cristo, il Figlio. In Lui ¢ data la misura definitiva, 1’analogia concreta, che dice la
perfetta corrispondenza della liberta finita all’amore infinito di Dio e ne realizza
adeguatamente la presenza nel mondo. L’analogia, intesa alla luce delle nozioni di
corrispondenza, misura, proporzione, interpreta la mediazione storica della rivelazione,
ossia la mediazione che la concreta figura storica di mediatore (Abramo, Mosé, i profeti,
Gesu) offre allo slancio drammatico del Dio che si incarna nella storia. L’impegno
dell’'uomo conforme alla volonta di Dio gioca il ruolo di un campo d’azione in cui I’atto
divino appare nella sua forma concreta: nell’obbedienza vissuta da Gesu appare il volto
definitivo di Dio come Padre. L’abbandono di Gesu obbediente ¢ la forma concreta
dell’amore del Padre che si fa vicino all’uomo.



L’infinito si rivela nella forma finita se nella sua espressione questa si lascia raggiungere da
un dono e corrisponde a un parteciparsi di Dio che va al di la della forma finita e, attraverso
la sua armonia interna, lascia trasparire una luce piu profonda, in cui la personalita divina
stessa si rende presente. La misura dell’essere finito non va cercata ultimamente se non in
Dio, proprio percheé la creatura non e nella sua verita se non quando, affidando a Dio la
determinazione della sua misura, si sforza, elevandosi al di sopra di se stessa, di giungere alla
misura assegnatale dalla volonta divina. Questa misura divina non puo essere indovinata o
calcolata a partire da altre misure terrene previamente date, ma puo solo essere accolta in un
atteggiamento di apertura costante alla voce di Dio. L’analogia si compie nell’obbedienza
sempre piu docile e fedele alla manifestazione costantemente rinnovantesi della volonta di un
Dio sempre piu grande.

Questa corrispondenza apre spazi nuovi a un’obbedienza in cui si manifesta il Dio
dell’alleanza e della rivelazione. Il soggetto si deve lasciare elevare a una nuova
proporzione di bellezza, in cui si esprime una bellezza divina nuova, che manifesta Dio
nel suo segreto. A questo livello la misura assegnata da Dio e quella di un amore
smisurato che accetta di essere totalmente purificato nell’affidamento alla misura
vittoriosa di un Dio sempre piu grande. Solo la generosita del dono di sé nell’amore puod
corrispondere a questa nuova misura che Dio assegna all’'uomo, per esprimersi nella
storia secondo la sua verita sempre piu grande.

(c) E proprio il Figlio Gesu Cristo a realizzare questa corrispondenza perfetta: Gesu &
il linguaggio e ’espressione di Dio stesso nella misura in cui permette alla bellezza-
gloria di Dio di esprimersi nella sua obbedienza e nella fedelta alla sua missione. Nella
storia di Gesu si esprime 1’amore smisurato del Padre. Ma la vita di Gesu termina sulla
croce. Questa va letta alla luce della corrispondenza docile alla misura di un amore
smisurato del Dio sempre piu grande e quindi come luogo di uno scambio, di un dono di
Dio e dell’uomo in cui I’'umanita (di Gesu) ¢ divenuta I’espressione dell’essenza divina
trinitaria. Gesu ha corrisposto docilmente in tutta la sua vita filiale alla misura (missione)
assegnatagli da Dio, al punto che la sua vita non puo essere compresa se non a partire da
quel luogo di Gesu che ¢ il Padre. La vita di Gesu ¢ la figura perfetta dell’alleanza, in cui
splende la luminosa radicalita del dono di Dio.

Ma la croce pone al cuore della figura che Gesu realizza una forma sfigurata, una
non-figura: Gesu crocifisso ¢ la parola resa muta e il mistero dell’abbandono di Dio, che
si nasconde nelle tenebre della morte. La figura di Gesu perde la luminosita interiore del
dono del Padre al Figlio e piu che la vicinanza di Dio che si partecipa in un dono sempre
piu grande, pare di scorgervi I’assenza di un Dio lontano, che abbandona il suo eletto.
Come leggere questo scandalo della croce? La croce esige una prospettiva nuova, un
nuovo principio di intelligibilita. Per guardare la croce nel modo giusto occorre
convertire i canoni estetici terreni, basati sull’eros (amore di desiderio che assimila), per
aprirsi all’amore come dono di s€, alla carita come rinuncia e perdita per Ialtro. In tal
modo la croce acquista una nuova luce, che riflette il mistero di Dio a una profondita
nuova. Si tratta di leggere 1’armonia della figura di Gesu a partire da una logica diversa,
disponendosi a percepirvi una luminosita nuova, che rimanda a un amore di Dio sempre
piu grande, nel quale Dio si spoglia di s€, si perde per amore dell’'uomo peccatore,
dell’'uomo che rifiuta e uccide. E la logica della kenosi. La gloria di Dio & percepibile
nella forma sfigurata del Crocifisso non piu a partire dai canoni normali della bellezza
(forma armonica e splendore): la forma sfigurata esige di essere percepita come una



sovra-forma, una super-figura, che corrisponde al semper maior dell’amore trinitario,
alla misura smisurata della carita divina, quale segreto della relazione tra Padre e Figlio
nello Spirito. La bellezza propria della gloria di Dio assume una luminosita nuova,
poiché si manifesta in un dono che svela la luminosita speciale di un Dio che come
Padre é puro dono, perdita di sé a favore del Figlio, e di un Figlio che é consegna senza
riserve al Padre, per lo stesso amore. Siamo al cuore del mistero trinitario, che si
manifesta come 1’unica chiave di lettura della croce quale compimento della kenosi che
dall’incarnazione alla croce realizza la stessa dinamica della relazione tra Padre e Figlio.

Tutto cio significa che le persone divine, nel loro rapporto mutuo, realizzano una
perdita di sé, un dono, che rende possibile alle processioni eterne di diventare missioni
nel tempo. Il Padre vive questa kenosi (rinuncia a sé) in quanto rinuncia a riservare per
s€ solo I’essere divino, «rinuncia» in un certo senso all’esclusivita del suo essere divino
e genera il Figlio come il secondo nella partecipazione all’identica natura divina. Al
Figlio & dato cosi di avere la vita in se stesso. Ma questi assume il dono non come
bottino geloso, bensi in una capacita di rinuncia che corrisponde perfettamente a quella
del Padre (Fil 2,6) e nella quale il Figlio é rivolto nella riconoscenza che si consegna al
Padre da cui ha ricevuto tutto (eucaristia). Lo Spirito, in quanto amore sussistente, viene
a mettere il suo sigillo sulla rinuncia a se del Padre e del Figlio: la differenza infinita nel
dono di s¢ all’altro, di Padre e Figlio, ¢ tenuta aperta, confermata e ad un tempo superata
nel terzo, che e lo Spirito del Padre e del Figlio.

La differenza tra I’impostazione rahneriana e balthasariana si trova a livello della logica del
discorso: il primo assume un’impostazione trascendentale in una logica di continuita tra
I’auto-comunicazione di Dio e I’apertura della soggettivita all’assoluto. Il dono storicamente
indeducibile dell’uomo-Dio ¢ da sempre inscritto nell’auto-comunicarsi di Dio all’altro da sé
come sua possibilita radicale. Il secondo assume 1’impostazione estetica in una logica di
discontinuita, che sottolinea 1’unicita dell’apparizione di Gesu Cristo, la cui figura svela la
sua bellezza e armonia solo se ¢ assunta nell’abbandono di fede all’amore sempre piu grande
di Dio (frattura della croce). Qui si rivela il segreto del dono di sé kenotico delle persone
della Trinita*. Mentre Rahner ¢ piu attento all’incarnazione come punto di partenza di una
considerazione trinitaria del mistero di Dio, Balthasar centra di piu il discorso sulla Pasqua e
le sue implicazioni cristologiche e trinitarie.

3.4. Conclusioni

Sul versante della teologia trinitaria questo lungo percorso ci ha permesso di
verificare il punto di partenza e il luogo strategico della riflessione sulla Trinita e di
precisare tre elementi centrali della problematica trinitaria attuale.

Il punto di partenza di una corretta teologia trinitaria € la considerazione del mistero
di Dio nella sua rivelazione, intesa come auto-manifestazione di Dio, ossia come atto in
cui Dio dice e comunica se stesso e non un dono estraneo. La teologia trinitaria € percio
impegnata a riflettere a partire da un nuovo luogo della conoscenza di Dio, un luogo nel
quale riceviamo Dio dal suo donarsi e non dalle nostre possibilita nei confronti del suo
mistero. In tal senso Tommaso diceva che il subiectum unico della teologia € Dio cosi
come Lui si conosce e quindi la verita prima nel suo stesso irraggiare. L’esigenza di

4 Su questa problematica si veda V. HOLZER, La Dieu Trinité dans [’histoire. Le différend théologique
Balthasar-Rahner.



elaborare una teologia come corrispondenza al venire di Dio, che sia in grado di seguire
docilmente il venire di Dio a se stesso in modo nuovo nella rivelazione e nella storia
della salvezza, conferma 1’importanza di questo punto di partenza.

I1 luogo strategico per 1’elaborazione della dottrina trinitaria ¢ invece il rapporto tra la
Trinita economica, ossia I’incontro storico salvifico col Padre in Gesu Cristo per la forza
dello Spirito, e la Trinita immanente, ossia il mistero eterno di Dio in sé. Il nesso tra le
due dimensioni del mistero e inscritto nella stessa pretesa della rivelazione di essere
manifestazione di Dio nella sua verita ultima e quindi di essere espressione di Dio cosi
come é. Proprio per corrispondere alla radicalita del dono e tutelarne le dimensioni piu
profonde si deve “risalire” dalla Trinita economica a quella immanente (Nicea), dal
Dio per noi al Dio in sé, dal dono al Donatore. E viceversa, proprio per rispettare la
serieta dell’impegno di Dio che si coinvolge nella storia della salvezza col suo essere
personale, si deve affermare la novita reale della Trinita economica rispetto al mistero
di Dio in se. Ma a questo livello della problematica la riflessione sulla Trinita chiede un
approfondimento di tre tematiche chiave: la nozione di trascendenza, la relazione tra Dio
¢ la storia nell’alleanza ¢ il senso della novita del Dio che realizza la sua vita nella libera
vicenda storica di Gesu.

La questione della trascendenza va posta all’interno della considerazione della
rivelazione di Dio, nel senso che Dio rimane trascendente e quindi mistero inafferrabile
nella sua rivelazione. Cio pero significa che la trascendenza di Dio non va pensata al
modo di una realta accanto al suo rivelarsi, una realta che il suo auto-comunicarsi non
puo intaccare, ma lascia intatto e immutato al di la di tutto. La trascendenza insomma é
una questione che si pone al cuore della comprensione della rivelazione intesa come atto
in cui Dio dice se stesso e dona se stesso, e non come istanza autonoma e precostituita
accanto alla rivelazione. In tal senso vanno rivisitati i modelli di trascendenza di certa
metafisica, che rischiano di ridurre Dio a una sostanza immutabile ed eterna al di la della
storia 0 ad un soggetto assoluto che si afferma in tutte le cose, assorbendole nel suo auto-
costituirsi. Ma non pare soddisfacente neppure una concezione escatologica della
trascendenza, che risolve la differenza tra Dio in sé e Dio per noi nella distinzione tra
promessa e compimento, processo e sua realizzazione, storia e fine del mondo.
L’indicazione di pensare la trascendenza in relazione alla capacita di trascendimento
dell’'uvomo, che sporge rispetto alle condizioni attuali dell’esperienza e si apre a
un’ulteriorita mai raggiungibile, appare promettente, soprattutto se viene intesa a partire
dall’intuizione che tale auto-trascendimento si fonda su un riceversi dell’'uomo da un
dono originario mai afferrabile, che consegna 1’'uomo a se stesso in un’apertura alla
totalita del reale e permette appunto di accogliere I’Altro nella sua differenza
irriducibile. E questo lo spazio per un incontro salvifico, 1’apertura al mistero in cui
I’uomo si riceve e si attua, partecipando al donarsi di Dio.

La problematica della relazione reale di Dio con I'uomo nella storia dell’alleanza
chiede invece di pensare alla possibilita da parte di Dio di «patire» la risposta dell’uomo,
nel senso di ricevervi un principio della sua azione: Dio si determina a partire dal libero
determinarsi della creatura di fronte a lui. E cosi posto il principio dell’alterita
relazionale di Dio, che nel mistero trinitario rimanda come suo fondamento all’alterita in
Dio, ossia al mistero delle persone increate. Il fondamento ultimo della relazione di Dio
col creato e la relazione eterna che Dio vive in se stesso tra le persone divine. La natura
divina & posseduta immutabilmente nello scambio personale del Padre, del Figlio e dello



Spirito. L’alterita del Figlio, rivelata e vissuta da Gesu, svela nel cuore della vita di Dio
il mistero di un dare e ricevere, di un dire e rispondere che fonda il dialogo amicale della
rivelazione nel dialogo eterno delle persone divine. In tal senso un evento centrale come
quello della croce non va inteso semplicemente come scambio (sacrificale) tra Dio e
uomo, ma neppure come un evento dell’essere divino stesso, che vi sperimenterebbe una
frattura, una separazione di sé con sé per amore. Piu semplicemente sulla croce € in
gioco la relazione (personale) tra Padre e Figlio nella novita storica della vita di Gesu.
La differenza personale dei due e una differenza originaria, che la morte significa
irreversibilmente e che la risurrezione non toglie: il Risorto non e Dio che in Gesu
glorifica I’uomo, né Dio che recupera il suo essere, ma ¢ il Padre che genera il Figlio nel
mondo, secondo la pienezza della sua condizione gloriosa.

Infine la novita di Dio realizzata in Gesu Cristo esige di mettere a tema il rapporto tra
la verita di Dio e la storia e quindi tra verita e liberta storicamente realizzata. La verita
originaria include come suo elemento costitutivo la libera risposta dell’'uomo al suo
donarsi e quindi la libera determinazione storico-temporale della creatura e soltanto in
essa puo essere colta. Quindi la verita di Dio ¢ indissociabile dall’accadere della libera
vicenda di Gesu e non va pensata come precostituita ad essa. Ne deriva che I’apertura
dell’'uvomo all’assoluto, fondamento della sua liberta e luogo in cui questi si riceve
dall’origine, ¢ indissociabile dalla libera e storica attuazione del rapporto di Gesu col
Padre suo, che &€ misura concreta della corrispondenza perfetta di ogni uomo al donarsi
dell’origine. La verita di Dio si inscrive nella vita di Gesu, nel senso che la realizzazione
della sua vita come missione rende presente la verita del Padre, mentre la svela al
mondo. La teologia trinitaria € 1’esegesi corretta dell’evento di Gesu Cristo, secondo le
sue vere dimensioni, ed ¢ scoperta della misura secondo cui 'uomo ¢ consegnato a se
stesso, in modo da realizzarvi la verita.

Quest’ultima notazione esige di mettere a tema il fatto che la storia di Gesu é
costitutiva della verita di Dio precisamente nella sua qualita di evento che accade e
perché accade. In altri termini, la storia di Gesu non é solo il luogo in cui si manifesta
nel tempo la verita eterna di Dio, il luogo in cui si viene a conoscere il mistero trinitario,
ma ¢ I’evento in cui esso accade. In tal senso la teologia trinitaria deve mettere a tema il
rapporto tra trascendenza e storia e la mediazione antropologica della verita di Dio,
altrimenti rischia di ridurre la rivelazione a una rappresentazione, sul palcoscenico del
mondo, di una verita eterna, precostituita al suo accadere storico. La storia di Gesu € non
solo manifestativa, ma costitutiva della verita di Dio: Gesu rivela definitivamente Dio,
non perché ci dice che egli ¢ Dio come “Padre”, ma perché nel suo compimento la storia
di Gesu ¢ svelata da Dio come la sua stessa storia, come la storia in cui “ne va” di Dio
stesso. La storia di Gesu realizza la verita di Dio che manifesta. In essa Dio ha agito
definitivamente, perché Dio I’ha patita. La passione di Dio nell’esistenza di Gesu ¢ la
condizione perché ’agire di Dio non sia piu solo un’azione di Dio esterna a Dio, ma
riguardi 1’essere stesso di Dio. Percio essa porta inseparabilmente sulla verita di Dio e di
Gesu. Il senso della divinita di Gesu ¢ quindi proprio 1’identificazione di Dio con la sua
storia2. In tale direzione il termine «persona» assume un valore strategico nel dire cio
che distingue in Dio (Trinita) e cio che unisce Dio e uomo in Gesu (unione ipostatica):
proprio tale termine, che individua il luogo dell’alterita-passivita in Dio, dice insieme la

42 Per queste notazioni si veda A. BERTULETTI, L immagine cristiana di Dio, 151-162.



ragione per cui non si puo parlare della verita in senso teologico se non nell’orizzonte
definito dalla reciprocita di Dio e uomo. Il termine «persona» non dice quindi anzitutto
un concetto applicabile analogicamente a Dio e all’'uomo, ma indica 1’istanza per cui la
verita teologica puo essere colta solo nella reciprocita di Dio e uomo in Gesu Cristo®.

4. LOGICA E DIMENSIONI DELLA TEOLOGIA TRINITARIA

4.1. L’ auto-comunicazione di Dio: il dono e la mediazione

Cercando di assumere le principali istanze sin qui emerse, possiamo rileggere la
teologia trinitaria come riflessione sul mistero di Dio nella sua rivelazione alla luce di
due nozioni chiave dell’esperienza dell’alleanza: il dono e la mediazione.

Applicando queste nozioni alla duplice dimensione della rivelazione di Dio, ossia la
comunicazione (Spirito) e la manifestazione (Gesu Cristo), otteniamo la seguente lettura
dell’esperienza di Dio nella storia della salvezza*.

In quanto comunicazione di Dio, I’alleanza si compie in un dono che ¢ 1’alleanza
stessa come nuovo legame, nuova appartenenza, basata su un donarsi radicale e
definitivo di Dio e non piu su legami terreni (Ger 31,31s; Ez 36). La mediazione
definitiva di tale dono e un gesto storico-salvifico nuovo e definitivo (nuovo esodo,
nuova creazione, nuova alleanza), che realizza questo legame nuovo, mentre lo esprime
e lo significa (1 Cor 2,10-16). Tale gesto pero e significato da un segno di scandalo
(morte del giusto, servo sofferente) che deve essere creduto per essere compreso, poiché
rimanda, al di la della prova suprema, a un gesto salvifico radicale e inatteso, che
attualizza la potenza dell’origine e stabilisce un nuovo inizio.

In quanto manifestazione di Dio, il dono definitivo ¢ quell’evento in cui ’origine
stessa si rende presente nel suo avvenimento, il donatore & nel dono, cosi che il
messaggero e il messaggio, il contenente e il contenuto coincidono (Regno e destino di
Gesu). La mediazione di un simile dono non potra che essere una nuova immediatezza
con Dio, nella quale I’alleato partecipa al donarsi stesso del donatore, in quanto riceve il
dono a partire dalla generosita del donatore, secondo la misura della sua offerta, del suo
farsi vicino, e non a partire da altri orizzonti di senso o da altre possibilita o bisogni. Cio
avviene proprio perché il dono definitivo realizza un mondo nuovo, che supera quello
vecchio ed esige un’accoglienza del dono a partire da un orizzonte di senso che va al di
la delle possibilita dell’'uomo vecchio (dono del Paraclito come partecipazione
all’intimita di Gesu col Padre suo, al di la della frattura della morte ¢ del rifiuto del
mondo).

Secondo il primo aspetto il dono che compie 1’alleanza e lo Spirito, che inscrive
I’alleanza nel cuore dell’'uvomo al modo di una nuova appartenenza reciproca («Voi
sarete mio popolo e io saro vostro Dio»), in cui I'uomo riceve un nuovo legame con Dio

4 Per questo tipo di considerazioni, che vanno riprese nello studio della cristologia, si veda A.
BERTULETT], Il concetto di persona e il sapere teologico, in V. MELCHIORRE (ed), L 'idea di persona, 3-
31.

4 Queste indicazioni sul dono e la mediazione vogliono essere una ripresa sistematica del dato biblico,
che rimane il centro imprescindibile del discorso.



in Dio stesso. Il segno adeguato di questo dono, la sua mediazione efficace, € la vicenda
di Gesu intesa come vicenda del Figlio sul quale riposa in pienezza lo Spirito
(Battesimo, Pasqua). La salvezza ¢ I’esperienza del grido dello Spirito in noi, che ci
svela a noi stessi in quanto conosciuti da Dio come figli.

Nel secondo aspetto il dono in cui il donatore & presente & lo stesso Gesu Cristo,
I’evidenza del Regno, in cui Dio si rende presente fondando un mondo nuovo e
manifestandosi in modo nuovo. La prospettiva adeguata che media la percezione corretta
del dono ¢ quella potenza di Dio che consegna I'uomo a se stesso in modo nuovo e cosi
gli permette di venire a sapere la verita del Dio in relazione con lui in un modo nuovo
(Padre). In questa nuova prospettiva vengono riletti i gesti dell’elezione e della
liberazione in cui Dio viene a salvare come atti con cui il Padre genera figli nel mondo a
immagine del Figlio, mediante la potenza dello Spirito.

In entrambe le dimensioni della rivelazione la radicalita del dono e la definitivita della
mediazione si inscrivono nella prova suprema della morte ¢ quindi nell’irreversibilita di
un evento che esige un nuovo inizio e un nuovo punto di partenza. In questo nuovo
inizio si rende presente un’azione di Dio irriducibile alle precedenti condizioni della sua
esperienza, un’azione che compie e supera le attese dell’alleato e lo porta in un mondo
nuovo, realizzando un nuovo legame con Dio in Dio stesso.

4.2. Le dimensioni teologiche: Dio come evento di rapporto a sé e di altruismo

Nella dottrina trinitaria la storia della salvezza viene concepita come economia
dell’auto-comunicazione di Dio. Essa rimanda come al suo fondamento e alla sua
condizione di possibilita a un «evento costitutivo» intradivino eterno, per il quale Dio
«in sé» non é altri che il Dio che comunica se stesso nell’economia «per noi», cosi che il
Figlio e lo Spirito non sono strumenti della rivelazione di Dio, ma la realta vera e propria
di Dio. Percio nel Figlio e nello Spirito Dio si comunica veramente e senza riserve ed
elegge gli uomini a partecipare alla comunione di vita con lui. Nella dottrina trinitaria
Dio si mostra come colui che per sua essenza comunica se stesso: nella sua auto-
comunicazione storico-salvifica Dio corrisponde perfettamente a se stesso; egli & per noi
cio che é in se stesso, ossia colui che si comunica.

Dio, colui che € in sé I’infinitamente capace di stringere relazioni, colui che esiste in una
pura corrispondenza, € per noi e per la nostra salvezza colui che nella storia della salvezza
rimane fedele a se stesso e si corrisponde: il Figlio corrisponde al Padre in una perfetta
obbedienza, perché fa la sua volonta; il Padre rimane fedele al Figlio al di la della sua morte;
egli corrisponde alla vita di Gesu risoltasi interamente nel far si che la volonta del Padre si
compisse, e la resuscita nello Spirito, rendendola partecipe della sua gloria; lo Spirito é
I’evento di quella corrispondenza, in cui il Figlio corrisponde alla volonta del Padre e il
Padre conserva la sua fedelta al Figlio. Cosi Gesu, il Figlio, rende sperimentabile la volonta e
la fedelta del Padre e ci comunica la forza di corrispondervi col dono dello Spirito®.

L’unica auto-comunicazione divina e¢ gia da sempre generazione del Figlio e
processione dello Spirito, ai quali non pud essere ascritta un’auto-attuazione
indipendente da quella del Padre: il Figlio «deve» se stesso all’auto-donazione del Padre,

4 J. WERBICK, Il Dio trinitario, pienezza della vita, 654-655. Tutta questa parte si ispira direttamente
al testo di Werbick.



mentre lo Spirito deve se stesso alla comune auto-donazione del Padre e del Figlio, anzi
«e» tale auto-donazione. Il rapporto con sé intradivino dell’auto-comunicazione a se
stesso e per se stesso si verifica come amore in quell’auto-riferimento di Dio, che
include gia un altruismo ancora piu grande. Questo altruismo di Dio, ancora piu grande
nel riferimento a se stesso, va pensato come 1’essenza dell’auto-comunicazione divina,
un’essenza che si realizza nella storia di Dio con gli uomini e qui si manifesta. Possiamo
percid parlare di Dio come dell’evento originario della relazione, come della
realizzazione originaria di un’infinita capacita relazionale: egli ¢, in quanto trino, posto
in relazione con se stesso in maniera tale che a questo suo riferimento a se stesso
corrisponde «gia da sempre» un altruismo ancora maggiore. In qualita di spirito assoluto
egli e gia da sempre presso di s&¢, ma in qualita di amore assoluto egli vuole essere presso
di sé nell’altro e comunicarsi all’altro in maniera tale che questi possa veramente essere
se stesso. La piu alta realta pensabile non sarebbe allora semplicemente 1’auto-p0ossesso
assoluto, bensi il carattere disinteressato sempre piu grande, pur con tutto il riferimento a
se stesso, dell’amore divino; la capacita e la volonta di entrare in relazione quale si ¢
manifestata nell’economia della salvezza. La dottrina trinitaria deve pensare Dio come
I’evento originario dell’amore che ha in sé e quindi per noi la capacita e la volonta
infinita di stringere relazioni. Ma occorre lasciarsi indicare da Dio e dalla sua storia con
gli uvomini com’¢ I’amore, se Dio ¢ I’amore. Il mistero della Trinita non si lascia mai alle
spalle il racconto dell’economia storica. Essa pensa la storia narrata di Dio con gli
uomini come la storia dell’auto-comunicazione di Dio perfettamente corrispondente
all’essenza divina, cosicché dall’auto-comunicazione di Dio nella storia puo affiorare la
logica dell’amore come quella che determina questa auto-comunicazione e quindi anche
come quella realta suprema, al di la della quale non si puo pensare nulla di piu grande e a
cui bisogna affidarsi.

In sintesi: se chiamiamo 1’«evento costitutivo» intradivino auto-comunicazione, tale
termine indica in maniera analoga 1’evento dell’amore divino, un evento in cui il
riferimento a sé e I’altruismo non solo non si contraddicono, ma si esigono talmente a
vicenda che Dio si attua nella comunione di essenza delle tre ipostasi come altruismo
che pone I’esistenza ¢ — dal momento che cid che ¢ posto non ¢ un’altra cosa —
contemporaneamente come riferimento a se stesso. Il «contemporaneamente» del
riferimento a se stesso e dell’altruismo, il mistero della capacita e della volonta di
stringere relazioni, ¢ il mistero dell’amore che Dio ¢.

Il «come» di questo contemporaneo riferimento a sé e altruismo (nella liberta creatrice e
nella dedizione in Gesu fino alla croce) é stato esplorato dalle diverse teologie trinitarie
utilizzando differenti forme di pensiero. E possibile pero riconoscere due modelli
fondamentali: quello della relazione fondante del modello monosoggettivo (Barth, Rahner) e
quello dell’interazione del modello dialogico-intersoggettivo (Moltmann). La concezione
classica agostiniana monosoggettiva (Dio come spirito che si conosce e si ama) ha la
funzione irrinunciabile di affermare il riferimento a s€, realizzantesi in un perfetto altruismo.
Le concezioni interpersonali invece, accentuano 1’altruismo di Dio (il suo essere rivolto
all’altro), tanto piu grande in qua151as1 suo riferimento a sé, altruismo che lo induce a
comunicarsi. Nessuna di queste due concezioni si lascia 1ng10bare o risolvere nell’altra: «La
dottrina trinitaria deve elevare lo sguardo, attraverso la polarita irriducibile delle due
immagine (monosoggettiva e interpersonale) al modello originario incomprensibile»*. 1l
modello interpersonale non riesce a rendere ragione dell’unita sostanziale di Dio, quello

% H.U. VON BALTHASAR, Teologica II: Verita di Dio, Jaca Book, Milano 202, 27.



intrapersonale non riesce a dire il reale e permanente starsi di fronte delle ipostasi in Dio. Ma
il mistero del Dio ineffabile € al di la di questa polarita, nell’unita di un cooriginario essere
sé stesso e essere in relazione.

4.3. La logica: unita di identita e differenza

La dottrina trinitaria realizza la relazione tra finito e infinito, contingente e assoluto,
che é un rapporto di unita di identita e differenza.

In termini generali cid significa che DI’incontro con I’assoluto e la mediazione
definitiva che manifesta il mistero di Dio si da nell’identita di Dio col suo dono, che
diventa dono di sé, e col suo mediatore, che diventa manifestazione di sé da parte di Dio.
In Gesu che effonde lo Spirito coincidono donatore e dono, segno e significato,
messaggero e messaggio. Gesu rende presente il Regno, la vicinanza escatologica di Dio
che viene a salvare, perché in lui Dio stesso € con noi (Mt 11,25-27). Ma in questa
identita di segno e contenuto appare una nuova differenza che ¢ I’alterita di Padre
inviante e Figlio inviato: I’alterita di creatore e creatura ¢ assunta per esprimere I’alterita
di Dio tra Padre che invia e Figlio che assume liberamente la sua missione, compiendola
nello spazio della sua esistenza storica. L’unita di questa identita (Dio in Gesu) e
differenza (il Padre di fronte al Figlio) ¢ 1’avvenimento storico di Gesu Cristo, il suo
mistero personale (non una legge dialettica di sviluppo della storia), avvenimento che
compie 1’alleanza e realizza la misura concreta dell’incontro di Dio con 1’uomo, ossia
quell’apertura all’assoluto propria dell’'uomo, che va intesa come libera corrispondenza
al venire di Dio.

Con una felice espressione di H.U. von Balthasar si puo dire: «Gesu Cristo e cio che egli
esprime, ossia Dio (Gv 10,30), ma non e colui che esprime, ossia il Padre (Gv 14,9).
Paradosso incomparabile, fonte prima dell’estetica cristiana ¢ dunque di ogni estetican®’.

Nel suo vivere e morire Gesu si riceve totalmente dal Dio che viene (Regno) in un
dialogo di affidamento totale al Padre suo. Questo riceversi e consegnarsi non realizza
tanto la dipendenza creaturale, quanto il libero scambio personale tra Figlio e Padre, che
compie ’alleanza.

L’esperienza del compimento dell’alleanza fatta dall’uomo salvato conferma questa logica e
la centralita di Gesu Cristo. Il dono finale dello Spirito realizza 1’alleanza come un nuovo
legame, un’intimita nuova dell’alleato con Dio, un’immediatezza che offre un nuovo luogo
di unita della creatura con Dio in Dio stesso. Dio stesso, nell’effusione dello Spirito, ¢
I’alleanza compiuta. Ma in questa nuova intimita con Dio in Dio "'uomo riceve un dono
inatteso da Dio, un dono in cui si scopre consegnato a se stesso, donato a se stesso in modo
nuovo (cuore nuovo, nuova alleanza, nuova creazione). In questa nuova relazione con se
stesso 1’uomo conosce che Dio stesso gli & affidato in modo nuovo nell’alleanza. Cosli, al
cuore della nuova intimita con Dio in Dio, 'uomo sperimenta la differenza che rimane tra il
Dio che dona e la sua liberta interpellata a ricevere, lasciandosi consegnare a se stessa in
modo nuovo. Nel nuovo legame 1’uomo si scopre di fronte al Dio che si dona in maniera
inattesa. La fede riconosce la realizzazione piena di questa nuova immediatezza con Dio
nell’avvenimento di Gesu, inteso come vita del Figlio di Dio tra noi. In lui si realizza una
nuova immediatezza di Dio all’'uomo (autorita, miracoli, intimita nella preghiera) che ¢ il
luogo di un dono reciproco che fa essere I'uno nell’altro in maniera inattesa. Ma quando
Gesu € donato a se stesso in qualita di Figlio, anche Dio e donato a se stesso in qualita di

47 H.U. VON BALTHASAR, Gloria I: la percezione della forma, 20-21.



Padre. L’identita si dichiara sempre ai due estremi della relazione, nell’'uno e nell’altro
termine dell’alleanza. Mentre I’immediatezza di Dio con ’'uomo prende forma nei passi di
Gesu, appare un’altra economia della differenza: in quanto forma adeguata della nuova
immediatezza di Dio all’uomo, Gesu rimane I’estasi, il donarsi di Dio, I’uomo dello Spirito
che prende forma in quanto plasmato da Dio stesso; ma in quanto donato a se stesso da Dio e
per Dio, Gesu tiene il posto del Figlio di fronte al Padre. Gesu & Dio che viene a se stesso
nell’altro, facendo venire 'uomo alla sua verita. Cosi, proprio nel passaggio in Cristo
dall’uomo vecchio all’uomo nuovo il credente scopre I’elevazione dalla creaturalita alla
condizione filiale, mediante il compimento-superamento della condizione dell’alleato sotto la

legge.

Il compimento della rivelazione si realizza dunque in quelle figure dell’auto-
manifestazione di Dio nelle quali Dio & unito realmente alla figura rivelatrice, la cui
forma lo esprime in modo insuperabile, cosi che si possa dire che Dio si rende realmente
presente in quel mediatore definitivo, pur rimanendo trascendente, ossia irriducibile alle
condizioni storiche e intramondane del suo apparire, eccedente rispetto alla storia.
Possiamo parlare di unita nella differenza. Dio si manifesta veramente cosi come € nel
suo mediatore storico-definitivo (unita), senza per0 poter essere adeguatamente
contenuto nella storia di questo mondo e quindi conservando il suo mistero trascendente
(differenza). Inoltre Dio si rende presente in Gesu (unita essenziale) ma nella differenza
del Figlio, che e inviato dal Padre e sta di fronte al Padre suo che lo invia (lo vede, lo
conosce, gli obbedisce in tutto, ne riceve gloria), manifestandolo adeguatamente (il
Figlio unigenito del Padre, incarnatosi, ci svela il volto del Dio invisibile). L’unita
essenziale di Dio con il mediatore della rivelazione & cio che la Chiesa confessa e
riconosce in Gesu Cristo che effonde lo Spirito Santo. Dio si identifica realmente con
Gesu, per cui si deve parlare di un’unita essenziale di Dio con Gesu Cristo, pur nella
differenza insuperabile tra Dio e uomo, trascendenza divina e immanenza storica. Al
cuore del compimento della rivelazione in Cristo Gesu e nello Spirito si trova una
dialettica di unita di identita e differenza. Unita di identita di Dio con Gesu Cristo (Gv
10, 30) nella differenza tra il mistero trascendente di Dio e le condizioni storiche del suo
apparire (Gv 10,29), ma anche nella differenza tra il Figlio e il Padre suo (Gv 1,1-2.14),
che pur implica un’identita di rivelazione ( Gv 14,9: «Filippo, chi ha visto me ha visto il
Padre» e Gv 1,18).

Il percorso storico-dogmatico ha cercato di documentare proprio questa dialettica di unita di
identita e differenza tra le figure storiche dell’auto-manifestazione di Dio e la verita eterna di
Dio, ossia tra Trinita economico-salvifica e Trinita immanente. La storia del dogma cristiano
e segnata dalla fatica della ricerca di una strumentazione concettuale che eviti di pensare al
rapporto tra inviante e inviato, origine della manifestazione divina e figure storiche della
rivelazione, secondo uno schema subordinante (Padre inconoscibile-Logos conosciuto-
creature) o modalista (I’unico Dio «si traveste» da Figlio o da Spirito per farsi conoscere, ma
non appare cosi come ¢). Il grande sforzo della svolta di Nicea, che propone di leggere la
verita del mediatore definitivo della storia della salvezza e della rivelazione alla luce della
consustanzialita, & proprio quello di preservare il mistero di Dio nella sua trascendenza,
mantenendo la verita dell’economia di rivelazione quale libera auto-comunicazione di Dio,
che si rende realmente presente nel Figlio suo. Non si puo leggere 1’auto-manifestazione di
Dio mediante uno schema semplicemente lineare, che dal Dio inconoscibile discende
attraverso il Figlio al creato e dalla generazione eterna del Verbo giunge senza soluzione di
continuita alla creazione. Questo sforzo di distinzione nell’unita ha pero portato a separare la
considerazione della «Teologia», ossia del mistero di Dio in s¢, dall’economia storico-
salvifica, cioe dal Dio per noi rivelatosi in Cristo (in tal senso gia il simbolo niceno-
costantinopolitano considera prima il Figlio nella sua relazione eterna col Padre e poi



discende alla considerazione storico-salvifica, mantenendo separati i discorsi). L’utilizzo di
un linguaggio tecnico astratto e formale e in seguito di una metafisica della sostanza portera
a uno sbilanciamento della considerazione della «Teologia» sull’idea filosofica di Dio. La
teologia piu recente cerca di recuperare 1’unita del Dio per noi e del Dio in sé, di Trinita
economico-salvifica e immanente, ma col rischio di non mantenere la distinzione tra
Teologia ed economia storico-salvifica, dando I’impressione che Dio si costituisca nel suo
essere trinitario per noi e quindi nella storia della salvezza. In tal modo pero si compromette
la veritd di Dio, ossia la certezza che nella rivelazione Dio non diventa trinitario, ma
piuttosto si manifesta liberamente cosi come € in sé dall’eternita. Certo, I’alterita di Dio, che
si da nella stessa rivelazione, non va pensata al modo della trascendenza di un Dio
astrattamente al di 1a, chiuso nell’assolutezza di un Essere immutabile. Perd non si deve
nemmeno confondere la verita di Dio col processo salvifico, il mistero di Dio e 1’apertura al
trascendente dell’uomo. L’economia rivela il vero volto di Dio senza esaurirne la ricchezza,
poiché lo rivela al modo della storia. In tal senso, se il linguaggio storico-salvifico dice bene
la distinzione-derivazione delle tre persone divine, non riesce ad esprimere nella medesima
prospettiva la consustanzialitd nell’unica natura divina. E necessario percio «sdoppiare» la
prospettiva e considerare il mistero di Dio in sé (e non solo in rapporto a noi), per cogliervi le
condizioni radicali della verita trinitaria.

4.4. La Trinita come evidenza adeguata del segno offerto da Gesu Cristo

Dio, I’assoluto infinito mistero, si da a conoscere non semplicemente come 1’al di la
del finito, ma come unita di identita-differenza di finito-infinito, storia-verita,
immanenza-trascendenza e quindi Trinita economica-Trinita immanente. Occorre
mantenere la dialettica di identita-differenza, verita-liberta (gratuita). La teologia
trinitaria deve trovare la prospettiva e le categorie che permettano di mantenere questa
dialettica in tutte le sue dimensioni: da un lato quindi si deve verificare il riferimento
imprescindibile alle figure storiche dell’auto-manifestazione di Dio (Gesu Cristo e lo
Spirito) e dall’altro la reale trascendenza del Dio che si fa vicino nella rivelazione e che
rimanda alla verita eterna della Trinita immanente, nella liberta della sua manifestazione.
Proprio perché la mediazione salvifico-rivelatrice di Cristo & quella definitiva, essa esige
di risalire alla sua unita essenziale con Dio fino a ripensare la verita di Dio a partire dal
suo rapporto unico con Gesu Cristo. Ne deriva che il procedimento della teologia
trinitaria sara quello di trovare una prospettiva che renda ragione della singolarita di
Gesu: nella sua vicenda storica particolare si da I’assoluta e definitiva verita di Dio, non
nel senso che Gesu sia un’occasione particolare per parlare di Dio e dell’uomo, ma nel
senso che in Gesu si realizza nella storia la relazione eterna del Padre col Figlio suo
(unita), pur rimanendo vero anche nel caso di Gesu che Dio ¢ Dio e non uomo
(differenza). Gesu Cristo realizza in modo del tutto particolare il rapporto di unita-
differenza che esiste tra storia e trascendenza, liberta e verita. L’accesso al Dio di Gesu
significa il riconoscimento del Padre che invia il Figlio e lo Spirito: queste sono le
connotazioni profonde della singolare vicenda di Gesu di Nazaret.

(a) L’ evidenza simbolica del segno storico. || modo adeguato di leggere la vicenda di
Gesu come manifestazione nello Spirito della verita di Dio Padre e quello del
riconoscimento (di fede) in questa figura di rivelazione di un’anticipazione simbolica
della verita piena di Dio: nella storia libera e concreta di Gesu si da la verita di Dio che
interpella 1’'vomo a riconoscervi il segno adeguato del Dio che viene; la fede ¢
consapevole di non poter leggere adeguatamente il segno che e Gesu se non



anticipandovi la verita definitiva di Dio, non al modo di un’evidenza disponibile, bensi
al modo della percezione di un’evidenza simbolica, ossia della presenza di un mistero
piu grande, che I’apertura dell’'uomo alla verita del tutto coglie nel segno ma non
esaurisce. Nella fede in Gesu Cristo quale manifestazione della verita di Dio si realizza
dunque la struttura originaria della coscienza umana, aperta al reale in un’intuitiva
anticipazione simbolica, realizzata in una libera decisione storica (fede) e che richiede
una riflessiva mediazione concettuale (dottrina rivelata).

In effetti, I’apertura dell’uomo alla totalita dell’essere non puo essere pensata al modo
di una meta da raggiungere a partire da singole esperienze di realta finite e limitate.
Piuttosto la percezione intuitiva della totalita € il necessario orizzonte a partire dal quale
il finito puo essere colto come tale. Pertanto nella struttura originaria della coscienza c’¢
I’intuizione del tutto nelle sue parti, dell’unita nelle sue articolazioni“,

L’essere non ¢ colto separatamente né come finito né come infinito (assoluto), ma come
unita di identita-differenza di finito-infinito. L ’intuizione che coglie 1’essere in tal modo puo
essere definita come intuizione simbolica, in quanto percepisce in modo tendenziale e
anticipatorio 1’essere stesso che viene nella realta finita e lo conosce come cio che € ad un
tempo realmente presente eppure sempre sottratto alla presa diretta, ossia come cio che fonda
la realta finita e le da consistenza senza essere immediatamente e adeguatamente afferrato.
Nella realta simbolica si da la presenza e assenza, lo svelamento e il nascondimento di una
realta originaria. E proprio questo carattere simbolico dell’intuizione originaria ad esigere
una continua mediazione concettuale, che non puod pretendere di cogliere 1’essere,
I’originario in modo diretto ed esaustivo, in maniera onnicomprensiva (cosi che in occasione
di Gesu si possa parlare di Dio in sé e per sé, al di la della mediazione cristologica), ma solo
al modo di un chiarimento e di un’esplicitazione in un procedimento riflessivo
dell’anticipazione indiretta e tensionale, cercando di precisare i rapporti di identita e
differenza, cosi da riconquistare 1’unita originaria a partire da prospettive sempre nuove. In
questo procedimento la decisione libera di affidarsi ai segni dell’originario, riconoscendovi
la sua manifestazione reale, proprio a partire dalle indicazioni della sua presenza (pur nella
differenza), si realizza in concreto come atto di fede.

La fede trinitaria funziona proprio al modo del riconoscimento nella missione di
Cristo e dello Spirito dell’identita nella differenza del mistero di Dio con le sue
manifestazioni storico-simboliche. In questo riconoscimento di fede I’intuizione
anticipatrice esige che si mantenga nella teologia trinitaria il costante riferimento alle
figure storiche dell’auto-manifestazione di Dio in Gesu, cosi che la storia della
rivelazione rimane sempre il punto di partenza e di riferimento della riflessione trinitaria
(che non puo essere sostituito da un’idea metafisica di Dio). La mediazione concettuale
riflessiva cerchera, all’interno dell’intuizione simbolica anticipatrice, di precisare, in

% E come il riconoscimento dell'amore nei segni del suo manifestarsi. La verita di quest’amore ¢
’originario che precede e accompagna la conoscenza dei singoli segni della sua manifestazione, anzi ¢
’orizzonte all’interno del quali questi segni possono essere riconosciuti nel loro vero significato. Eppure
quest’amore, che ¢ in ognuno dei segni in cui si manifesta, non ¢ riducibile ad alcuno di quei segni,
benché ci possano essere dei segni privilegiati della sua verita. Per riconoscere quest’amore nei suoi
segni bisogna in qualche modo credervi, acconsentirvi nell’affidamento, e quindi decidersi per
quest’amore. L’amore va assunto come chiave di interpretazione di quei segni, che altrimenti
rimarrebbero slegati e privi di senso nella loro unita o muti nella loro particolarita irrelata. Il
riconoscimento di un amore vero ha la forma dell’anticipazione simbolica intuitiva che si attua nella
decisione fiduciale. La ricerca poi delle ragioni di quest’amore avra la forma della mediazione
concettuale e riflessa di qualcosa che ¢ irriducibile alle ragioni pensate e alla loro somma, poiché le
precede e le fonda, benché in esse realmente si renda percepibile e argomentabile.



conformita con le definizioni dogmatiche, le condizioni di identita-differenza della verita
di Dio nella sua manifestazione storica. Occorre dunque cogliere I’identita-differenza di
Gesu e del suo Spirito col mistero di Dio, senza vanificare la reale auto-comunicazione
del mistero trascendente nella storia e senza misconoscere il fatto che anche in queste
figure di auto-manifestazione Dio rimane trascendente rispetto alle condizioni storiche
del suo manifestarsi. E possibile realizzare questo equilibrio sullo sfondo di una
mediazione concettuale che vede nella realta singolare di Gesu e del suo Spirito
I’attuazione storico-simbolica di quell’unita di identita-differenza secondo cui
I’originario si presenta e che a partire da questa attuazione storica risale al mistero stesso
di Dio, la cui intrinseca articolazione trinitaria € pensata come il necessario fondamento
della manifestazione trinitaria di Dio, liberamente attuata nella storia della salvezza.
Questa mediazione concettuale avra quindi come punto di partenza una riflessione sulla
manifestazione trinitaria di Dio in Gesu e nello Spirito, colti nella loro caratteristica
qualita di congiungimento dialettico (identita-differenza) delle missioni storico-
temporali con le processioni divine eterne (generazione del Figlio e spirazione). Questa
comprensione simbolica della missione di Gesu e dello Spirito permette dunque di non
separare né di identificare semplicemente in un’unica prospettiva Trinita economico-
salvifica e Trinita immanente. Inserito nella prospettiva storico-simbolica, il rapporto tra
i due aspetti del mistero trinitario (Dio per noi e Dio in sé) si presentera come la
singolare, gratuita e libera, ma non assurda attuazione dell’unita di identita e differenza
di Dio con le figure della sua mediazione storico-salvifica definitiva.

(b) 1l valore strategico della categoria di “missione”. La categoria che meglio tutela
ed esprime questa dialettica di identita nella differenza della rivelazione, intesa come
libera auto-manifestazione di Dio, € quella di missione. Gesu Cristo nella sua verita
ultima dice la missione del Figlio eterno nella carne per effondere lo Spirito del Padre su
ogni uomo (Gal 4,4-7; Fil 2,6-11; Gv 3,16-17). In questa missione si da 1’unita di
identita e differenza di Dio stesso con la sua rivelazione, cioe si realizza la libera
decisione da parte di Dio di essere se stesso (I’eterna relazione di abbandono-possesso di
s¢ tra Padre e Figlio per lo Spirito nell’unita divina) nell’altro da sé (il creato e la storia).

L’analisi teologica deve mettere anzitutto in luce le dimensioni e 1 tratti qualificanti della
testimonianza su Gesu e lo Spirito, alla luce del loro singolare rapporto col mistero di Dio,
evitando due rischi estremi. Il rischio della teologia manualistica che metteva tra parentesi,
nella sua riflessione su Dio, ’esperienza storico-salvifica di Gesu e dello Spirito, a motivo di
una concezione metafisica dualista, che separava adeguatamente la verita dalla storia, e
quindi il mistero di Dio dalle sue figure storiche. Infatti questa teologia ricavava dalla storia
di Gesu e dello Spirito, attraverso le formule dogmatiche, I’affermazione della
consustanzialita di Cristo e dello Spirito con Dio e cercava di elaborare una concezione
trinitaria di Dio, senza piu tener conto dell’esperienza salvifica. In tal modo le analogie
trinitarie (naturali o psicologiche) finivano per funzionare al modo di un surrogato della
storia della salvezza, generando una separazione tra il mistero della Trinita e gli altri misteri
salvifici e quindi tra mistero divino in se stesso e storia della salvezza. In secondo luogo si
deve evitare il rischio di certa teologia recente, che pretende di abbracciare la totalita (di Dio
e della storia) a partire dalla storia della salvezza e riduce cosi la verita di Dio a cio che Dio
opera nell’ambito del processo storico di rivelazione. Si perde cosi la dimensione simbolica
dell’evidenza originaria e il rimando costitutivo alla trascendenza, che pur abita nella
rivelazione colta nella fede. Cosi la vicenda singolare di Gesu e dello Spirito non sono piu
segni storici dell’auto-comunicazione di Dio, ma si riducono o al costituirsi della verita di



Dio per noi o a sigle esemplari dell’indicibile mistero divino, racchiuso nella coscienza
umana ed espresso in alcuni simboli particolari.

L’idea di un’auto-comunicazione nella missione dunque e capace di rendere conto
dell’unita di identita e differenza a partire da un atto libero e gratuito di Dio, nel quale
questi si dona nella sua verita profonda. Nella missione si da la gratuita (non automatica
né necessaria) unita di cio che e Dio con cio che a altro da Lui. In tal senso il mistero di
Gesu Cristo-Spirito e il mistero di Dio che & se stesso (relazione di Padre-Figlio
nell’unita d’amore dello Spirito) nella vicenda storica particolare di Gesu. Ma I’evento
Gesu Cristo-Spirito non esaurisce il mistero di Dio e rimanda alla trascendenza di Dio
che ¢ se stesso in sé dall’eternita: il mistero ¢ veramente nella storia ma trascende la
storia, non nel senso che si & rimandati a un Dio nascosto e immutabile al di la della
storia, ma nel senso che le condizioni ultime ed eterne della rivelazione di Dio si
radicano nel mistero di Dio che ¢ se stesso in sé e per sé (e non solo nell’altro da sé).
Occorre mantenere una circolarita tra il Dio che ¢ se stesso in sé e per sé e nell’altro da
sé. In tal modo la Trinita immanente non sara intesa nello spazio della
concettualizzazione di un Dio immutabile, impassibile, perfettissimo e irraggiungibile, al
di la della storia. La concettualizzazione della verita di Dio deve restare legata
all’intuizione simbolica anticipatrice, che si da in relazione alle figure storiche dell’auto-
manifestazione di Dio. Qui ¢’¢ gia I’anticipazione della totalita del mistero di Dio nella
sua verita, che pur non ne esaurisce il contenuto.

(c) La scansione della sistematica trinitaria. Ricaviamo da queste considerazioni le
scansioni del percorso che elabora una dottrina sistematica sulla Trinita oggi.

(1) Occorre partire dall’economia, ossia dalle missioni del Figlio e dello Spirito,
elaborandone una definizione teologica, riassumibile nel concetto di auto-manifestazione
di Dio. In tali missioni infatti si tratta di realta consustanziali a Dio, per cui nel rapporto
di Cristo e dello Spirito con I'uomo si contempla 1’unita di cio che ¢ proprio di Dio con
cio che é altro da lui, unita non necessaria 0 automatica, ma attuata in forma di missione
e quindi come libera decisione. L’idea dell’auto-manifestazione di Dio dice bene questa
unita gratuita di cio che e proprio di Dio con cio che € altro da lui.

(2) Unendo le condizioni storiche dell’auto-manifestazione di Dio e le condizioni di
possibilita eterne, si opera il «risalimento alla Trinita immanente», quale fondamento e
origine della stessa manifestazione. Qui il discorso deve recuperare e illustrare le
categorie tradizionali impiegate per esprimere nelle sue dimensioni costitutive il mistero,
cercando di non smarrire la relazione alla storia della salvezza.

(3) Infine deve essere considerato il problema della natura o essenza del Dio cristiano,
che non va intesa come un dato al di la della dottrina trinitaria, bensi al modo di una
categoria sintetica, capace di cogliere il dato unitario e costante della realta divina nei
suoi quattro livelli: la vita immanente, la libera decisione di auto-manifestarsi, le forme
storiche dell’auto-manifestazione e le attitudini profonde dell’uomo, per le quali questi ¢
aperto alla manifestazione di Dio e lo puo incontrare secondo verita. La sigla che unifica
queste diverse dimensioni & proprio la definizione di «Dio amore».

Temi di studio



1) Una buona sistematica trinitaria, da tenere sullo sfondo per un confronto, & quella di
J. WERBICK, Dottrina trinitaria, in TH. SCHNEIDER (ed), Nuovo Corso di Dogmatica,
Queriniana, Brescia 1995, vol. 2, 579-580. E comunque utile approfondire le diverse
impostazioni delle parti sistematiche di manuali recenti. Segnaliamo quelle di G. FROSINI,
La Trinita mistero primordiale, EDB, Bologna 2000, 191-342, che apre con la Trinita
mistero d’amore e, dopo aver analizzato la teologia del Padre, del Figlio e dello Spirito,
studia il nesso tra Trinita/creazione e Trinita/redenzione, per passare infine all’analisi della
«Trinita vissuta», ossia alle implicazioni della dottrina trinitaria (per I'antropologia
personalista, la famiglia, la societa e la Chiesa) e giungere cosi all’'ontologia trinitaria. Si
puo vedere anche A. STAGLIANO, Il mistero del Dio vivente. Per una teologia dell’Assoluto
trinitario, EDB, Bologna 1996, 425-630, che parte dalla sfida attuale al monoteismo
trinitario e analizza la coscienza trinitaria nel magistero della Chiesa, per passare poi a
studiare il «risalimento» dal mistero di Gesu Cristo alla Trinitd immanente, inclusivo della
fede nel Figlio preesistente; analizza quindi il funzionamento del linguaggio e della
concettualita riguardo alla Trinita immanente, e giunge infine alla «Trinita mistero
d’amorey, alla luce dell’affidamento pasquale e in relazione al mistero del Padre, trovando
qui il senso della «buona notizia» trinitaria, ossia il fondamento di una speranza attuale e
per tutti. Invece E. SCOGNAMIGLIO, La Trinita nella passione del mondo. Approccio storico-
critico, narrativo e simbolico, Paoline, Milano 2000, 351-452, imposta la parte sistematica
sulla «natura simbolica» del mistero trinitario e partendo dal Figlio quale simbolo della
verita trinitaria passa alla Chiesa e all’'uomo quali simboli della Trinita per poi studiare la
Trinita nel contesto interreligioso. E invece pit «classica» 'impostazione di F.L. LADARIA, I
Dio vivo e vero. Il mistero della Trinita, Piemme, Casale M. 1999, 275-475, che dopo aver
esposto nella parte dogmatica il pensiero dei Padri e dei grandi Concili approfitta del
passaggio a Tommaso per riprendere Agostino e organizzare I'esposizione sulla «Trinita
immanente» secondo la scansione logica della «Trinitas in unitate», con le missioni, le
processioni, le relazioni e le persone divine, aggiornando solo la discussione recente sulla
nozione di «personay; dopo I'analisi delle figure del Padre, del Figlio e dello Spirito, passa
a considerare I'«unitas in Trinitate», cioé l'unita dell’essenza divina e i suoi attributi e modi
d’agire. Infine studia la conoscenza naturale di Dio e I'analogia. Questa sistemazione va
perd completata con I'analisi di alcune questioni attuali offerta in F.L. LADARIA, La Trinita
mistero di comunione, Paoline, Milano 2004.

2) Dall’analisi di queste parti sistematiche emerge il ricorrere dei seguenti temi centrali,
che meritano qualche approfondimento:

(a) Il nesso Pasqua-Trinita. Occorre valutare bene la centralita del tema ma anche il
mutamento di prospettiva riguardo al suo senso. Fin dall’'inizio della svolta moderna (Hegel
e il «venerdi santo speculativo») e poi nelle riprese di vari teologi (E. Jingel, J. Moltmann,
H.U von Balthasar) la teologia della croce e rimasta strettamente connessa alla storia della
salvezza, di cui realizza il cuore, svelandone la logica e quindi il ritmo di realizzazione. Di
recente la centralita della Pasqua rivela invece lo stile kenotico di un Dio che si relativizza
per mettersi in relazione e cosi manifesta la norma universale delllamore che si dona, piu
che realizzare un evento di mediazione definitivo. Apprezzare questo mutamento significa
entrare nella logica pluralista, che vorrebbe superare la logica «inclusivista» precedente.
Per valutare la portata e il senso di tale mutamento, che tiene a suo modo al centro |l



nesso tra Pasqua e Trinita, si vedano le proposte (spesso legate alla riflessione di H.
KUNG, Teologia in cammino. Un’autobiografia spirituale, Mondadori, Milano 1987; IDEM,
Ricerca delle tracce,Queriniana, Brescia 2003), presenti nei saggi raccolti da R.
SCHWAGER (ed), Christus allein?, Herder, Freburg-Basel-Wien 1998; M. VON BRUCK — J.
WERBICK (ed), Der einzige Weg zum Heil?, Herder, Freiburg-Basel-Wien1993. In area
francese un’analoga posizione € sostenuta con forza da C. GEFFRE, La singolarita del
cristianesimo nell’eta del pluralismo religioso, in Filosofia e Teologia 6/1 (1992) 38-58;
IDEM, Théologie chrétienne et dialogue interreligiux, in Revue de I'Institut Catholique de
Paris 38/1 (1992) 63-82. La tesi di questo autore € che la verita del cristianesimo é
relazionale e quindi relativa all’altro, perché fondata sul dono di sé che si svuota appunto
per ospitare l'altro. La sfida spirituale € proprio quella di un simile dono che ospita, fa
spazio. E questo il cuore della Pasqua e il senso della dottrina trinitaria. Per una reazione
organica a tale posizione, alla luce delle vere esigenze connesse alla singolarita di Cristo,
si veda A. STAGLIANO, L’impegno teologico per la «singolarita» di Gesu Cristo nel contesto
del pluralismo religioso, in G.F. CoFreLE (ed), Dilexit Ecclesiam. Studi in onore del prof.
Donato Valentini, LAS, Roma 1999, 319-349. Cerca di tenere insieme le due prospettive,
ossia il nesso tra verita trinitaria e dinamica kenotica pasquale da un lato (con attenzione
all'alterita) e I'unita della storia della salvezza (e della natura divina che in essa si rivela) E.
SALMANN, La natura scordata. Un futile elogio dell’ablativo, in P. CoDA — L. ZAK (ed),
Abitando la Trinita, Citta Nuova, Roma 1998, 27-43.

(b) La teologia dello Spirito. L'esigenza di rivedere la concezione della «personalita»
dello Spirito serve ad aggiornarne la comprensione a partire da una visione piu
relazionale/pericoretica della Trinita. Sulla questione della rinnovata comprensione della
personalita dello Spirito si veda B. SESBOUE, La personalita dello Spirito Santo nella
testimonianza biblica, nella teologia trinitaria recente e nell’esperienza storica della Chiesa
e degli uomini, in S. TANZARELLA (ed), La personalita dello Spirito Santo, San Paolo,
Cinisello Balsamo 1998, 21-60. Sulle implicazioni pit «comunionali e reciproche» di
guesta concezione, nel senso che lo Spirito come forza della risurrezione e della
generazione del Figlio entrerebbe gia nella relazione tra Padre e Figlio, creando maggiore
reciprocita tra i Tre, si veda F.X. DURRWELL, Lo Spirito Santo alla luce del mistero
pasquale, San Paolo, Roma 1985. Una sintetica ripresa della questione si trova in F.L.
LADARIA, La Trinita mistero di comunione, 231-319. Questa nuova concezione permette di
pensare 'unita comunionale della Trinita proprio «nello Spirito», piu che nel Padre o nella
divina essenza comune ai tre: si veda in generale il fascicolo di Lateranum 64/2-3 (1998),
dedicato allo Spirito Santo e una panoramica dello «status quaestionis» in N. CIOLA,
Cristologia e Trinita, Borla, Roma 2002, 15-72 (la prima parte, dedicata alla
pneumatologia). Per tutte queste questioni si puo vedere sinteticamente R. CANTALAMESSA,
“Utriusque Spiritus”. L’attuale dibattito teologico sullo Spirito Santo alla luce del “Veni
Creator”, in Rassegna di Teologia 38/4 (1997) 478-481. Una cosi profonda revisione della
comprensione dello Spirito permette di valutare in modo nuovo la presenza dello Spirito
nella vicenda di Gesu (riattivando le risorse di una cristologia pneumatica) e in particolare
nel mistero Pasquale. Infine questa nuova comprensione dello Spirito permette di
coglierne meglio il ruolo universalizzante, a volte anche «al di la» di Gesu Cristo.



(c) I mistero del Padre e il senso della paternita di Dio. Per un primo sguardo
panoramico sulla sfida attuale dell’annuncio del volto di Dio Padre, si veda ancora N.
CioLa, Cristologia e Trinita, 75-102. Segnaliamo tre contributi che, a diverso titolo,
concorrono a formare una teologia del Padre, incentrata di fatto su due temi chiave: il
primato, la fontalitd del Padre nella sua relazione al Figlio; la sofferenza di Dio e in
particolare del Padre. Il primo contributo € quello di C. PORRO, Mostraci il Padre, LDC,
Leumann (To) 1997, che mette in primo piano il primato e la fontalita del Padre e afferma
una certa sofferenza del Padre, distinguendo tra amore necessario nella Trinita e amore
libero delle creature. Il secondo contributo da approfondire & quello di J. GALOT, Notre
Pére qui est Amour, Secomed Mediation, Saint Maur 1999, che non si discosta molto,
nella sostanza, dalle posizioni gia segnalate in C. Porro, ma cerca di riunire tutti gli
elementi nel tema dellamore di Dio inteso come amore paterno. Da notare sono le
implicazioni per la generazione eterna del Figlio «per amore» e non tanto per operazione
intellettuale come il «concipere». Anche per lidea di una sofferenza di Dio Padre si
mantiene la distinzione tra I'essere di Dio e I'attivita divina, con cui accompagna il dolore
delle creature. Infine propone tesi anche originali e ardite, da valutare con pazienza F.X.
DURRWELL, Il Padre. Dio nel suo mistero, Cittd Nuova, Roma 1995, che ha suscitato un
certo dibattito, i cui interlocutori da privilegiare sono i gia segnalati F.L. Ladaria e N. Ciola.

3) Sul tema degli attributi di Dio € estremamente stimolante il lavoro di E. BRITO, Dieu et
I'étre d’aprés Thomas d’Aquin et Hegel, Presses Universitaires de France, Paris 1991. In
una prospettiva piu classica ma con un’impressionante informazione sui vari attributi si
veda B. DE MARGERIE, Les perfections du Dieu de Jésus Christ, Cerf, Paris 1981. Il teologo
contemporaneo piu attento al tema e con buone intuizioni rimane W. PANNENBERG,
Teologia Sistematica 1, Queriniana, Brescia 1990, 379-502. Il manuale recente che da piu
spazio al tema degli attributi di Dio e C. PORRO, Dio nostra salvezza. Introduzione al
mistero di Dio, LDC, Leumann (To) 1994, 235-328.

Un luogo strategico per valutare il senso e la pertinenza del discorso sugli attributi di
Dio € quello dell’«eccesso del male» e quindi della «sofferenza di Dio». A molti sembra
che sia proprio il «Dio che soffre con noi» l'unico volto di Dio capace di superare le
contestazioni dell’ateismo di protesta contro il dolore e la violenza. In tal senso si pud
apprezzare la recente problematica, espressa in opere come quella di H. HARING, Il male
nel mondo. Potenza o impotenza di Dio?, Queriniana, Brescia 2001; A. KREINER, Dio nel
dolore. Sulla validita degli argomenti della teodicea, Queriniana, Brescia 2000. Sul
versante del confronto con la filosofia offre un’autorevole riflessione Y. LABBE, Dieu contre
le mal. Un chemin de théologie philosophique, Cerf, Paris 2003; si veda anche J.M.
MALDAME, Le Scandale du mal. Une question posée a Dieu, Cerf, Paris 2001. Sulla
guestione della sofferenza di Dio, in dialogo critico con J. Moltmann e altre voci della
teologia contemporanea, si veda G. CANOBBIO, Dio puo soffrire?, Morcelliana, Brescia
2005. Una particolare attenzione all’'«eccesso del male» legato all’esperienza
dell’'Olocausto e alle sue ricadute sullimmagine di Dio € sempre attuale, come documenta
a titolo di esempio la reazione teologica e filosofica al discorso di BENEDETTO XVI, Dove
era Dio? Il discorso di Auschwitz, Queriniana, Brescia 2007.



	parte sistematica
	1. Trinità e Rivelazione
	1.1. La rivelazione come auto-manifestazione di Dio
	1.2. L’istanza barthiana
	1.3. Implicazioni teologiche dell’intuizione barthiana
	1.4 Valutazione e prospettive

	2. La Trinità e la storia: la passibilità di Dio nell’alleanza
	2.1. L’antinomia del teismo classico e la soluzione trinitaria
	2.2. L’istanza dell’alterità e passibilità storico-salvifica di Dio: una dottrina sociale della Trinità
	2.3. L’istanza critica della teologia ortodossa
	2.4. L’alterità personale come spazio del dono di sé nella «rappresentanza vicaria»

	3. La mediazione antropologica della verità del Dio Trinità
	3.1. Verso un’ontologia trinitaria: la novità cristiana nell’esperienza della realtà
	3.2. Il venire di Dio secondo la misura dell’auto-trascendenza dell’uomo inteso come spirito elevato per grazia
	3.3. Il mirabile accordo di Dio e dell’uomo in Gesù Cristo: la Trinità nel drammatico incontro di libertà finita e infinita
	3.4. Conclusioni

	4. Logica e dimensioni della teologia trinitaria
	4.1. L’auto-comunicazione di Dio: il dono e la mediazione
	4.2. Le dimensioni teologiche: Dio come evento di rapporto a sé e di altruismo
	4.3. La logica: unità di identità e differenza
	4.4. La Trinità come evidenza adeguata del segno offerto da Gesù Cristo



