FACOLTA TEOLOGICA DELL’ITALIA
SETTENTRIONALE

SCHEDE E MATERIALI
PER IL CORSO DI
DIRITTO CANONICO Il

ANNO ACCADEMICO 2015-2016

AVVERTENZE

Le pagine allegate non rappresentano delle vere e proprie “dispense” del corso, ma solo
delle schede che servono a facilitare la assistenza alle lezioni, presentandone
schematicamente il contenuto e riportando i principali riferimenti citati a lezione.

Esse rinviano anche a del materiale esplicativo in riferimento a quanto trattato nel corso
della lezione medesima indicando le modalita di reperimento.

Oggetto di esame sono: quanto illustrato in scuola (e sintetizzato nelle schede)
relativamente agli argomenti del programma del corso e quanto contenuto nel testo
indicato (con diretto riferimento a quanto integralmente scritto in riferimento ai canoni
citati sulle dispense).

Le “letture consigliate” indicate (e altre letture di simile taglio scelte dagli alunni e
preventivamente approvate dal professore) possono invece costituire occasione di utile
approfondimento e potranno essere portate all’esame, nella misura di una lettura scelta.

Nessun altro testo dattiloscritto (trascrizione di appunti, trascrizione da nastri, ecc.) €
mai stato rivisto o autorizzato dal docente.



FACOLTA TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE
ANNO ACCADEMICO 2015-2016

DIRITTO CANONICO 1l

prof. Marino Mosconi

PROGRAMMA

1. LA CHIESA UNIVERSALE (nozione di Chiesa; questione ecumenica e nozione di piena
comunione; il Romano Pontefice; il Collegio dei Vescovi; il governo della Chiesa
universale)

2. LE CHIESE PARTICOLARI (rapporto tra Chiesa particolare e Chiesa universale; diocesi
e Chiese particolari assimilate alla diocesi; il Vescovo e i suoi collaboratori; le leggi e
gli atti amministrativi singolari; la provvisione di uffici; le aggregazioni di Chiese
particolari)

3. LE PERSONE GIURIDICHE E LE ASSOCIAZIONI DI FEDELI
4. LA PARROCCHIA E | RAGGRUPPAMENTI DI PARROCCHIE

5. IL MINISTERO ORDINATO:

La formazione dei ministri ordinari
L’ascrizione dei chierici

Il sacramento dell’ordine

Lo statuto giuridico del ministero ordinato
La perdita dello stato clericale

6. GLI ISTITUTI DI VITA CONSACRATA E LE SOCIETA’ DI VITA APOSTOLICA

7. LA FUNZIONE DI SANTIFICARE DELLA CHIESA: DIRITTO LITURGICO, SACRAMENTI E
ALTRIATTIDI CULTO

8. LA FUNZIONE DI SANTIFICARE DELLA CHIESA: | SACRAMENTI DELL’INIZIAZIONE
CRISTIANA

9. LA FUNZIONE DI SANTIFICARE DELLA CHIESA: | SACRAMENTI DI GUARIGIONE
(Penitenza e Unzione degli infermi)

10. LA FUNZIONE DI SANTIFICARE DELLA CHIESA: IL MATRIMONIO
« cenni generali sulla dottrina canonica;
« il consenso;
« la preparazione alle nozze
« gli impedimenti;




« laforma celebrativa
« laconvalidazione.

11. LA FUNZIONE DI INSEGNARE DELLA CHIESA

12. LE SANZIONI NELLA CHIESA

13. L’AMMINISTRAZIONE DELLA GIUSTIZIA E LA TUTELA DEI DIRITTI NELLA CHIESA
(potesta giudiziaria; la procedura giudiziaria; la dichiarazione di nullita del matrimonio;
la procedura amministrativa; lo scioglimento del matrimonio non consumato)

14. CHIESA E COMUNITA’ POLITICA (nozione di diritto pubblico; la dottrina conciliare;
rapporti tra stato e Chiesa in Italia; intese con le confessioni non cattoliche; confessioni

religiose ed Europa)

15. L’ AMMINISTRAZIONE DEI BENI ECCLESIASTICI



Facolta Teologica dell'ltalia Settentrionale a.a. 2015-2016
Diritto Canonico 1l
(prof. M. Mosconi)

BIBLIOGRAFIA DI CARATTERE GENERALE

1. Testo fondamentale e il Codex luris Canonici (= CIC), in italiano Codice di
diritto canonico. Sono da ritenersi necessari, come parte inscindibile dal testo del
Codice (che deve essere approcciabile anche nel testo originale latino), oltre la
Prefazione, la costituzione di Giovanni Paolo Il Sacrae disciplinae leges, le
interpretazioni autentiche (per questa nozione cf can. 16), le variazioni ai cann. 750 e
1371 stabilite dal motu proprio Ad tuendam fidem (18 maggio 1998), le variazioni ai
cann. 1008, 1009, 1086, 1117 e 1124 stabilite dal motu proprio Omnium in mentem (26
ottobre 2009), le variazioni ai cann. 1671-1691 stabilite dal motu proprio Mitis ludex
Dominus lesus (15 agosto 2015).

Molto utile per lo studio e la consultazione ¢ la disponibilita delle cosiddette “fonti” e di
un “commento’ per ogni canone.

Integrazione necessaria al Codice per la Chiesa italiana sono le delibere della
Conferenza episcopale italiana e i pronunciamenti normativi complementari al Codice
della stessa.

Gli elementi sopra indicati (le ultime variazioni stabilite con il motu proprio Omnium in
mentem sono riportate su addenda da inserire, quelle stabilite con il motu proprio Mitis
ludex Dominus lesus sono reperibili sul sito internet della Santa Sede) sono reperibile
nel seguente volume, che costituisce il testo base obbligatorio:

* AA. Vv., Codice di diritto canonico commentato (a cura della redazione di

quaderni di diritto ecclesiale), Ancora Milano 20093,

Rappresenta sempre un testo fondamentale, che si intende gia acquisito relativamente
allo svolgimento di altri corsi la raccolta dei
* Documenti del Concilio Vaticano Il (in una qualsiasi edizione debitamente

autorizzata)



In generale, per i documenti della Santa Sede é di utilita la consultazione del sito:

* www.vatican.va
2. Come manuale per lo studio individuale, integrativo di quanto si espone nella
scuola relativamente agli argomenti trattati, il seguente testo, che costituisce il

riferimento principale anche se non unico delle lezioni:

* G.1.D.D.C., Corso istituzionale di Diritto canonico, Milano, Ancora 2005:

presentazione sintetica ma completa e ben argomentata della materia.

Altri testi di manuali in uso:

* AA.VV., Il diritto nel mistero della Chiesa (a cura del Gruppo italiano docenti di
diritto canonico), Roma, Pontificia Universita Lateranense. Si compone di quattro
volumi: vol. I: Principi generali. Storia del diritto canonico. Libro I del Codice; vol. II:
Libro 1l e 11l del Codice; vol. II: Libri 1V-VII del Codice. Chiesa e societa politica

(profili giuridici); vol. IV: sulle procedure canoniche;

* GHIRLANDA G.F., Il diritto nella Chiesa mistero di comunione, Roma, Paoline-

P.U.G.: commento piu analitico, anche se con un diverso sviluppo delle diverse parti.

3. Per un lavoro scientifico occorre conoscere 1’esistenza di alcuni strumenti:

* Communicationes: rivista pubblicata dal 1969 a cura della Pontificia Commissione
per la revisione del Codice e poi per la sua interpretazione autentica (ora: Pontifico
Consiglio per i testi legislativi). Pubblica, almeno in parte, gli schemi e i verbali delle
discussioni sui lavori di revisione della nuova codificazione latina (per quella orientale

cattolica c’¢ una analoga rivista: Nuntia);

* T’analisi testuale del Codex iuris canonici, disponibile su: www.intratext.it.


http://www.vatican.va/

4, Vi sono diverse riviste scientifiche di diritto canonico, sia italiane che estere.

Si segnala, in quanto sembra maggiormente adatta al tipo e al livello di accostamento
alla materia in un Istituto superiore di scienze religiose, la rivista Quaderni di diritto
ecclesiale. Essa, nata nel 1988, ha impostazione parzialmente monografica e mira a una
divulgazione di buon livello, indirizzandosi a non specialisti quali sacerdoti in cura
d’anime, studenti di materie teologiche, laici impegnati nella vita ecclesiale a vario
titolo. Le annate 1988-2007 sono disponibili su internet

(www.quadernididirittoecclesiale.orq). Costituiscono inoltre dei servizi di utilita della

rivista, offerti sul medesimo sito:
- i formulari (con formulari ad uso delle Curie diocesane);

- QDEonline (con un servizio di consulenza online)

Segnaliamo inoltre, in lingua italiana: Periodica de re canonica (della facolta di diritto
canonico della Pontificia universita Gregoriana), Apollinaris (della facolta di diritto
canonico della Pontificia universita Lateranense), lus Ecclesiae (della facolta di diritto
canonico dell’Universita della Santa Croce) e Ephemerides luris Canonici (della Facolta
di diritto canonico di Venezia).

5. Si segnala — quale opera di prima consultazione — il Nuovo dizionario di diritto
canonico, Frascati, Paoline 1993. La tavola generale delle voci ne consente un uso

organizzato, come se fosse un manuale.

6. Sono al contrario strumenti di approfondimento:

- AA. Vv., Comentario exegético al Codigo de Derecho Canonico (5 Voll.), Pamplona
19972

- AA. Vv, Diccionario general de Derecho Canonico (7 Voll.), Pamplona

7. Per un indice bibliografico si consulti il sito: www.giddc.org (del gruppo

italiano docenti di diritto canonico). A cura del medesimo gruppo é anche editata la
collana dei “Quaderni della Mendola” (I’indice ¢ disponibile presso lo stesso sito

internet), con gli atti degli incontri di studio annuali del gruppo.

6


http://www.quadernididirittoecclesiale.org/

8. Nello svolgimento del corso si danno per acquisite le nozioni del precedente
corso di Diritto Canonico, con particolare riferimento: alla qualificazione teologica e
filosofica del diritto e del diritto canonico; alla qualificazione propria della scienza
canonistica; ai principi ispiratori e ai criteri sistematici del Codex iuris canonici del
1983; all’esistenza e alla peculiarita del Codex canonum ecclesiarum orientallium; allo
storia del diritto canonico, con particolare riferimento alla formazione del Corpus iuris
canonici e alla prima Codificazione del 1917; alle nozioni fondamentali di cui al libro |
(soggettivita canonica, legge, consuetudine, decreto generale, atti amministrativi

singolari, ufficio ecclesiastico, atto giuridico, potesta di governo).

9. E consigliata la lettura del seguente articolo: MIRAGOLI E., | principali
strumenti di lavoro per lo studio del diritto canonico nei corsi teologici dei seminari, in
QDE 10 (1997) 67-82.



Facolta Teologica dell’ltalia Settentrionale a.a. 2015-2016

Diritto Canonico Il
(prof. M. Mosconi)

1. LA CHIESA UNIVERSALE

A - Il diritto canonico al servizio della Chiesa

Il diritto canonico riveste una peculiarita nell’ambito dell’esperienza giuridica. Senza
accedere in materia a teorie che tendono a divaricare fortemente i due campi (ad es. la
cosiddetta “analogia del diritto””) prendiamo le mosse dalla riconosciuta insufficienza
del ricorso al principio filosofico che sta alla base dell’esperienza giuridica umana in
quanto tale per spiegare senso e natura del diritto nella Chiesa (ubi societas ibi ius). Un
approccio inadeguato, sotto questo punto di vista, comporta il rischio di introdurre una
pericolosa dicotomia tra “due chiese”: della carita e della legge.

Le radici di tale peculiarita possono essere colte in riferimento a tre direttrici principali:
- ecclesiologica: a tutela della comunione ecclesiale (identita della Chiesa con sé
stessa);

- cristologica: il profilo non puramente carismatico della compagine ecclesiale (dato
fenomenologico) deriva dalla stessa natura teandrica di Cristo (si veda a tale proposito
anche la categoria classica del “fondatore della Chiesa” che deve essere armonizzata
con le acquisizioni delle altre discipline teologiche in merito);

- antropologica: 1’'uomo ¢ per se stesso compreso nella rivelazione di Dio e ha in Lui il
suo compimento (superamento del quadro puramente filosofico; cf Sap 2, 23: «si, Dio
ha creato 1’'uomo per I’incorruttibilita, lo ha fatto a immagine della propria natura»).

In particolare poniamo la nostra attenzione sull’aspetto ecclesiologico (il diritto
canonico ¢ infatti detto “della Chiesa” o “ecclesiale” in ragione del suo autore
immediato, del suo contenuto ma anche in qualche modo della sua stessa natura), che
comporta la necessita di considerare con attenzione la natura misterica della Chiesa, che
non ¢ semplicemente un tipo di societa umana (una “specie” del genere “societd”), ma
rappresenta una societa sui generis (muta il genus e non solo la specie rispetto all’idea

di societa).



Tale peculiarita ricade sull’origine della societa ecclesiale (da dove proviene e come si
entra a farne parte), sul suo destino e sulle modalita della sua presenza nel mondo (come
estranea al mondo ma anche come anima del mondo). Un’ulteriore ricaduta concerne il
rapporto tra dimensione esteriore ed interiore della socialita umana nell’ambito
ecclesiale: a differenza di altri ambiti aggregativi nella Chiesa infatti queste due
dimensioni si intrecciano profondamente, cosi che, ad es., il “bene comune esterno
giuridico” che puo essere definito come «il complesso delle condizioni e delle
istituzioni che permettono la realizzazione propria ai singoli fedeli e alla comunita» e da
intendersi come finalizzato al “bene comune interno” e, di converso, il bene interiore
della persona & indispensabile perché si realizzi il bene della societa ecclesiale (in
positivo si consideri la comunione dei santi; in negativo, le ricadute sulla Chiesa del

peccato dei singoli).

B — L’appartenenza ecclesiale: Chiesa cattolica e altre Chiese o comunita cristiane

Sono fedeli di Cristo (christifideles) coloro che, mediante il battesimo, sono incorporati
a Cristo e costituiscono il popolo di Dio (con le conseguenze circa la vocazione e la vita
di cui al can. 204, § 1) e godono pertanto della qualifica di persona fisica (can. 96).
Sono soggetti tuttavia alle leggi puramente ecclesiali del diritto canonico (che non sono
sconsiderate “di diritto divino™) solo i cattolici (can. 11 che unisce a questo criterio di
natura teologica il criterio psicologico, ovverosia l’'uso di ragione e il criterio
cronologico, ovverosia il compimento dei sette anni di etd; indirettamente le leggi
ecclesiastiche possono riguardare anche altre persone) e godono pertanto della pienezza
di diritti e di doveri (che pud divenire parziale se sussiste qualche difetto rispetto alla
comunione ecclesiale: seconda e terza condizione di cui al can. 96). Una soggezione
parziale puo darsi per i catecumeni (per i quali vale la condizione di cui al can. 206, che
rinvia a sua volta al can. 865, § 1 e al can. 788, § 3).

A un nucleo normativo comune per tutti i fedeli cattolici si aggiunge la peculiare
legislazione cui sono tenuti i fedeli in ragione dell’appartenenza alla Chiesa latina o alle
Chiese orientali (can. 1, normativa del CCEO), in base ai cann. 111-112. Completa il

patrimonio normativo cui € soggetto ogni fedele il diritto complementare delle



conferenze episcopali (o di altri raggruppamenti di Chiese) e il diritto di ogni Chiesa
particolare.

Sono cattolici quanti godono della piena comunione, secondo i tre vincoli espressi nel
can. 205 (della professione di fede, dei sacramenti, del governo ecclesiastico): il criterio
e oggettivo, prescinde dalla condizione morale e deve essere distinto dalla nozione di
comunione in senso spirituale, che rileva nel cammino verso la santita di ogni fedele.
Questa caratteristica rileva per la dipendenza dei fedeli rispetto al diritto positivo, tutti i
fedeli infatti appartengono all’unica Chiesa di Cristo e sono comunque vincolati al
diritto divino positivo o naturale (e per se anche alle leggi cui eventualmente 1’autorita
ecclesiastica volesse vincolarli).

Il rapporto tra Chiesa e Chiesa cattolica sono descritti nel can. 204, che al § 2 riprende
LG 8 con il termine subsistit. L’espressione non attenua la pretesa veritativa della
Chiesa cattolica e quindi non relativizza in alcun modo la nozione di Chiesa, ma indica
I’attenzione a cogliere in ogni manifestazione della Chiesa quegli elementi che tutte le
espressioni della vita cristiana portano con se e che sono parte della Chiesa stessa,
comunque unica e universale: cf intervento del Card. Ratzinger su LG 8 del 27 febbraio

2000 (www.vatican.va, quindi “curia romana”, poi “congregazione per la dottrina della

fede” e quindi “alcuni discorsi del prefetto/Ratzinger) e Congregazione per la dottrina
della fede, Risposte a quesiti riguardanti alcuni aspetti circa la dottrina della Chiesa,

29 giugno 2007 (www.vatican.va; cercare in “curia romana” quindi “Congregazione per
q greg p

la dottrina della fede”, quindi “documenti dottrinali™).

Per quanto riguarda la valutazione canonica delle singole comunita ecclesiali non
cattoliche (si noti bene che non sempre quando si parla di Chiesa si intende la Chiesa di
Cristo, si vedano i mormoni — Congregazione per la dottrina della fede, Risposta al
dubbio sulla validita del Battesimo conferito presso la Chiesa di Gesu Cristo dei Santi

dell’ultimo giorno, detta Mormoni, 5 giugno 2001: www.vatican.va; cercare in “curia

romana” quindi “Congregazione per la dottrina della fede”, quindi “documenti di
materia sacramentale” e quindi “Battesimo”), si devono distinguere le forme in cui non
vi ¢ successione apostolica (cristiane “protestanti”’) da quelle in cui € riconosciuta una
valida successione apostolica, sebbene manchi la piena comunione (Chiese ortodosse,
con attenzione alla distinzione tra Chiesa ritenute canoniche e altre denominazioni;

articolata la valutazione sui cosiddetti “vecchi cattolici”). In quest’ultimo caso si potra

10


http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/

parlare di vere Chiese particolari, sorelle (non sono sorelle tra loro la Chiesa cattolica e
la Chiesa ortodossa, ma le singole Chiese particolari) delle Chiese particolari cattoliche
(CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, dichiarazione Dominus lesus, 6 agosto
2000, nn. 16-17 e ID., Dichiarazione sull espressione Chiese sorelle, 30 giugno 2000:

Www.vatican.va; cercare in “curia romana” quindi “Congregazione per la dottrina della

fede”, quindi “documenti dottrinali”’), mentre nel primo caso si dovra parlare solo di
comunita ecclesiali, sempre all’interno dell’unica Chiesa universale. I fedeli di Lefebvre
e altre situazioni similari (ad es. la Chiesa “patriottica” cinese) non configurano una
Chiesa non cattolica, ma sono situazioni di violazioni del dovere di preservare la
comunione ecclesiale (can. 209) da parte di fedeli cattolici, che non sempre configurano

la mancanza di piena comunione di cui al can. 205.

C - Chiesa universale e Chiesa particolare

Il punto di partenza é la Chiesa intesa come popolo di Dio, con i valori e i limiti di
qguesta immagine (si deve notare come gli stessi riferimenti neotestamentari
all’espressione popolo di Dio non sono sempre chiaramente ecclesiologici, riferendosi
in primo luogo al popolo di Israele: Eb 4, 9: «E dunque riservato ancora un riposo
sabatico per il popolo di Dio»; 11, 25: «preferendo [Mosé] essere maltrattato con il
popolo di Dio piuttosto che godere per breve tempo del peccato»; 1 Pt 2, 10: «voi, che
un tempo eravate non-popolo, ora invece siete il popolo di Dio; voi, un tempo esclusi
dalla misericordia, ora invece avete ottenuto misericordia»), comunque privilegiata dal
Vaticano Il.

I rapporto tra il popolo di Dio nella sua interezza (“Ecclesia universalis” e “Ecclesia
universa”) e quelle sue porzioni che costituiscono le Chiese particolari ¢ espresso da LG
23 con la formula «in quibus et ex quibus» (can. 368), che evidenzia sia 1’aspetto
aggregativo della Chiesa universale (“totum ut summa”), sia la sua realizzazione in ogni
singola Chiesa particolare (“totum ut unum”). La Chiesa di Cristo ¢ quindi realmente
presente in ogni Chiesa particolare, che ha con se le caratteristiche della Chiesa
universale. Il rapporto tra le due realta non & quindi descrivibile con gli schemi tipici

delle aggregazioni politiche (struttura centrale amministrativamente decentrata,

11


http://www.vatican.va/

federazione, confederazione, accordo tra nazioni sovrane,...) ma con quello della
“mutua interiorita”.

In questo senso I’autonomia della potesta esercitata nelle Chiese particolari in rapporto
alla Chiesa universale deve essere letta nel senso del principio della “giusta autonomia”,
che si ispira solo per analogia al principio politico (e della dottrina sociale della Chiesa)
della sussidiarieta (per cui non effettua il livello superiore quanto é fattibile dal livello
inferiore).

Un principio importante che deve essere richiamato per comprendere il rapporto tra le
due dimensioni & quello della priorita ontologica e storica della Chiesa universale
rispetto alla Chiesa particolare, che deve essere colto nel suo significato autentico, senza
un’impropria identificazione tra la Chiesa universale ¢ le strutture che sono costituite
per il servizio della stessa (prima fra tutte la Santa Sede): cf CONGREGAZIONE PER LA

DOTTRINA DELLA FEDE, Communionis notio, 28 maggio 1992 (www.vatican.va; cercare

in “curia romana” quindi “Congregazione per la dottrina della fede”, quindi “documenti
dottrinali” - cf anche discorso del card. Ratzinger del 27 febbraio 2000:

www.vatican.va, quindi “curia romana”, poi “congregazione per la dottrina della fede” e

quindi “alcuni discorsi del prefetto/Ratzinger).

D — La suprema autorita della Chiesa

1 — 1l servizio dell’autorita:

La Chiesa si presenta come una societa gerarchica, sebbene il senso di questa
espressione deve essere letto nella sua peculiarita, come riferito al “gerarca” della
Chiesa, che e Cristo stesso e quindi con riferimento al modo con cui Cristo ha
interpretato e rinnovato il concetto stesso di autorita. La Chiesa riceve peraltro tale
compito nella linea della ministerialita (Lc 22, 27), del mandato ricevuto (Mt 28, 18-
20). In questo senso anche quando si afferma che nella Chiesa si intende che esista
un’autorita “suprema” (quella del Papa e del Collegio episcopale) si intende questo
limitatamente alla dimensione umana (non vi ¢ altra autorita umana superiore), restando
sempre e solo di Dio il carattere autoritativo supremo.

La gerarchia della Chiesa va considerata inoltre all’interno delll’unico popolo di Dio,

non al di fuori o sopra di esso: cf. I’ordine trai primi capitoli della Lumen gentium. Si

12


http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/

eviti pertanto ogni identificazione tra Chiesa e autorita, sia a livello universale, sia a
livello particolare (contrariamente al piu comune modo di esprimersi dei mass media).
Significativa in questo senso la scelta di non trattare piu il tema dell’autorita, come nel
Codice del 1917, nel De clericis in specie, ma nell'ambito del popolo di Dio, anzi, in
genere il Codice offre prima la descrizione delle strutture ecclesiali e solo dopo precisa
chi detiene in esse la responsabilita del governo.

2 - Il Romano Pontefice e il Collegio dei VVescovi:

Il testo del Codice risente della discussione conciliare sul rapporto tra il Papa e il
Collegio dei Vescovi come soggetti dell’autorita suprema. Il rapporto tra i due soggetti
e quello della inadeguata distinzione, trattata in LG 22ss (testo ripreso dal can. 330), da
leggersi alla luce della Nota explicativa praevia alla Lumen gentium. Si tratta di
riscoprire la collegialita episcopale e la responsabilita di tutti i Vescovi su tutta la
Chiesa, senza che questo comporti il preterire l'autorita del Papa, che resta invece
riferimento imprescindibile per il darsi stesso della comunione ecclesiale: il principio e

quello della “hierarchica communio”.

Il Romano Pontefice: definizione e potesta (can. 331 e can. 333, 88 1 e 3). La sua

autorita riguarda la Chiesa universale ma puo anche estendersi alle Chiese particolari,
infatti & detta ordinaria, suprema, piena, immediata e universale: i termini adottati
devono essere letti alla luce del contesto apologetico in cui sono sorti e vanno collocati
nell’ambito del carattere collegiale dell’esercizio del ministero petrino. Principio guida
¢ quello delle necessita della Chiesa, che storicamente ha determinato 1’estensione
concreta dell’esercizio della potesta petrina: questo da un lato esige Si deve evitare una
preventiva limitazione nell’ordinamento canonico delle competenze del Papa e
dall’altro pone I’istanza di modulare sempre 1’esercizio della potesta in riferimento alla
giusta autonomia dei singoli vescovi e quindi della Chiesa particolare (can. 333 8§ 2 e
prospettive ecumeniche, secondo le indicazioni dell’enciclica di Giovani Paolo II, Ut

unum sint, 25 maggio 1995: www.vatican.va; cercare in ‘“archivio Papi” quindi

“Giovanni Paolo II”, quindi “encicliche”).
Per quanto concerne la cessazione dell’ufficio del Papa e la condizione di vacanza della

sede (can. 335 e can. 359 per i Cardinali), la scelta del nuovo Romano Pontefice

13


http://www.vatican.va/

(conclave) e I’inizio del suo pontificato vi ¢ una normativa propria che si & consolidata
nel corso degli anni con riferimento al collegio dei Cardinali (can. 332 § 1 e Cost. apost.

Universi Dominici Gregis del 22 febbraio 1996 www.vatican.va; cercare in “archivio

Papi” quindi “Giovanni Paolo II”, quindi “costituzioni apostoliche”; con successivo
ripristino della richiesta della maggioranza tramite motu proprio di Benedetto XVI in
data 11 giungo 2007 e le altre modifiche introdotte sempre da Benedetto XV1 col motu
proprio Normas nonullas del 2 febbraio 2013, che prevalentemente tiene conto della

situazione di vacanza della sede per rinuncia: per entrambi i testi: www.vatican.va;

cercare in “Benedetto XVI” quindi “motu proprio”), si vedano anche i compiti del
Cardinale Decano, del Cardinale Proto-Diacono (can. 355) e del Camerlengo (la camera
apostolica é relativa alla condizione di vacanza della sede).

Per quanto riguarda le cause della cessazione dall’ufficio, il diritto oltre alla morte
prevede la possibilita della rinuncia (can. 332 8§ 2: non si tratta di una dimissione, ma di
un atto di riconsegna del mandato alla Chiesa che, sebbene non necessiti di
accettazione, deve essere legittimo, cann. 187-189), mentre non sono riprese
espressamente dal diritto vigente le categorie canonistiche tradizionali della decadenza

ipso facto del Papa “pazzo” o “eretico”.

Il Collegio dei Vescovi: nel suo rapporto con il Papa e mai senza di esso (can. 330)

rappresenta 1’insieme di tutti i Vescovi che hanno ricevuto la consacrazione
sacramentale e sono in comunione gerarchica con il capo e i membri del collegio stesso,
cosi che nessun Vescovo dispone di potesta legittima al di fuori di tale comunione (can.
336, cf I’esempio del caso Lefebvre nella lettera di Benedetto XVI del 10 marzo 2009).
Modalita suprema e solenne di esercizio dell’autorita del Collegio ¢ il Concilio
ecumenico (can. 337 § 1), che é detto tale in riferimento alla totalita dei Vescovi che
sono nel Collegio (sono ordinati Vescovi e sono nella comunione gerarchica); puo
essere assegnato un ruolo in Concilio, purche non deliberativo, anche a chi non é
Vescovo (can. 339). L’attivita del Concilio ¢ condotta dagli atti del Papa, che lo deve
convocare e ne deve approvare, confermare e promulgare le decisioni; si interrompe in
caso di sede romana vacante (cann. 338, 340 e 341 § 1; cf il caso del Concilio di
Costanza).

14


http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/

Una seconda modalita di esercizio dell’autorita del Collegio ¢ quella dell’intervento
convergente da parte dei Vescovi dispersi per il mondo o un’altra modalita che il Papa
stesso abbia promosso o liberamente recepito (can. 337 §§ 2-3 e can. 341 § 2), sebbene
quest’ultima possibilita rappresenti una modalita di esercizio dell’autorita che attende

ancora di essere adeguatamente esplorata.

3 — 1l Sinodo dei Vescovi:

Istituito da Paolo VI (m.p. Apostolica sollicitudo, 15 settembre 1965) su indicazione di
Christus Dominus 5, il Sinodo dei Vescovi & una delle modalita con cui i Vescovi
prestano il loro aiuto all’esercizio dell’ufficio petrino (can. 334), non si tratta pertanto di
un’espressione del Collegio dei Vescovi in quanto tale ma di una partecipazione al
ministero universale del Papa, nel segno della collegialita.

La descrizione del Sinodo dei Vescovi di cui al can. 342 ne precisa identita e scopo
(consigli per la salvaguardia e I’incremento della fede e dei costumi, nell’osservanza e
nel consolidamento della disciplina ecclesiastica e per studiare i problemi riguardanti
I’attivita della Chiesa nel mondo) nonché la potesta, ordinariamente consultiva, salvo
che il Papa conceda potesta deliberativa nel singolo caso (can. 343).

L’attivita del Sinodo dei Vescovi € condotta, in fase di indizione, di conclusione e
durante i lavori, dal Papa (can. 344 e can. 347). Cariche stabili sono quelle del
Segretario generale e del Consiglio di Segreteria, cui si aggiungono di volta in volta i
Segretari speciali (can. 348).

Le modalita di celebrazione del Sinodo sono principalmente due (cann. 345-346):

- generale: pud essere ordinaria (maggioranza di membri eletti nelle Conferenze
episcopali) o straordinaria (maggioranza di membri stabiliti in ragione dell’ufficio dal
diritto proprio);

- speciale (ad es. i sinodi continentali).

Per le modalita di celebrazione del Sinodo si veda quanto previsto dallo specifico Ordo

del 29 settembre 2006 (www.vatican.va, quindi scegliere “curia romana” e poi “sinodi

dei vescovi”), una presentazione sintetica € riportata alle pagg. 342-343 del Codice di
diritto canonico commentato.
L’istituto attende una migliore definizione per un piu incisivo servizio alla collegialita

della Chiesa. Papa Francesco ha interpretato in modo per certi versi innovativo I’istituto

15


http://www.vatican.va/

giuridico del Sinodo, pur senza modificare a oggi la normativa. Questi i cambiamenti
introdotti: il Sinodo straordinario € stato utilizzato come preparatorio del Sinodo
ordinario; le conclusioni del Sinodo straordinario sono state immediatamente
pubblicate, con le indicazioni dei voti ricevuti (pubblicando anche le parti non
approvate); le richieste di pareri sulla base dei lineamenta (per il Sinodo ordinario erano
lineamenta le conclusioni del Sinodo straordinario), per predisporre 1’instrumentum
laboris, sono state rivolte alla comunita cristiana a tutti i livelli. Non sono mancate
ovviamente delle incertezze nello sviluppo di una procedura modificata in modo tanto

rilevante.

4 - | Cardinali:

Si tratta di un vero e proprio Collegio (can. 349) scelto liberamente dal Papa (creazione
e pubblicazione, caso dei cardinali in pectore: can. 351 8§ 2-3) tra quanti sono almeno
presbiteri (non & sempre stato cosi nella storia) e, salvo eccezioni, se non lo sono gia in
precedenza, devono essere ordinati Vescovi (can. 351 § 1: scelta introdotta da Giovanni
XXII).

Ai cardinali competono tre responsabilita principali:

- I’elezione del Papa;

- I’assistenza al Papa, agendo collegialmente (concistoro ordinario o straordinario: can.
353);

- ’assistenza al Papa agendo singolarmente (ad es. come membri dei dicasteri romani;
oppure come legati a latere o inviati speciali, can. 358) o come gruppi (ad es. il gruppo
degli nove Cardinali istituito da Papa Francesco mediante chirografo del 28 settembre
2013, a seguito di suggerimento emerso nelle Congregazioni generali che hanno
preparato il Concistoro: per aiutare il Santo Padre nel governo della Chiesa universale e
per studiare un progetto di revisione della costituzione apostolica Pastor Bonus sulla
Cura romana).

I cardinali preposti ai dicasteri della Santa Sede presentano la rinuncia al loro ufficio al
compimento del settantacinquesimo anno di eta (can. 354). Il principio é ribadito nel
«Rescriptum ex audientia SS.mi sulla rinuncia dei Vescovi diocesani e dei titolari di

uffici di nomina pontificia del 3 novembre 2014» (www.vatican.va, quindi scegliere

«segreteria di stato» e poi «parolin», anno 2014), che non apporta tuttavia novita

16


http://www.vatican.va/

(contrariamente a quanto segnalato dagli organi di stampa, il verbo ai cann. 401 e 354 &
infatti lo stesso «rogantur»).

Storicamente i Cardinali derivano dal clero romano (analogamente a quanto avvenuto in
altre diocesi), sebbene oggi il loro legame con Roma sia formale e trova espressione
nella suddivisione, legata al concetto di titolo cardinalizio (can. 357 § 1), nei tre ordini:
episcopale (sette diocesi suburbicarie), presbiterale (vescovi di sedi episcopali),
diaconale (cardinali della curia romana): can. 350. La piu importante carica interna al
Collegio e scelta dai cardinali Vescovi ed e quella del Decano, cui si affianca quella del
Sottodecano (can. 352 e can. 350 § 4), cui compete il titolo della sede di Ostia.

La natura romana del Collegio € oggi meno accentuata, anche per il nuovo compito
assunto dai Cardinali al servizio della Chiesa universale (si veda I’ampliamento del
numero, in una prima fase con riferimento ai “settanta anziani” ¢ in una successiva ai
centoventi elettori, accentuandone progressivamente 1’internazionalita e rendendo
facoltativa la residenza romana: can. 356); il Papa del resto non é solo il Vescovo della
diocesi di Roma (sebbene sia tale soltanto in quanto Vescovo di Roma) e non riveste piu
neppure il titolo di Patriarca di Occidente (cf Pontificio Consiglio per I'unita dei
cristiani, Comunicato circa la soppressione del titolo patriarca d’occidente nell’annuario
pontificio, a partire dall’edizione 2006), anzi in questo senso si comprende meglio
anche la presenza nel collegio dei Patriarchi d’Oriente (can. 350 8§88 1 e 3). Si tratta di
rileggere il ruolo della sede romana in una chiave piu marcatamente universale. Tultti i
Cardinali godono del diritto di esenzione dalla giurisdizione locale e di altre competenze
loro assegnate dal diritto (can. 357 § 2) e reperibili dell’elenco di privilegi e facolta in
materia liturgica e canonica che e reperibile in: Communicationes 31 (1999) 11-13.

5 - La Curia Romana:

La Curia romana ¢ la realta di cui il Papa abbisogna per trattare le questioni della Chiesa
universale (non é il Vicariato di Roma, che assiste il Papa nel compito di Vescovo
dell’Urbe) ed agisce in suo nome e con la sua autorita (nei limiti previsti dal diritto) per
il bene e a servizio delle Chiese particolari (can. 360). | soggetti della Curia romana
possono rientrare nella definizione di “Santa Sede” o “Sede Apostolica” (can. 361).

La Legge peculiare che presiede alla Curia romana é la Costituzione apostolica Pastor

Bonus (28 giugno 1988; Codice di diritto canonico commentato, pp. 1338-1469), che ¢

17



stata ampiamente rimaneggiata, sotto il profilo dell’elenco dei dicasteri (introduzione
del Pontificio Consiglio per la Promozione della Nuova Evangelizzazione) e delle
competenze (sono passati: alla Congregazione del Clero la competenza sulle dispense
del clero e la competenza sui Seminari; al Pontificio Consiglio per la Promozione della
Nuova Evangelizzazione la competenza sulla catechesi; alla Rota Romana le
competenze sulle dispense per i matrimoni non consumati e sulla nullita del Sacramento
dell’ordine).

La costituzione evidenzia le note di vicarieta (nn. 7-8) e collegialita (n. 10) della Curia,
il suo servizio all’unita (n. 11) e il suo carattere pastorale (artt. 33-35).

La composizione della Curia (can. 361) prevede la distinzione in dicasteri (Segreteria di
Stato, Congregazioni, Tribunali, Pontifici Consigli, Uffici) e la presenza di altri
organismi (vedi Codice di diritto canonico commentato, pagg. 361-362), un ruolo
particolare é assegnato alla Segreteria di Stato nelle sue due sezioni.

Un capitolo a parte ¢ il profondo ripensamento della struttura della Curia romana con
riferimento alle attivita economiche e alle competenze dell’APSA e dello IOR. Sono
state introdotte, in questi anni: I’ Autorita di Informazione Finanziaria (Benedetto XVI,
motu proprio La Sede apostolica, 30 dicembre 2010 e Francesco, motu proprio La
promozione, 8 agosto 2013; lo statuto & stato approvato il 15 novembre 2013), la
Segreteria per 1’economia (Francesco, motu proprio Fidelis dispensator et prudens, 24
febbraio 2014; Francesco, motu proprio Trasferimento della sezione ordinaria
dell’APSA alla Segreteria per I’economia, 8 luglio 2014; lo statuto é stato approvato il
22 febbraio 2015), il Consiglio per 1’economia (Francesco, motu proprio Fidelis
dispensator et prudens, 24 febbraio 2014; lo statuto é stato approvato il 22 febbraio
2015) e I’Ufficio del Revisore generale (lo statuto ¢ stato approvato il 22 febbraio
2015). La Prefettura per gli affari economici e ancora presente tra gli organismi della
Curia romana, sebbene il suo ruolo sembra essere stato sostanzialmente assorbito dagli

organismi di recente costituzione.

6 - | Leqgati del Romano Pontefice:

Sono rappresentanti del Papa con un duplice riferimento (can. 363): civile (Stati e
organizzazioni internazionali: can. 365) ed ecclesiale, che e poi il loro compito

principale (Chiese particolari: can. 364). Il Codice stabilisce il diritto alla loro libera

18



designazione e all’invio (can. 362), che deriva teologicamente dall’unita della Chiesa
universale ed e riconosciuto nel diritto internazionale per la soggettivita propria
attribuita alla Santa Sede (da non confondere con lo Stato della Citta del Vaticano).

Per esercitare compiutamente la sua missione il legato del Papa e sottratto alla
giurisdizione locale, gode di alcune prerogative liturgiche (can. 366) e non cessa dal
proprio incarico neanche in condizione di vacanza della sede romana (can. 367).

Si distinguono: delegati apostolici; nunzi o internunzi; reggitori o incaricati d’affari,

anche ad interim; inviati; delegati; osservatori; legati a latere.

Bibliografia

P. BIANCHI, Il potere giudiziario del Romano Pontefice, in Quaderni di diritto
ecclesiale 13 (2000), 64-82

M. CALvI, La vigilanza del Romano Pontefice. Una limitazione alla vita delle Chiese
locali, in Quaderni di diritto ecclesiale 13 (2000), 46-63

D. Cito, Il Papa supremo legislatore, in Quaderni di diritto ecclesiale 13 (2000), 32-45
G. MARCHETTI, Il diritto peculiare per [’elezione del Romano Pontefice, in Quaderni di
diritto ecclesiale 22 (2009), 258-274

M. MoscoNl, La potesta ordinaria, suprema, piena, immediata e universale del
Romano Pontefice e il principio della necessitas Ecclesiae, in Quaderni di diritto
ecclesiale 13 (2000), 6-31

M. MOSCONI, L’elezione del Romano Pontefice come espressione del suo ufficio di
«perpetuo e visibile principio e fondamento dell’unita sia dei Vescovi sia della
moltitudine dei fedeli» (LG 23), in Quaderni di diritto ecclesiale 22 (2009), 228-257

D. SALVATORI, La cessazione dell ufficio del Romano Pontefice, in Quaderni di diritto
ecclesiale 22 (2009), 275-282

G. TREVISAN, Osservare il segreto secondo la costituzione Universi Dominici Gregis, in
Quaderni di diritto ecclesiale 22 (2009), 283-291

Quaderni della Mendola: Chiese particolari e Chiesa universale, Glossa Milano 2003.

19



Facolta Teologica dell’ltalia Settentrionale a.a. 2015-2016

Diritto Canonico Il
(prof. M. Mosconi)

2. LE CHIESE PARTICOLARI

A — Le Chiese particolari e ’autorita in esse costituita

1 - Le Chiese particolari:

Definizione con richiamo di LG 22 e forma tipica della diocesi in rapporto alle forme
assimilate (can. 368).
L’erezione compete alla suprema autorita; godono per il diritto stesso di personalita

giuridica (can. 373).

La diocesi (can. 369) é identificata in tre elementi strutturali:

- la porzione del popolo di Dio;

- il Vescovo come pastore;

- il presbiterio.

Dinamicamente si riconoscono tre realta:

- I’azione dello Spirito santo che coaduna;

- il Vangelo;

- I’Eucaristia.

Il scopo €& quello di rendere presente e operante la Chiesa stessa, non e solo
un’esperienza di vita ecclesiale (religiosi, associazioni, movimenti,...). Le parrocchie
sono «parti distinte» della diocesi, di diritto ecclesiastico, e possono essere
diversamente raggruppate (can. 374).

Il territorio & elemento identificativo ma di carattere accessorio (can. 372).

Sono assimilate alla diocesi le seguenti realta (cann. 368; 370-371):

- prelatura territoriale (anticamente “nullius”);

- abbazia territoriale (anticamente “nullius™);

- prefettura apostolica (nelle zone di missione, affidata a un presbitero);

- vicariato apostolico (nelle zone di missione, affidato a un vescovo);
20



- amministrazione apostolica stabilmente eretta (per situazioni peculiari, anche di tipo
personale);
- non é elencata nel codice perché ha legge propria, la costituzione apostolica di

Giovanni Paolo I, Spirituali militum curae del 21 aprile 1986 (www.vatican.va, quindi

“archivio Papi”, “Giovanni Paolo II”, “costituzioni apostoliche), ma ¢ assimilabile alla

Chiesa particolare come ordinariato personale, 1’ordinariato militare.

Sono ordinariati personali anche quelli previsti per gli anglicani che entrano nella piena
comunione: cf Bendetto XVI, costituzione Anglicanorum coetibus, 4 novembre 2009 e

le Norme complementari (www.vatican.va, quindi “Benedetto XVI”, “costituzioni

apostoliche”), si tratta di una forma particolare con giurisdizione non cumulativa e con
delle peculiarita normative (es. criteri di appartenenza, modalita di scelta dell’ordinario,
ammissione agli ordini e celibato, libri liturgici, consiglio di governo, consiglio per gli
affari economici, consiglio pastorale).

Diversa la realta delle prelature personali (can. 294), che possono avere come fine
I’adeguata distribuzione dei presbiteri o [’attuazione di speciali opere pastorali
(missionarie per le diverse regioni o per le categorie sociali) e che sono costituite da
presbiteri o diaconi con la possibilita di stipulare convenzioni con i laici (can. 296). In
virtu di tali caratteristiche e secondariamente della sistematica codiciale non possono
essere dette Chiese particolari.

L’unico esempio ¢ 1’Opus Dei che tuttavia rientra con difficolta nel quadro normativo
del Codice (si pensi all’importanza della missione laicale nel pensiero del fondatore).

Si consideri in ogni caso la peculiarita che puo assumere ogni prelatura in ragione degli
statuti (cann. 295 e 297), anzi sotto questo punto di vista possono essere ipotizzati nuovi

utilizzi di questa figura giuridica.

2 -_| Vescovi:

Secondo la dottrina del Concilio I’episcopato ¢ descritto come radicato nel sacramento
dell’ordine ¢ quindi derivante per diritto divino dalla consacrazione dei successori degli
apostoli (si oppone a tale visione I’ipotesi dell’episcopato come forma del diritto

positivo in cui I'autorita del Vescovo deriva dal Papa; a sostegno di questa visione: la

21


http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/

possibilita di conferire i poteri giurisdizionali del Vescovo a un presbitero e il fatto che
non vi siano atti sacramentali del Vescovo che non possano essere compiuti da un
presbitero).

Si distingue ’attivita di santificare (connessa direttamente al sacramento dell’ordine) da
quelle di insegnare e governare, per le quali si richiama il requisito necessario della
comunione gerarchica, senza la quale tali funzioni non sono esercitabili (esempio dei
Vescovi della Fraternita di S. Pio X — lettera di Benedetto XVI del 10 marzo 2009:

www.vatican.va, quindi “Benedetto XVI”, “lettere”, “2009”).

Si distinguono (can. 376):

- Vescovi diocesani (forma propria e tipica dell’episcopato) e Vescovi con il titolo di
Chiese particolari assimilate alla diocesi (nel caso del Vicariato apostolico e
dell’ Amministrazione apostolica stabilmente eretta il Vescovo che svolge il compito di
ordinario ha un altro titolo);

- Vescovi coadiutori (col titolo della diocesi a cui sono destinati, di cui devono essere
nominati vicari generali - can. 406 8 1 - ma di cui non sono ancora pastori), chiamati a
collaborare con i Vescovi diocesani e a subentrare loro in caso di vacanza della sede
(can. 409);

- Vescovi titolari (con il titolo di una sede che non & piu tale) chiamati a collaborare con
I Vescovi diocesani come ausiliari (devono essere nominati vicari generali o episcopali:
can. 406 § 2), anche con facolta speciali (in questo caso devono essere nominati vicari
generali: can. 406 § 1);

- Vescovi titolari, chiamati a collaborare con la Santa Sede (da dopo il Concilio, in
connessione alla riflessione sull’origine della potesta, sono tali anche 1 Segretari dei
Dicasteri pontifici, sebbene sia in atto una riflessione in merito) o a altre forme di
servizio ecclesiale (ad es. la conferenza episcopale);

- Vescovi emeriti (il titolo di emerito pud anche essere assunto da un Vescovo
diocesano che passa a svolgere un diverso ministero, ma ordinariamente si tratta degli
anziani o di coloro che per altro motivo non possono proseguire nel ministero: can.
402).

Il titolo di Arcivescovo indica semplicemente il Vescovo di una Diocesi che ha il titolo

di Arcidiocesi.

22


http://www.vatican.va/

Per la nomina si tratta di una libera scelta del Papa (can. 377 8 1, si ricusano al § 5 le

nomine subordinate al giudizio dell’autorita civile, sebbene queste sopravvivono
laddove previste dai concordati vigenti, cosi ad es. nei paesi di lingua tedesca), valutata
I’idoneita (can. 378, anche con ’ausilio di specifica indagine). Non si prescinde tuttavia
da una consultazione (can. 377 88 2-3): i Vescovi riuniti in provincia o in conferenza
episcopale o singolarmente sono invitati a suggerire nominativi per un elenco di
possibili candidati; nel caso di una specifica sostituzione il legato del Papa chiede una
relazione al VVescovo uscente e sente alcuni Vescovi, presbiteri, diaconi e laici «distinti
per saggezza» per formulare una terna (per gli ausiliari la terna & proposta dal VVescovo
diocesano: 8 4); la Congregazione per i Vescovi esamina la questione con il giudizio
della Segreteria di Stato e sottopone la decisione al Papa, che effettua la scelta definitiva
(anche al di fuori della terna). Dalla scelta sono dati di norma tre mesi entro i quali
I’ordinazione (can. 379). Sono dati invece quattro mesi o0 due mesi (se gia Vescovo: si
distinguono elezione all’episcopato o trasferimento di sede) per procedere alla presa di
possesso (can. 382), che deve essere preceduta dalla professione di fede e dal
giuramento (can. 380) e deve essere effettuata in una celebrazione liturgica davanti al
clero e ai fedeli (possibile anche per procura; diversa la procedura per ausiliari e

coadiutori: can. 404).

Il Vescovo diocesano dispone di tutta la potesta ordinaria, propria e immediata richiesta

per I’esercizio del suo ufficio pastorale, nei limiti stabiliti dal diritto o da specifico
provvedimento pontificio (can. 381).

I suoi compiti sono declinati: verso le diverse categorie di fedeli (can. 383), verso i
presbiteri (can. 384), verso la vita consacrata (can. 385), verso il ministero della Parola
(can. 386), verso il compito della santificazione (cann. 387-390, presiedendo il culto con
pontificali in diocesi e soprattutto nella cattedrale), verso il governo (cann. 391-392: da
solo esercita la potesta legislativa; per la potesta giudiziaria dispone dell’aiuto del
Vicario giudiziale e dei giudici; per la potesta esecutiva dispone dell’aiuto del Vicario
generale e dei Vicari episcopali; in ogni caso € suo compito vigilare e promuovere la
disciplina), nella rappresentanza della diocesi (can. 393), verso [’esercizio

dell’apostolato (can. 394), comporta 1’obbligo di residenza (can. 395), comporta la

23



visita pastorale (cann. 396-398), comporta la periodica visita ad limina e la relazione al
Papa (cann. 399-400).

Si definisce impedita la sede episcopale (can. 412) quando il Vescovo non puo
esercitare il suo ufficio per prigionia, confino, esilio o inabilita (distintamente é trattato
il caso del Vescovo che non puo esercitare il suo ufficio in ragione di una pena: can.
415). In questa situazione (can. 413), se non vi € il Vescovo coadiutore, la diocesi €
affidata a una persona scelta previamente dal Vescovo stesso, indicando un elenco
ordinato di persone destinate a tale compito, aggiornato almeno ogni tre anni (il
Metropolita custodisce tale elenco); se manca anche 1’elenco spetta al Collegio dei

Consultori eleggere un sacerdote che regga la diocesi in condizione di sede impedita.

Si definisce vacante la sede quando cessa 1’ufficio del Vescovo diocesano: per morte,

rinuncia accettata dal Papa (I’invito ¢ a presentare la rinuncia all’ufficio episcopale con i
settantacinque anni o, con maggiore insistenza, quando vi sono motivi di infermita o
un’altra grave causa: can. 401 § 1 e § 2), trasferimento o privazione, can. 416.

In tale situazione si prevede la provvisoria assunzione della responsabilita della diocesi
da parte del Vescovo ausiliare (il pit anziano per promozione se sono piu di uno) o, in
sua assenza, del Collegio dei Consultori (can. 419), con la potesta del Vicario generale
(can. 426). Entro otto giorni il Collegio dei Consultori deve poi procedere (can. 421 e
can. 425) alla nomina della figura che regge ad interim e con poteri limitati la diocesi:
I’amministratore diocesano (in precedenza detto vicario capitolare). Durante il suo
mandato I’amministratore diocesano non si puod procedere a innovazioni (can. 428, sono
stabilite specifiche limitazioni), cessano i Consigli presbiterale e pastorale diocesano e
vengono meno le cariche dei vicari (can. 417 e can. 481), salvo che siano Vescovi
ausiliari (can. 409 § 2). La Santa Sede pud ovviare alle procedure diocesane
intervenendo con la nomina di un amministratore apostolico, che puo avere la potesta
dell’amministratore diocesano o quella del Vescovo stesso, cosi come andra precisato

nel decreto di nomina.

B — I raggruppamenti di Chiese particolari

24



1 — Le Province ecclesiastiche

Le Province ecclesiastiche sono la figura storica di raggruppamento di Chiese, che
associa a una sede principale, detta del Metropolita delle sedi che ad essa si riferiscono,
dette suffraganee, con la finalita di promuovere 1’azione pastorale comune e di favorire i
mutui rapporti tra VVescovi diocesani (can. 431 § 1). Si tratta di una struttura che gode di
personalita giuridica (can. 432 § 2) e che é obbligatoria per tutte le diocesi (can. 431 §
2) sebbene sussistano ancora oggi, soprattutto in Italia, sedi immediatamente soggette
alla Santa Sede e quindi prive di Metropolita. All’autorita (can. 432 § 1) del Metropolita
che deriva dall’unione con il Papa (can. 435 e can. 437: Arcivescovo con il simbolo del
pallio, sebbene il titolo arcivescovile possa essere assegnato anche a diocesi che non
sono sede del Metropolita) si unisce quella del Concilio provinciale (che comprende,
sebbene senza voto deliberativo, anche fedeli non Vescovi: can. 443) e quella
dell’assemblea dei Vescovi della Provincia. La concreta dimensione delle Province é
molto diversa; in Italia sono sovente molto piccole e le loro competenze reali sono di
conseguenza molto limitate. | compiti di vigilanza del Metropolita (can. 436),
storicamente rilevanti, sono oggi meno significativi.

Il titolo di Patriarca (Gerusalemme, Venezia, Lisbona, Indie orientali e Indie
occidentali) e quello di Primate (in riferimento alla nazione) non hanno che prerogativa
di onore nella Chiesa latina (can. 438).

2 — Le Regioni ecclesiastiche

Le regioni ecclesiastiche sono strutture facoltative, introdotte recentemente nel diritto
come aggregazione di Province (can. 433), senza determinarne [’estensione
(inizialmente si pensava potessero essere il corrispettivo territoriale delle Conferenze
episcopali nazionali). Hanno un certo rilievo in Italia dove sono parzialmente
sovrapposte alle regioni civili (a volte sono composte di una sola Provincia
ecclesiastica), godono di riconoscimento civile e in parte riprendono la suddivisione
regionale stabilita per i tribunali ecclesiastici (si veda il Codice di diritto canonico
commentato, p. 403). Il governo della regione e affidato alla assemblea dei Vescovi
della regione e specifiche competenze sono riconosciute anche dalla CEI.

Il Codice prevede la possibilita di un concilio plenario, a livello dell’intera conferenza

episcopale (cann. 439-441).

25



3 — Le Conferenze episcopali

La forma di collaborazione tra Vescovi (ed equiparati, il criterio € il servizio pastorale:
can. 450 e can. 454) piu comune dopo il Concilio & quella delle conferenze episcopali,
al servizio della promozione del bene che la Chiesa offre agli uomini (can. 447).
Normalmente (can. 448) sono a livello nazionale (e la nazione non coincide sempre con
lo stato: es. Inghilterra e Galles; Scozia), sebbene possano esservi conferenze episcopali
regionali o sopranazionali (ad es. il CCEE e la COMECE in Europa e il CELAM in
america latina).

Le competenze delle Conferenze episcopali nazionali sono stabilite dal diritto (can.
455), che in particolare precisa i limiti in ambito legislativo, salvo che non si chieda alla
Santa Sede di poter legiferare in altre materie (ad es. il decreto sulla riservatezza della
CEIl); le decisioni assunte devono poi essere trasmesse alla Santa Sede (can. 456).

Lo statuto (can. 451) determina le modalita di funzionamento della conferenza
episcopale; principali organi sono: 1’assemblea dei Vescovi (per sé ¢ il vero organo
sovrano); il Consiglio episcopale permanente (can. 457); il Presidente (can. 452: deve
essere Vescovo diocesano); i Vice Presidenti e il Segretario Generale (can. 458); le
Commissioni episcopali; gli uffici e i servizi.

Lo statuto teologico di tali assemblee é stato approfondito nel Sinodo dei Vescovi del
1985 e nel motu proprio di GIovANNI PAOLO I, Apostolos suos del 21 maggio 1998

(www.vatican.va, “archivio Papi”, “Giovanni Paolo II”, “motu proprio”), che evidenzia

come non si tratti propriamente di assemblee collegiali e definisce le modalita per
I’esercizio della potesta di magistero (con voto unanime o con 1’assenso dei due terzi e
recognitio della Sede Apostolica; non sono atti di magistero gli interventi del presidente
o del segretario).

Crescenti sono gli organismi stabili delle Conferenze episcopali e crescente ¢ il loro
ruolo nel rapporto con gli stati nazionali. In Italia il rilievo della CEI é segnato anche
dalle competenze assunte in ambito economico, soprattutto con riferimento alla gestione
dei fondi derivanti dalla percentuale di imposta sul reddito delle persone fisiche (0,8 %)

che i cittadini possono devolvere alla Chiesa cattolica.

C - La struttura delle Chiese orientali (cattoliche)

26


http://www.vatican.va/

La Chiesa cattolica, unica perché universale, conosce al suo interno una
differenziazione tra la Chiesa latina (detta anche di occidente, sebbene il termine non
appare adeguato a designare quella che e oggi la Chiesa latina e peraltro lo stesso Papa
non applica piu a se il titolo di patriarca di occidente) e le Chiese orientali (la
distinzione poggia storicamente sulla divisione in due parti dell’Impero romano nel 395
ed ¢ ancora attuale anche all’interno della Chiesa cattolica perché, nonostante il grande
scisma del 1054, rimangono nella piena comunione cattolica diverse comunita cristiane
orientali; cf Orientalium Ecclesiarum 2-6 del Vaticano 1), con la peculiare identita di
queste ultime, che non sono soggette al Codice di diritto canonico (can. 1: nella plenaria
del 1981 si decise di non usare il termine “latino”?) ma al Codice dei Canoni delle
Chiese d’Oriente (CCEOQ), che a sua volta lascia ampio spazio al diritto particolare.

La nozione fondamentale ¢ quella di Chiesa “sui iuris”, che identifica specifiche
tradizioni liturgiche (il concetto & quello di rito, comprensivo di una profonda
dimensione culturale) e normative. Il fedele non appartiene quindi genericamente a una
sola Chiesa orientale (come invece accade per la Chiesa latina) ma a una specifica
Chiesa sui iuris, normalmente composta a sua volta da pitu Chiese particolari.

Le singole Chiese particolari possono godere di diversi livelli di autonomia; in
particolare si distinguono, in ordine di autonomia decrescente:

- Chiese patriarcali,

- Chiese arcivescovili maggiori (simili come grado di autonomia ai patriarcati),

- Chiese metropolitane (che possono essere 0 meno sui iuris),

- semplici eparchie (corrispondenti alle diocesi).

Nei primi due casi la scelta dei Vescovi avviene sulla base di un elenco concordato con

la Santa Sede ed é pressoché autonoma.

! Tradizioni: Alessandrina (Chiesa Copta, Patriarcale e Chiesa Etiopica, Metropolitana sui iuris);
Antiochena (Chiesa Sira, Patriarcale; Chiesa Maronita, Patriarcale; Chiesa Siro-Malankarese,
Arcivescovile Maggiore); Armena (Chiesa Armena, Patriarcale); Caldea (Chiesa Caldea, Patriarcale e
Chiesa Siro-Malabarese, Arcivescovile Maggiore); Costantinopolitana (Chiesa Bielorussa; Chiesa
Bulgara; Chiesa Greca; Chiesa Ungherese; Chiesa Italo-Albanese; Chiesa Melkita, Patriarcale; Chiesa
Rumena, Arcivescovile Maggiore; Chiesa Rutena, Metropolitana sui iuris; Chiesa Slovacca; Chiesa
Ucraina, Arcivescovile Maggiore; Chiesa lugoslava; Chiesa Albanese; Chiesa Russa; Chiesa Macedone).
2 “Communicationes” 14 (1982), 123 ¢ 129.

27



La figura monocratica (si tratti del Patriarca, dell’Arcivescovo maggiore o del
Metropolita) condivide sempre la sua autorita con il Sinodo, da cui dipende per tutte le
decisioni rilevanti.

La presenza di fedeli orientali nei territori latini pud richiedere la costituzione di
apposite strutture giuridiche per favorire la loro cura pastorale, € il caso degli esarcati e

degli ordinariati per i fedeli di rito latino.

D — La struttura interna delle Chiese particolari

1 - 1l Sinodo diocesano:

Oltre alle norme del Codice si veda il documento: Congregazione per i Vescovi —
Congregazione per 1’evangelizzazione dei popoli, Istruzione sui Sinodi diocesani del 19

marzo 1997 (www.vatican.va Curia romana/ Congregazioni/ Congregazione per i

Vescovi).

Nel Sinodo sono convocati i sacerdoti ma anche tutti i fedeli (secondo i criteri del can.
463, possono esserci anche delegati di altre Chiese o comunita ecclesiali non cattoliche)
per aiutare il Vescovo in ordine al bene di tutta la comunita (can. 460). Si tratta della
forma tipica e piu partecipata di condivisione delle scelte diocesane, con potesta
legislativa (sebbene il sinodo in quanto tale sia consultivo e il legislatore resti il solo
Vescovo: can. 466).

Spetta al Vescovo, udito il Consiglio presbiterale, decidere circa I’indizione del Sinodo
(can. 461), convocarlo (can. 462 § 1) e presiederlo (can. 462 8§ 2; con possibilita di

delega).

2 - La Curia diocesana:

Il Codice offre solo poche indicazioni sulle curie diocesane, che assumono un volto
molto diverso nelle singole diocesi. Si tratta della realta che rende possibile con le sue
funzioni il servizio del Vescovo alla diocesi e quindi i suoi compiti ricalcano quelli del
Vescovo. Come si sottolinea pertanto nel Codice (can. 469) la funzione pastorale del
Vescovo, cosi si deve evidenziare il ruolo (per certi versi nuovo) pastorale degli
organismi pastorali della Curia, senza per questo dimenticare la sua funzione

amministrativa (sia in senso economico che nel senso di tutto quanto concerne il volto

28


http://www.vatican.va/

giuridicamente organizzato del servizio episcopale), mentre I’ambito giudiziale (can.
472) é autonomamente organizzato, principalmente mediante il tribunale diocesano.

Pochi sono gli uffici strettamente previsti dal Codice, a cui si aggiungono gli organismi
previsti dal diritto particolare. Per delineare il volto della Curia per ognuno di tali
organismi devono essere precisati i diversi incarichi personali previsti (per la nomina e i
requisiti: cann. 470-471) ed inoltre le diverse funzioni svolte a livello collegiale
(consigli, consulte,...), cosi come dovra stabilire un apposito statuto. La conduzione
della curia, sotto il profilo del coordinamento dell’attivita e della cura del servizio reso

dai vari addetti, e affidata al moderatore di curia (can. 473 § 2).

Sono previste dal diritto le seguenti figure:

- 1l vicario generale (can. 475, requisiti can. 478): & un compito obbligatorio e possono
esserne costituiti anche piu di uno. La sua potesta esecutiva si estende su tutta la diocesi
e su tutti i temi che il diritto o il Vescovo non riservino a sé (can. 479 8 1), sempre che
anche queste ultime non vengano a lui affidate per “mandato speciale”. La natura
vicaria della potesta sta a indicare che e stabilmente annessa a un ufficio, benché non sia
propria. Assume ordinariamente anche il compito di moderatore di curia.

- | vicari episcopali (can. 476): si tratta di una nuova figura introdotta dal Concilio, che
appartiene alla categoria degli ordinari di luogo (can. 134 § 2) ed esercita la sua
competenza per un territorio o un ambito di competenza (ad es. il vicario per la vita
consacrata) o per i fedeli di un certo rito o per un gruppo determinato di persone (can.
476). Puo ricevere “mandati speciali” dal Vescovo (can. 479 § 2) e non puo
intromettersi in cio che il Vescovo o il vicario generale riservano a sé.

- L’insieme di tutti i vicari puo dare luogo al Consiglio episcopale (can. 473 § 4),
normalmente di grande rilievo nella vita diocesana, sebbene si tratti di un’istituzione
recente, poco configurata dal diritto.

- Il Cancelliere: cann. 482ss. Si tratta dell’ufficio piu tradizionale della curia diocesana
ed é esemplato sulle cancelleria delle corti europee. Compito principale (ma con molti
possibili adattamenti nel diritto particolare) ¢ curare la redazione e 1’archiviazione degli
atti, che devono godere della sua controfirma (can. 474). Viene qualificato come notaio
e segretario di curia. Il cancelliere € assistito nel suo compito dagli altri notai di curia e

puod avere uno o piu assistenti, con la qualifica di vice cancelliere.

29



- L’archivio (cann. 486-491): si distinguono I’archivio corrente, 1’archivio segreto e
’archivio storico; puo essere previsto anche 1’archivio di deposito, intermedio tra quello
corrente e quello storico. Circa 1’accesso agli archivi la norma di riferimento ¢ quella
del can. 487, cui si aggiungono le disposizioni proprie per I’Italia in materia di
riservatezza (cf Codice commentato, pp. 1523 ss.).

- Il Consiglio per gli affari economici: offre il suo parere circa I’andamento della
gestione economica della diocesi (in alcuni caso il Vescovo deve ottenere il suo
consenso: can. 1277) ed € un organismo di garanzia, cura anche la redazione del
bilancio (can. 493). Si tratta di un organismo presieduto dal Vescovo o da un suo
delegato ed & composto da almeno tre fedeli integri ed esperti, scelti dal VVescovo stesso
con mandati quinquennali (can. 492). Opportuno che disponga di un proprio
regolamento.

- L’Economo (can. 494). Si tratta della figura esecutiva cui compete amministrare i beni
della diocesi, tenendone un rendiconto aggiornato. La sua nomina compete al Vescovo
uditi il Consiglio per gli affari economici e il Collegio dei Consultori, con mandati

quinguennali.

3 - 1l Consiglio presbiterale:

Si tratta del “senato del Vescovo” che lo coadiuva nel governo al fine di promuovere
piu efficacemente il bene pastorale di quella porzione di popolo di Dio che e la diocesi
(can. 495). Il suo consiglio assume la forza di un vero e proprio votum, sebbene di
carattere consultivo (can. 500 § 2) e il suo parere é talvolta necessario, a norma del
diritto: I’obbligo di ascoltare il suo parere (da interpretarsi strettamente, alla luce del
can. 127) e previsto in sette casi (pit uno per I'ltalia): cann. 461 8 1, 515 § 2, 531, 536 §
1,1215 8§ 2, 1222 § 2, 1263, art. 33 delle Norme su enti e beni ecclesiastici in Italia.

Ne fanno parte sacerdoti eletti (circa la meta) dal presbiterio (can. 498) con criteri di
rappresentativita (per ministero e zone della diocesi: can. 499), nominati dal Vescovo e
connessi a determinati uffici diocesani (can. 497), con mandati limitati nel tempo (can.
501 § 1). Il suo funzionamento é stabilito da uno statuto approvato dal Vescovo (can.
496), cui compete anche convocarlo, presiederlo, rendere noti gli esiti del suo contributo
(can. 500 § 3) e individuare le materie da sottoporre ai suoi lavori o almeno approvare le

richieste che provengono per la trattazione di un determinato tema (can. 500 § 1).

30



4 - 1l Collegio dei Consultori:

Si tratta di un gruppo stabile di presbiteri (tra sei e dodici), nominarti dal VVescovo ogni
cingue anni tra i membri del Consiglio presbiterale (can. 502). Svolge la funzione di
organo di garanzia nella vacanza della sede e da il suo parere sotto il profilo pastorale
per gli atti amministrativi di maggiore rilievo. In alcuni caso il Vescovo abbisogna del
Suo consenso per poter agire (can. 1277). Opportuno che disponga di un proprio

regolamento.

5 - 1l Capitolo dei Canonici:

Si tratta di un collegio di sacerdoti con compiti prevalentemente liturgici (can. 503); il
pit importante € quello della cattedrale sebbene possono esservi capitoli legati alle
chiese di maggior rilievo, detti collegiali.

Tutti i canonici sono nominati dal Vescovo (can. 509), udito il capitolo stesso. Tra le
cariche capitolari si deve prevedere un presidente del capitolo (can. 507, variamente
denominato) e almeno la funzione del canonico penitenziere (can. 508; sono tradizionali
inoltre le figure del canonico teologo, del maestro di coro, del cancelliere capitolare,
dell’arcidiacono, ...). Le sue funzioni istituzionali storiche sono state assorbite dal
Collegio dei Consultori e dal Consiglio presbiterale, salva la possibilita di conferimento
di specifiche funzioni su indicazione della conferenza episcopale (can. 502 § 3). Ogni
capitolo deve disporre di propri statuti approvati dal VVescovo, i cui contenuti minimali
sono stabiliti dal diritto (cann. 505-506).

Nel caso in cui la chiesa capitolare coincida con la parrocchia si devono distinguere le

rispettive funzioni: can. 510.

6 - 1l Consiglio pastorale diocesano:

A differenza del consiglio presbiterale non & un organismo obbligatorio in ogni diocesi,
sebbene la scelta di istituirlo non sia arbitraria ma dipende da quanto suggerito al
Vescovo dalla situazione pastorale (can. 511).

La sua composizione deve rispecchiare il popolo di Dio nella varieta dei suoi
componenti (consacrati, chierici e soprattutto laici, ovviamente distinti per fede sicura,

buoni costumi e prudenza), secondo quanto precisato dalle norme diocesane, che

31



devono garantire una vera rappresentanza che tenga conto: delle diverse zone della
diocesi, delle condizioni sociali, delle professioni, del ruolo nell’apostolato tanto dei
singoli quanto delle associazioni (can. 512). Il consiglio assume mandati temporanei ed
e costituito dal Vescovo (can. 513).

Al Vescovo spetta convocare il consiglio (almeno una volta all’anno), presiedere le
sedute e rendere note le materie trattate. Il Consiglio pastorale dispone di voto
consultivo (can. 514).

Ogni consiglio pastorale deve avere i suoi statuti.

Si deve articolare la competenza propria del consiglio pastorale diocesano (can. 511:
studiare, valutare e proporre conclusioni operative su quanto riguarda le attivita
pastorali della diocesi) con quella del consiglio presbiterale (can. 495 § 1: coadiuvare il

Vescovo nel governo della diocesi).

Bibliografia

J. BEYER, Apostolos suos, motu proprio di Giovanni Paolo II sull attivita collegiale dei
vescovi di rito latino, in Quaderni di diritto ecclesiale 12 (1999), 394-400

G. BRuGNOTTO, Figure di governo della diocesi sede vacante e applicazione del
principio “nihil innovetur ”, in Quaderni di diritto ecclesiale 26 (2013), 134-149

M. CaLvi, Vicari episcopali o delegati vescovili?, in Quaderni di diritto ecclesiale 18
(2005), 55-69

L. Lorusso, La designazione dei vescovi nel Codex canonum Ecclesiarum orientalium,
in Quaderni di diritto ecclesiale 12 (1999), 46-57

G. MARCHETTI, Origine e significato nell'ordinamento canonico delle province e delle
regioni ecclesiastiche, in Quaderni di diritto ecclesiale 23 (2010), 132-157

F. MARTI, Gli ordinariati per i fedeli di rito orientale: una ricostruzione storico-
giuridica, in Quaderni di diritto ecclesiale 28 (2015), 16-37

G.P. MoNTINI, La diocesi comunita capace di ricevere le leggi, ossia il vescovo
diocesano legislatore, in Quaderni di diritto ecclesiale 20 (2007), 117-125

G.P. MoNTINI, La territorialita della Chiesa patriarcale (can. 78 § CCEO). Il
presupposto degli ordinariati per fedeli orientali in territorio latino, in Quaderni di
diritto ecclesiale 28 (2015), 10-15

32



M. Mosconi, "Favorire la comunione tra i Vescovi e la solidarieta tra le Chiese™:
un‘opportunita e una sfida per la provincia (e la regione) ecclesiastica, in Quaderni di
diritto ecclesiale 23 (2010), 186-212

M. MoscoNl, Arriva il nuovo vescovo: l'organizzazione del governo della diocesi
all'inizio dell'episcopato, in Quaderni di diritto ecclesiale 26 (2013), 162-193

M. MoscoNl, Le strutture della Chiesa particolare per la cooperazione missionaria: il
centro (l'ufficio) missionario diocesano, in Quaderni di diritto ecclesiale 28 (2015),
279-298

P. PAVANELLO, Il consiglio episcopale (can. 473 § 4), in Quaderni di diritto ecclesiale
18 (2005), 70-78

P. PAVANELLO, La corresponsabilita nel governo della diocesi durante la sede vacante,
in Quaderni di diritto ecclesiale 26 (2013), 150-161

A. PERLASCA, | vicari generali ed episcopali, in Quaderni di diritto ecclesiale 18
(2005), 31-54

A. PERLASCA, La potenza legislativa del vescovo diocesano nelle conferenze episcopali,
in Quaderni di diritto ecclesiale 20 (2007), 145-155

A. PERLASCA, Gli ordinariati e gli esarcati per i fedeli orientali in relazione alle Chiese
in territorio latino, in Quaderni di diritto ecclesiale 28 (2015), 38-51

C. REDAELLI, Natura e compiti della Curia diocesana, in Quaderni di diritto ecclesiale
7 (1994), 140-153

C. ReDAELLI, | regolamenti del Collegio dei Consultori e del Consiglio per gli affari
economici della diocesi, in Quaderni di diritto ecclesiale 9 (1996), 109-130

C. REDAELLI, Le regioni ecclesiastiche in Italia, in Quaderni di diritto ecclesiale 13
(2000), 403-433

G. SARzI SARTORI, La designazione del vescovo diocesano nel diritto ecclesiale, 12
(1999), 7-34

G. SARzI SARTORI, | vicari del vescovo e [’esercizio della “‘vicarieta’ nella Chiesa

particolare, 18 (2005), 6-30

A. ZAMBON, Le regioni ecclesiastiche e la Conferenza Episcopale Italiana, in Quaderni
di diritto ecclesiale 23 (2010), 158-185.

Libri:

33


http://www.unilibro.it/find_buy/Scheda/libreria/autore-marchetti_gianluca/sku-774396/la_curia_come_organo_di_partecipazione_alla_cura_pastorale_del_vescovo_diocesano_.htm
http://www.unilibro.it/find_buy/Scheda/libreria/autore-marchetti_gianluca/sku-774396/la_curia_come_organo_di_partecipazione_alla_cura_pastorale_del_vescovo_diocesano_.htm
http://www.unilibro.it/find_buy/Scheda/libreria/autore-marchetti_gianluca/sku-774396/la_curia_come_organo_di_partecipazione_alla_cura_pastorale_del_vescovo_diocesano_.htm

G. MARCHETTI, La curia come organo di partecipazione alla cura pastorale del

vescovo diocesano, Roma 2000

Quaderni della Mendola: Chiese particolari e Chiesa universale, Glossa Milano 2003.

34


http://www.unilibro.it/find_buy/Scheda/libreria/autore-marchetti_gianluca/sku-774396/la_curia_come_organo_di_partecipazione_alla_cura_pastorale_del_vescovo_diocesano_.htm
http://www.unilibro.it/find_buy/Scheda/libreria/autore-marchetti_gianluca/sku-774396/la_curia_come_organo_di_partecipazione_alla_cura_pastorale_del_vescovo_diocesano_.htm

Facolta Teologica dell’ltalia Settentrionale a.a. 2015-2016

Diritto Canonico Il
(prof. M. Mosconi)

3. LE PERSONE GIURIDICHE E LE ASSOCIAZIONI DI FEDELI

A - 1l concetto di Persona giuridica

Per persona a livello giuridico si intende il soggetto titolare di diritti e doveri, dando per
presupposta la soggettivita personale di ogni uomo che non abbisogna di una
qualificazione giuridica specifica (ad es. nel can. 747 § 2 il riferimento alla «persona
umana» e a qualsiasi essere umano e non a chi e persona nella Chiesa).

La nozione concerne in primo luogo 1’individuo, ovverosia la persona fisica che il can.
96 identifica sic et simpliciter con il battezzato. Il patrimonio concreto di diritti e di
doveri di ogni persona fisica dipendera tuttavia da due aspetti ulteriori:

- La “condizione” giuridica di ogni fedele, che determina il grado esatto di diritti e
doveri inerenti al singolo soggetto (condizione canonica, diversita dei carismi, ..).

- La comunione ecclesiastica (che coinvolge anche la dimensione interiore e pud
esprimersi in diversi gradi) e la situazione del fedele rispetto alle legittime sanzioni che
pud aver ricevuto (sanzioni penali o disposizioni amministrative, ad es. leggi
inabilitanti).

Il concetto di persona giuridica pud essere a questo punto introdotto in analogia alla
suddetta nozione laddove si ha un soggetto unitario di diritti e doveri, fornito di capacita
giuridica propria, che non e una persona fisica né si identifica con le persone che
concorrono a formarlo o che lo amministrano (can. 113 § 2). Per un’adeguata
comprensione del concetto si veda [’interpretazione autentica del can. 1737 che
distingue: I’agire come singoli di piu persone che costituiscono un gruppo; 1’agire
unitariamente da parte di piu persone che costituiscono un gruppo; 1’agire con una
propria soggettivita da parte di un gruppo composto da piu persone, che solo
caratterizza la situazione propria della persona giuridica.

Le persone giuridiche hanno le seguenti caratteristiche:

e sono costituite da un insieme di persone (universitas personarum, can. 115 § 2:

almeno tre, si distinguono persone collegiali, non collegiali e miste) o di beni

35



(universitas rerum, can. 115 88 1 e 3: fondazioni autonome) materiali (ad es.
economici, come in una fondazione) o spirituali (evidentemente i beni dovranno
essere amministrati da una o piu persone: can. 115 § 3);

e hanno i fini della missione della Chiesa (can. 114 88 1-2): se agiscono in nome della
Chiesa sono dette pubbliche, altrimenti private (can. 116 § 1);

o i fini perseguiti devono essere effettivamente utili e la personalita giuridica deve
disporre dei mezzi che si possono prevedere sufficienti per conseguirli (can. 114 §
3);

e sono riconosciute dall’autorita: o per il diritto stesso (solo alcune persone pubbliche)
0 per apposita istituzione per mezzo di decreto e sempre occorre il riconoscimento
degli statuti (can. 116 § 2 e can. 117).

La Chiesa cattolica e la Santa Sede hanno lo statuto proprio e peculiare di persone

“morali” (can. 113 § 1) e cosi anche il Collegio dei Vescovi.

Per le persone giuridiche sono importanti le modalita di esecuzione degli atti collegiali,

can. 119: n. 1 le elezioni (cf anche cann. 164-179 per le modalita di svolgimento e

I’interpretazione autentica circa il terzo scrutinio); n. 2 le deliberazioni relative ad altri

affari; n. 3 gli affari che riguardano tutti come individui.

Un esempio particolare di persone giuridiche sono quelle atte a promuovere iniziative

caritative e in questo ambito il motu proprio Intima Ecclesiae natura (11 novembre

2012) promuove un maggiore coordinamento diocesano, che comprenda anche i

soggetti che non sono canonici:

art. 1 «8 1. | fedeli hanno il diritto di associarsi e d'istituire organismi che mettano in

atto specifici servizi di carita, soprattutto in favore dei poveri e dei sofferenti. Nella

misura in cui risultino collegati al servizio di carita dei Pastori della Chiesa e/o

intendano avvalersi per tale motivo del contributo dei fedeli, devono sottoporre i propri

Statuti all'approvazione della competente autorita ecclesiastica ed osservare le norme

che seguono.

8 2. Negli stessi termini, & anche diritto dei fedeli costituire fondazioni per finanziare

concrete iniziative caritative, secondo le norme dei cann. 1303 CIC e 1047 CCEO. Se

questo tipo di fondazioni rispondesse alle caratteristiche indicate nel 8§ 1 andranno anche

osservate, congrua congruis referendo, le disposizioni della presente legge».

36



art. 6 «<E compito del Vescovo diocesano, come indicato dai cann. 394 § 1 C.I.C. e 203
8 1 CCEO, coordinare nella propria circoscrizione le diverse opere di servizio di carit,
sia quelle promosse dalla Gerarchia stessa, sia quelle rispondenti all'iniziativa dei fedeli,
fatta salva l'autonomia che loro competesse secondo gli Statuti di ciascuna. In
particolare, curi che le loro attivitd mantengano vivo lo spirito evangelico».

Un particolare coordinamento a livello di Chiesa universale é affidato al Pontificio
Consiglio Cor unum.

Solo I’autorita ecclesiastica pu0 attribuire ad un soggetto caritativo il titolo di cattolico
(art. 2 § 2).

B — Le Associazioni: dal Codice del 1917 al Codice del 1983

Molteplici sono le forme di associazione che sono sorte nel corso della storia della
Chiesa: gli istituti religiosi; le confraternite; I’opera dei congressi; I’AC; le comunita di
base; le pie unioni ...

Il Codice del 1917 configurava giuridicamente il fenomeno associativo nella Chiesa
solo nelle forme strettamente connesse all'autorita ecclesiastica: «non si riconosce nella
Chiesa nessuna associazione se non quelle erette o almeno approvate dalla legittima
autorita ecclesiastica» (can. 686 § 1). Tale indicazione non escludeva la possibilita da
parte dei fedeli di associarsi, anche per un fine spirituale, ma stabiliva come forme
giuridicamente rilevanti soltanto i terzi ordini secolari, le pie unioni e le confraternite.
L’insegnamento conciliare innova tale visione insistendo sul valore dell’apostolato
associato dei laici e sulla necessita di un rapporto con la Chiesa di tale realta (cf
Apostolicam actuositatem 18-21, 24).

Nel Codice del 1983 tale istanza, prioritariamente rivolta all’azione apostolica, ¢
recepita nel contesto del pit ampio diritto riconosciuto ai fedeli nel can. 215: diritto di
associazione (ripreso dal can. 299 § 1, che sottolinea gli aspetti della liberta e del
carattere privato dell’accordo tra i fedeli) e diritto di riunione. Si tratta di una norma che
risponde a tre esigenze: valorizzare la libera iniziativa dei fedeli; salvaguardare il giusto
riferimento all'autorita; dare attenzione alla varieta delle possibili situazioni, lasciando
spazio al pluralismo e stabilendo diversi possibili gradi di intervento dell'autorita

ecclesiastica.

37



L’estensione della nozione di associazione nella Chiesa, unita alla necessita di
distinguere il diverso rapporto delle associazioni con la missione e 1’autorita ecclesiale,
ha comportato I’introduzione della distinzione tra associazioni pubbliche e associazioni
private tenendo contro del fatto che queste ultime potranno essere provviste 0 meno di
personalita giuridica. Si distinguono dunque:

- forme aggregative di carattere non associativo (i gruppi; i movimenti, in cui
emergono tratti quali la presenza di persone di diversa condizione canonica, il carisma
di un fondatore, la diffusione in piu Chiese particolari);

- associazioni prive degli elementi costitutivi delle associazioni canoniche;

- associazioni provviste degli elementi costitutivi delle associazioni canoniche ma
che di fatto non sono configurate come tali;

- associazioni private “riconosciute” (agnitio) a seguito di revisione (recognitio)
degli statuti (can. 299 § 3), prive di personalita giuridica (per la proprieta o il possesso
dei beni cf can. 310);

- associazioni private con personalita giuridica privata (can. 322), i cui statuti
sono stati approvati (probatio).

- associazioni pubbliche (sempre provviste di personalita giuridica pubblica), che
possono ricevere specifiche missioni (can. 313: missio);

- associazioni pubbliche o private con lode e/o raccomandazione (can. 298 § 2);

- associazioni pubbliche o private avente nella denominazione [I’attributo di

cattoliche (can. 300).

C - Nozione di Associazione nella Chiesa: can. 298

Elementi costituitivi sono:

- ’esistenza di una pluralita di fedeli (laici, chierici o laici e chierici: sono clericali nel
senso del can. 302 quelle che assumono I’esercizio dell’ordine sacro; se collegate a
istituti religiosi come indicato nel can. 303 sono dette terzi ordini 0 con nomi simili e
per le opere di apostolato sono chiamate a prestare aiuto alle attivita di apostolato
diocesane, come stabilisce il can. 311 per tutte le associazioni collegate a un istituto di
vita consacrata);

- un’unione intenzionale (per uno scopo);

38



- I’azione comune;

- la finalita ecclesiale (non sono associazioni ecclesiali tutte le esperienze associative,
anche se riguardanti i fedeli o addirittura identificate con la scelta cristiana o coi valori
cristiani);

- la stabilita.

Si devono osservare in riferimento ad ogni associazione i debiti criteri di ecclesialita,
richiamati dalla esortazione apostolica Christifideles laici del 30 dicembre 1988, al n.

30 (www.vatican.va, “archivio Papi”, “Giovanni Paolo II”, “esortazioni apostoliche”):

vocazione alla santita; fede cattolica; testimonianza di una comunione salda e convinta;
partecipazione al fine apostolico della Chiesa; presenza nella societa umana.

Per ogni associazione si prevede 1’obbligo di uno statuto (cf can. 304 § 1) che contenga
almeno i seguenti elementi: il fine dell’associazione, la sede, il governo, le condizioni
richieste per essere ammessi a farne parte (can. 307 § 3 per i religiosi), le modalita di
azione, il nome (can. 304 § 2), le modalita per uscire dall’associazione (can. 306 e can.

308).

D - Caratteristiche delle associazioni pubbliche

Identita:

* Formale: Sono costituite dall'autorita (can. 301 8§ 3) a vari livelli (can. 312:
universale e internazionale; nazionale; diocesano; non c¢’¢ un livello autoritativo
interdiocesano che possa riconoscere associazioni prima di quello nazionale, sebbene
tali associazioni possano esistere in concreto);

* Sostanziale: Le finalita perseguite sono quelle riservate per loro natura
all’autorita ecclesiastica (can. 301 § 1: I’insegnamento della dottrina cristiana in nome
della Chiesa; I’incremento del culto pubblico; altri fini riservati per loro natura) o da
essa fatte proprie e affidate direttamente o indirettamente a una associazione pubblica in
guanto a tali finalita non si provvede sufficientemente mediante iniziative private (can.
301 § 2);

* possono ricevere, se richiesto, la missione per specifici fini da conseguire a

nome della Chiesa (can. 313).

39


http://www.vatican.va/

Caratteristiche:

* sono persone giuridiche pubbliche: can. 313 (i loro beni sono beni ecclesiastici:
can. 1257 § 1);

* hanno un rapporto particolare con 1’autoritd ecclesiastica: oltre a compiti di
vigilanza come per tutte le associazioni (can. 305) I’autorita ecclesiastica esercita in
questo caso la superiore direzione («sub altiore directione»: can. 315; questo riguarda
anche 1 beni: can. 319), spetta inoltre all’autorita nominare, confermare o istituire il
moderatore, nominare il cappellano o assistente ecclesiastico e rimuovere (se del caso)
il moderatore o costituire un commissario (cann. 317-318); l’autorita puo anche
sopprimere 1’associazione (can. 320);

* organizzazione: gli statuti devono essere approvati dall’autorita (approbatio) e

cosi la loro revisione e il loro cambiamento (can. 314);

* i soci che vengono meno alla comunione ecclesiale non possono essere accolti
(can. 316);
* I’azione ¢ limitata a quanto concerne la loro indole, can. 315.

E - Caratteristiche delle associazioni private

Identita:
* sorgono per I’iniziativa privata dei fedeli: can. 299 § 1;
* mantengono un rapporto con 1’autorita ma piu limitato e i loro fini, sebbene

siano sempre quelli della Chiesa, non sono quelli riservati all’autorita o da questa
affidati (all’autorita compete un certo coordinamento per evitare la dispersione delle

forze e ordinare al bene comune il loro apostolato: can. 323 § 2).

Caratteristiche:

40



* possono acquisire personalita giuridica per decreto formale della stessa autorita
ecclesiastica prevista per le associazioni pubbliche (can. 322 § 1) e in tal caso anche gli
statuti devono essere approvati (can. 322 § 2);

* godono di una legittima autonomia: dispongono di propri statuti (can. 321);
scelgono liberamente il moderatore (can. 324 § 1); amministrano liberamente i beni
(can. 325 § 1); si estinguono ordinariamente a norma degli statuti (can. 326);

* mantengono un rapporto con I’autorita, ma in modo piu limitato rispetto alle
associazioni pubbliche: si tratta di quella vigilanza genericamente richiesta per ogni
associazione (cann. 323 § 1 e 305), vigilando anche sulla tenuta dei beni (can. 325 88 1-
2); il consigliere spirituale deve essere confermato dall’ordinario di luogo (can. 324 §
2); tali associazioni possono essere estinte dall’autorita solo in caso di grave danno o

scandalo (can. 326 81);

Bibliografia

A. PERLASCA, «Oltre alle persone fisiche nella Chiesa ci sono...» (can. 113 § 2): i
soggetti dell’ordinamento canonico diversi dalle persone fisiche, in Quaderni di diritto
ecclesiale 17 (2004) 6-24.

C. ReDAELLLI, Il Vescovo di fronte alle associazioni, in Quaderni di diritto ecclesiale 8
(1995) 350-371;

C. REDAELLI, Le aggregazioni laicali nella Chiesa: Una recente nota della CEl, in
Quaderni di diritto ecclesiale 6 (1993) 441-453,;

C. REDAELLI, Alcune questioni pratiche riguardanti le associazioni di fedeli nel
contesto italiano, in Quaderni di diritto ecclesiale 3 (1990) 345-355.

C. REDAELLI, La formazione della volonta di una persona giuridica per atto collegiale
(can. 119, 2°), in Quaderni di diritto ecclesiale 13 (2000) 83-98.

Quaderni della Mendola: Fedeli — Associazioni — Movimenti, Glossa Milano 2002.

41



Facolta Teologica dell’ltalia Settentrionale a.a. 2015-2016

Diritto Canonico 1l
(prof. M. Mosconi)

4. LA PARROCCHIA E | RAGGRUPPAMENTI DI PARROCCHIE

A - 1l concetto di parrocchia

Nel Codice del 1917 non si aveva propriamente una definizione, ma una descrizione (cf.
can. 216 del CIC 1917°): parte di territorio della diocesi, con una chiesa, un popolo
determinato e il rettore proprio. Di fatto non si offriva una trattazione specifica sulla
parrocchia, ma sul parroco e il beneficio parrocchiale (proprieta a servizio del
sostentamento del ministro).

Nella canonistica postcodiciale la parrocchia é intesa in modo incerto: talvolta come
organizzazione pastorale della Chiesa e in altre occasioni come insieme di fedeli.

Il Concilio tratta della parrocchia in diversi luoghi: Sacrosanctum concilium 42, Lumen
gentium 26, Lumen gentium 28, Apostolicam actuositatem 10. Questi gli elementi
emergenti: comunita di fedeli; legame, tramite parroco e presbiteri, col Vescovo;
riferimento ai sacramenti; collegamento con la Chiesa particolare e universale, che la
parrocchia rende visibile (la ri-presenta, cf SC 42).

Ritroviamo questi aspetti nel Codice del 1983 (can. 515). Elementi emergenti: comunita
di fedeli (nozione ecclesiale); stabilmente costituita (can. 515 § 2); nell'ambito della

Chiesa particolare; normalmente (ma non sempre, cf parrocchia personale) su base

8 Can. 216. par. 1. Territorium cuiuslibet dioecesis dividatur in distinctas partes
territoriales; unicuique autem parti sua peculiaris ecclesia cum populo determinato est
assignanda, suusque peculiaris rector, tanquam proprius eiusdem pastor, est
praeficiendus pro necessaria animarum cura.

par. 2. Pari modo vicariatus apostolicus et praefectura apostolica, ubi commode fieri
possit, dividantur.

par. 3. Partes dioecesis de quibus in par. 1, sunt paroeciae; partes vicariatus apostolici
ac praefecturae apostolicae, si peculiaris rector eisdem fuerit assignatus, appellantur
guasi-paroeciae.

par. 4. Non possunt sine speciali apostolico indulto constitui paroeciae pro diversitate
sermonis seu nationis fidelium in eadem civitate vel territorio degentium,nec paroeciae
mere familiares aut personales; ad constitutas autem quod attinet, nihil innovandum,
inconsulta Apostolica Sede.

42


http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6/PK.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/A.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/N1.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/XY.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/3X.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/5/XJ.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/78.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2/WZ.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/J1.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/X9.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1D.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/F0.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2/D.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/X9.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/M6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/SZ.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/5/7K.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/9N.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/7V.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/OD.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/9.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2/LP.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/Y.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/U8.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/3/2Q.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2K.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/VR.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2X.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/32.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/5/XK.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/J.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/78.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/3X.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/A.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/7C.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/78.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/Y.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/IS.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/OW.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2J.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/X9.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/M6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/70.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/17.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6/DO.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2/EH.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/3/RI.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1J.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1G.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/54.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/8U.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/8N.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/PO.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/7C.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/5/XM.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/HJ.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/3/YW.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/88.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/T0.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/5N.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/4/AA.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/7C.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/T9.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2/PC.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2/7R.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/4/C0.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6C.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/9U.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/Z0.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2K.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/22.HTM

territoriale (pregio della non elitarieta, limite rispetto alle condizioni attuali di vita dei
credenti: can. 518); parroco come pastore proprio in collegamento col Vescovo; con la
presenza di altri eventuali presbiteri, di diaconi e di laici (can. 519).

L’esortazione apostolica Christifideles laici del 30 dicembre 1988 ai nn. 26-27

(www.vatican.va, “archivio Papi”, “esortazioni apostoliche”), riprendendo il Concilio,

sostiene la necessita di una concezione dinamica del ruolo della parrocchia,
sottolineandone 1’aspetto comunitario ¢ quello missionario («casa aperta a tutti e al
servizio di tutti»).

In alcuni casi, pur essendovi la necessita di costituire una parrocchia, non e ancora
possibile o opportuno procedere in questo senso. Il Vescovo puo erigere in tali
situazioni una quasi-parrocchia (ad es. nei territori di missione) o pud provvedere in
altro modo alla cura pastorale (ad es. tramite la nomina di cappellani: can. 564ss. oppure

mediante i centri pastorali: cf direttorio Apostolorumn successores, 22 febbraio 2004, n.

216: www.vatican.va, “curia romana”, “congregazione per i vescovi’): cf. can. 516.
Questo comporta anche una riflessione da parte del Vescovo su come effettuare la

divisione della diocesi in parrocchie, valutando i diversi elementi in gioco.

B — Il parroco

La nozione: can. 519. Il parroco ¢ il pastore proprio della parrocchia comunita di fedeli,
esercita il suo compito in comunione e sotto l'autoritd del Vescovo e partecipa col
Vescovo al ministero di Cristo che si esplica nelle tre funzioni: insegnare, santificare,
governare, in collaborazione con gli altri preti e i fedeli (diaconi, consacrati/e, fedeli
laici).

La nomina: spetta al vescovo diocesano (can. 523). Deve essere nominata una persona
idonea, sia in termini generali, sia in riferimento alla specifica parrocchia (can. 521 e
can. 524, deve trattarsi di un sacerdote, puo essere previsto I’esame e sono richieste
alcune consultazioni: vicario foraneo e, se del caso, determinati presbiteri e fedeli laici).
Deve essere nominato stabilmente, normalmente a tempo indeterminato, € la
Conferenza episcopale (can. 522) a poter prevedere la possibilita della nomina a tempo
determinato e a stabilirne la durata (per la CEI il tempo € nove anni: delibera CELI. n.
17).

43


http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/

Secondo una forma gia presente nella tradizione il parroco puo essere scelto nell’ambito
dell’affidamento della parrocchia a un istituto religioso o a una societa di vita apostolica
(sia in perpetuo sia a tempo determinato ma sempre con una convenzione fissa),
normalmente il Vescovo nomina su proposta dell’istituto e sia il Vescovo che 1’istituto
hanno liberta di revoca dell’incarico: can. 520 e can. 682 (in ogni caso deve esserci una
persona determinata che assume 1’ufficio di parroco).

L'inizio dell’incarico: si richiede di emettere la professione di fede (can. 833, 6°), il

giuramento di fedelta e il giuramento circa l'uso dei beni (can. 532 e can. 1283).
L'effettivo inizio del ministero avviene con la «presa di possesso», descritta nel can. 527
e attuabile in diversi modi (atto giuridico in Curia/cerimonia in parrocchia oppure
entrambi gli atti in parrocchia); fino a che non effettua tale atto (che deve essere
compiuto nei limiti di tempo stabiliti dal diritto particolare) il sacerdote non e
propriamente parroco.

La cessazione: secondo il can. 538 l'ufficio di parroco (che é stabile) cessa per rinuncia
accettata (richiesta al 75° anno di eta), rimozione o trasferimento (se disposto in via
amministrativa contro la volonta del parroco occorre un’apposita procedura,
analogamente a quanto previsto per la rimozione: cann. 1740-1752), per lo scadere del
tempo eventualmente previsto nella nomina (legittimamente intimato: can. 186), per
privazione penale a seguito di un delitto (can. 1336 § 1, 2°).

Diritti e doveri: valgono anche per il parroco i diritti e doveri di tutti i fedeli (cann.

204ss.) e dei ministri sacri (cann. 273ss.). Inoltre dovra osservare i seguenti obblighi:
residenza in parrocchia e durata delle ferie (can. 533); celebrazione della messa per il
popolo nei giorni festivi (can. 534); obblighi amministrativi (can. 532, 1’esercizio della
legale rappresentanza comporta in Italia, dove la parrocchia & ente ecclesiastico
civilmente riconosciuto, anche conseguenze civili; per concordato inoltre puo essere
parroco solo chi é cittadino italiano); obblighi circa I'archivio (can. 535).

Le funzioni di insegnare, santificare e governare: sono richiamate in due canoni:

I'annuncio della Parola di Dio (can. 528 § 1); I'Eucaristia e la liturgia (can. 528 § 2);
I'attivita pastorale (can. 529, con la visita alle famiglie). Le funzioni affidate in modo
peculiare al parroco (non esclusivo) sono indicate nel can. 530.

Altre funzioni del parroco: facolta di confessione in forza dell'ufficio (can. 968);

concedere la dispensa da impedimenti matrimoniali in pericolo di morte e nel caso

44



urgente (cann. 1079-1080); concedere la dispensa dal voto privato e dal giuramento
(cann. 1196-1197; 1203); concedere la dispensa circa festivita e giorni di penitenza
(can. 1245).

C — Il vicario parrocchiale

La definizione: si tratta di un fedele (ma ce ne puo essere piu di uno in parrocchia) che é

stato ordinato presbitero, coopera col parroco e partecipa alla sua sollecitudine
pastorale, sotto la sua autorita (cann. 545-546). Il Codice prevede tre possibilita:

- la collaborazione a tutto il ministero pastorale per tutta la parrocchia;

- la collaborazione a tutto il ministero pastorale per una parte della parrocchia o un
gruppo di fedeli;

- I'assunzione di un ministero specifico (ad es. la pastorale giovanile) in favore di piu
parrocchie (can. 545 § 2).

La nomina: spetta al vescovo (can. 547).

| compiti: oltre che dal Codice, sono determinati:

- dagli statuti diocesani,

- dalla lettera di nomina del Vescovo;

- dalle disposizioni del parroco.

Un compito particolare & quello della supplenza del parroco. Essa avviene in due casi:
quando la parrocchia € vacante o il parroco & impedito (can. 541: tale supplenza perdura
finché si resta in attesa della costituzione dell'amministratore parrocchiale); quando il
parroco € assente (can. 549, fatta salva diversa disposizione del VVescovo). In questi casi
il vicario parrocchiale ha tutti gli obblighi del parroco, ma non il dovere di celebrare la
messa per il popolo. Nel caso di piu vicari parrocchiali la supplenza spetta al piu

anziano di nomina.

D — L’amministratore parrocchiale

Si tratta di una figura introdotta dal Codice del 1983 nei cann. 539-540, che sostituisce

le precedenti figure del vicario economo, del sostituto e dell’adiutor. Suo compito ¢ di

45



fare le veci del parroco quando esso sia impedito o la parrocchia sia vacante (priva di
parroco); deve essere un sacerdote.

Spetta al Vescovo precisarne i compiti e puo essere nominato anche per un ambito
specifico in cui si verifichi 'impedimento (ad es. quello amministrativo).

Prima della sua nomina, in caso di impedimento e vacanza improvvisa, il compito di
reggere la parrocchia e affidato al vicario parrocchiale o, in sua assenza, al parroco

indicato dal diritto particolare (ad es. in Diocesi di Milano il Vicario foraneo).

E — I fedeli laici e il consiglio pastorale parrocchiale

La parte del Codice relativa alla parrocchia non offre molte riflessioni a proposito dei
fedeli laici. Infatti, dopo aver definito la parrocchia come comunita di fedeli, la
normativa si concentra sul parroco. Ci sono pero alcuni accenni: cann. 519 (apporto ai
compiti del parroco), 528 (annuncio del vangelo anche a chi é lontano dalla pratica
religiosa), 529 8 2 (dovere del parroco di riconoscere e promuovere il ruolo dei laici
nella missione della Chiesa e favorire le loro associazioni), 536 (consiglio pastorale),
524 (consultazione eventuale di alcuni laici in vista della scelta del parroco). Occorre
poi tener conto di quanto viene affermato in altre parti del Codice (ad es. il can. 1063
attribuisce alla comunita parrocchiale e non al parroco il compito di essere soggetto
della pastorale matrimoniale) e soprattutto &€ ovvio ricordare che i diritti e doveri dei
fedeli si esercitano di fatto nell'ambito della parrocchia.

Al consiglio pastorale parrocchiale viene dedicato solo un canone (can. 536), che lascia
il giudizio della sua opportunita al Vescovo (non al parroco), sentito il consiglio
presbiterale, assegnando sempre il Vescovo il compito di «dare norme» relativamente al
consiglio stesso. Lo stesso canone lo descrive come I'ambito in cui i fedeli, sotto la
presidenza del parroco, «prestano il loro aiuto nel promuovere I'attivita pastorale».

Un corretto e proficuo funzionamento del Consiglio pastorale presuppone una reale
maturazione ecclesiologica e una comprensione ecclesiale del suo apporto, che é
espresso nei termini di «voto consultivo» (cf. can. 536, § 2 e can. 127). In particolare si
deve rammentare la distinzione tra la nozione “secolare”, dove la consultivita € intesa
principalmente come offerta di un parere (per lo piu di carattere tecnico, in ragione di

una competenza) e quella “ecclesiale” dove la consultivita ¢ un modo per esprimere la

46



compartecipazione alle decisioni, nel rispetto della configurazione teologica e canonica
dei diversi uffici (il riferimento & il modello di comunita esemplificato dalla
celebrazione eucaristica, che ovviamente ha caratteristiche del tutto peculiari e
differenti). Piu che di consultivita si tratta pertanto di un modo ecclesiale di intendere ed
esercitare il potere deliberativo e questo deve essere visibile nel metodo di lavoro del
consiglio (modo di esercitare la presidenza del parroco, moderazione laicale delle
riunioni, presenza di una giunta, rispetto dei requisiti formali garantiti dal verbale e dal
segretario, scelta dell’ordine del giorno).

Per la sua composizione il riferimento e ai «fedeli, insieme con coloro che partecipano
alla cura pastorale della parrocchia in forza del proprio ufficio» (can. 536). Sono
pertanto ricompresi il parroco e il vicario parrocchiale, ma anche altri che fossero al
servizio della parrocchia in forza di un proprio ufficio (anche non sacerdoti) e si
suppone che la maggioranza dei membri siano i fedeli della parrocchia stessa, non scelti
per0 questa volta in ragione dei compiti rivestiti (non & una riunione dei collaboratori
parrocchiali ma & espressione della comunita cristiana). Il diritto particolare dovra
precisare i criteri di composizione, che possono prevedere anche I’elezione, ma che

dovra essere sempre intesa in riferimento alla natura propria dell’organismo ecclesiale.

F — 1l Consiglio per gli affari economici e I’amministrazione della parrocchia

Il consiglio per gli affari economici & obbligatorio in ogni parrocchia (can. 537). E
costituito da fedeli che aiutano il parroco, il quale resta il solo legale rappresentante
della parrocchia (can. 532) nella amministrazione. Il consiglio per gli affari economici
parrocchiale €& di fondamentale importanza, anche per garantire un corretto
funzionamento del sostentamento del clero in Italia cosi come impostato dopo gli ultimi
accordi concordatari.

Il can. 532 rinvia, circa I'amministrazione della parrocchia, ai canoni sul diritto
patrimoniale canonico. In particolare si stabilisce che: deve esserci una cassa
parrocchiale che raccoglie le offerte dei fedeli (cann. 531 e 551), bisogna tenere una
corretta amministrazione (can. 1284), impiegare i beni secondo la finalita della Chiesa,
agevolare il compito di vigilanza dell'autorita (anche presentando un rendiconto: can.

1287), richiedere le necessarie autorizzazioni all'autorita competente (per gli atti di

47



amministrazione straordinaria, le alienazioni, le locazioni, le controversie giudiziarie).
Occorre tener conto che con la nuova normativa concordataria i controlli canonici hanno

rilievo anche civile.

G - | raggruppamenti di parrocchie: i vicariati foranei

La nozione deve essere dedotta indirettamente dal compito del vicario foraneo, o
decano, o arciprete ¢ in altro modo designato (can. 553 § 1: anche 1’aggregazione di piu
parrocchie si chiamera di conseguenza “vicariato fornaco” o “decanato” o0 altro).

Il vicario foraneo &€ nominato dal Vescovo, scegliendo liberamente un sacerdote (non €
obbligatoriamente il parroco di una determinata parrocchia: ad es. il prevosto) per un
tempo determinato (can. 553 § 2 e can. 554 §§ 1-2) e dopo aver sentito «a suo prudente
giudizio i sacerdoti che svolgono il ministero nel vicariato in questione», secondo le
modalita precisate dal diritto particolare (ad es. mediante votazione). La libera
designazione e la libera rimozione (viene liberamente rimosso dal suo ufficio dal
Vescovo «per giusta causa», can. 554 8§ 3) ne evidenziano il legame di vicarieta col
Vescovo.

I suoi compiti sono quelli elencati nel can. 555 e ad essi si aggiungono quelli specificati
dal diritto proprio. Ai compiti tradizionali di vigilanza e fraternita sacerdotale si
aggiunge quanto stabilito al can. 555 § 1, 1° e che qualifica la nozione attuale di vicario
foraneo e di vicariato foraneo: «promuovere e coordinare I’attivita pastorale comune

nell’ambito del vicariato».

H — I raggruppamenti di parrocchie: le unita pastorali

Si tratta di nuova figura pastorale sollecitata dalla carenza di clero (e dal calo dei fedeli)
ma volta all’esigenza di sviluppare tra le parrocchie una pastorale d’insieme anche per
un piu efficace esercizio della cura pastorale stessa. Non ci sono attualmente norme
specifiche (salvo quanto disposto a livello locale) perché si ricorre all’utilizzo delle
possibilita gia presenti nel Codice: parroco di piu parrocchie (can. 526), parroci in
solido (can. 517 § 1), piu parrocchie prive di parroco con un sacerdote come moderatore

della cura pastorale (can. 517 § 2), vicario parrocchiale in piu parrocchie (can. 545 § 2),

48



collaborazione specifica tra parrocchie in determinati settori (ad es. quello della
pastorale giovanile), con o senza un vicario parrocchiale unitario. Si tratta di una scelta
fatta propria dalla Chiesa italiana che ha deciso di continuare a “scommettere” sulla
parrocchia proponendo pero la “pastorale integrata”, di una “rete” di parrocchie, che
superi la visione della parrocchia come identita autosufficiente: cf CEI, Il volto
missionario delle parrocchie in un mondo che cambia, 1 luglio 2004

(www.chiesacattolica.it, “cei”, “notiziario della cei”, “2004, nn. 5/6”).

| punti base di questa prospettiva sono due (can. 369):

- la titolarita diocesana del compito di annuncio del Vangelo e la parrocchia come
rappresentazione locale di questa istanza;

-il presbiterio come la comunione fraterna che rende presente il ministero del Vescovo

verso la comunita di fedeli.

Distintamente, in merito alle singole forme previste dal diritto.

- Piu parrocchie possono essere affidate a un solo parroco «per la scarsita di sacerdoti o
per altre circostanze»: can. 526.

- Piu parrocchie (ma la figura e valida anche per una sola parrocchia, non & quindi un
modello valido solo per la pastorale di insieme) affidate "in solido" ad un gruppo di
sacerdoti, tutti con la funzione di parroco (can. 517 § 1 e precisazioni nei cann. 542-
544) sebbene uno solo sia il moderatore con la legale rappresentanza delle parrocchie, il
compito di risponderne al Vescovo e I’obbligo della presa di possesso; si tratta di una
modalita che esalta I'unita del presbiterio sebbene abbia diversi ambiti di difficolta
(tensione tra I’agire “in solido” o “in modo collegiale”; compiti del moderatore).

- Solo in caso di mancanza di sacerdoti e pur restando un sacerdote come moderatore
della cura pastorale, il Vescovo pu0 affidare una parrocchia a un diacono, a un fedele o
a una comunita che partecipino «nell’esercizio della cura pastorale» (can. 517 § 2). Non
si tratta di parroci e il Codice non stabilisce una priorita nell’ordine tra le diverse
possibilita, non si fa inoltre menzione esplicita al ruolo delle consacrate (che sono
comunque ovviamente comprese tra le possibilita indicate). Si tratta di una figura

considerata solo “di emergenza”.

49


http://www.chiesacattolica.it/

- Uno o piu vicari parrocchiali in piu parrocchie con il compito di seguire un
determinato ambito (can. 545 § 2), anche se possono essere diversi i parroci. Si tratta di

una soluzione che prevede una forte collaborazione tra i parroci e le comunita.

Una diversa prospettiva per la delineazione delle unita pastorali & quella di non prendere
come punto di partenza la diversa modalita di esercizio del ministero sacerdotale ma
una diversa modalita di concepire il rapporto tra le comunita cristiane, aggregando le
parrocchie (cf can. 374 8 2) con una modalita piu stringente di quella del vicariato
foraneo, che abbia una propria soggettivita (nome, sede, ...).

Tale modalitd pud consistere nella nomina di una figura di riferimento unitario
(moderatore o coordinatore dell’unita pastorale) lasciando gli incarichi distinti nelle
singole parrocchie oppure nel far coincidere la figura di riferimento con il parroco delle
parrocchie, costruendo attorno a lui un gruppo (di presbiteri, diaconi permanenti,
consacrati/e e laici) che si metta al servizio dell’insieme di parrochie (¢ il caso delle
comunita pastorali a Milano), ferma restando la costituzione di un consiglio pastorale

unitario.

I — I rettori delle chiese e i cappellani

Chiesa rettorile: nozione e limiti di attivita (can. 556-563).

Cappellani: diverse categorie (cann. 564-572): ospedali (possono esserci anche
parrocchie ospedaliere), carceri, marittimi, aeroporti, casa religiosa, polizia, universitari,
etnici (Pontificio consiglio per la pastorale dei migranti e degli itineranti, Erga

migrantes caritas Christi, 3 maggio 2014); facolta speciali (can. 566).

Bibliografia

C.M. AzzimoNTI, Gli organismi consultivi nelle unita pastorali, in Quaderni di diritto
ecclesiale 16 (2003), 297-306

C.M. AzzimoNTI, La Cappellania ospedaliera in Italia, in Quaderni di diritto ecclesiale
20 (2007), 256-269

50



G. BRUGNOTTO, Quale modello di parrocchia?, in Quaderni di diritto ecclesiale 27
(2014), 392-402

M. CALvI, La Cappellania: una forma rinnovata di assistenza spirituale, in Quaderni di
diritto ecclesiale 20 (2007), 227-239

M. CaLvI, Dioecesis dividatur: parrocchia e territorio, in Quaderni di diritto ecclesiale
27 (2014), 403-431

F. CoccoPALMERIO, Il concetto di parrocchia nel nuovo Codice di diritto canonico, in
Quaderni di diritto ecclesiale 2 (1989), 127-142

F. MARINI, L'ufficio del parroco tra segreto e riservatezza 26 (2013), 77 - 90

A. MoONTAN, Unita pastorali: contributo per una definizione, in Quaderni di diritto
ecclesiale 9 (1996), 139-163

M. MosconlI, Dov'e il parroco? La necessita del presbitero per l'identita e la vita della
parrocchia, in Quaderni di diritto ecclesiale 27 (2014), 432-462

C. ReDAELLI, Il vicario parrocchiale: un ministero che risponde alle esigenze della
pastorale parrocchiale odierna, in Quaderni di diritto ecclesiale 5 (1992), 25-34

M. RIVELLA, Consigliare nella Chiesa in ambito economico 25 (2012), 390 - 399

G. TrRevVIsAN, Forme di collaborazione interparrocchiali secondo il Codice, in
Quaderni di diritto ecclesiale 9 (1996), 164-173

G. TReVISAN, L'aiuto al parroco da parte del consiglio per gli affari economici 25
(2012), 437 - 447

M. VisioLl, Lo status del consigliere per gli affari economici 25 (2012), 400 - 436

Libri:
Quaderni della Mendola: La parrocchia, Glossa Milano 2005
F. CoccopALMERIO, La parrocchia. Tra concilio Vaticano Il e codice di diritto

canonico, San Paolo Milano 2000

51



Facolta Teologica dell’ltalia Settentrionale a.a. 2015-2016
DIRITTO CANONICO 11
(prof. M. Mosconi)

5. IL MINISTERO ORDINATO

A - Cenni alla dottrina conciliare:

La dottrina del Concilio Vaticano Il e quella presentata dai documenti postconciliari,
che si esprime normativamente nel CIC del 1983, ha le seguenti sottolineature a
proposito dei ministri ordinati (detti anche chierici), rispetto alla normativa precedente:
* sono tali nel popolo di Dio;

* il riferimento al sacerdozio-eucaristia si completa con il riferimento alla
presidenza pastorale;

* di conseguenza: centralita dell'episcopato, distinto dal presbiterato (anche se
entrambi parte del sacerdozio ministeriale), ma anche proposta del presbyterium (il
Vescovo e i presbiteri all’interno dell’unico presbiterio);

* restaurazione del diaconato permanente (LG 29);

* precisazione della sacramentalita (sebbene senza una formale definizione, che
invece e stata espressa in riferimento al presbiterato) in riferimento ai soli episcopato,
presbiterato e diaconato (tra gli ordini maggiori era annoverato anche il suddiaconato) e
riconduzione degli ordini minori ai ministeri laicali (la nozione di chierico viene cosi a

coincidere con quella di ministro ordinato).

La normativa é stata aggiornata con il motu proprio Omnium in mentem del 26 ottobre
2009, che ha modificato i cann. 1008 (mutandone il testo) e 1009 (aggiungendovi un
paragrafo): le modifiche vogliono precisare la distinzione tra il diaconato e gli altri gradi
del sacramento dell’ordine, essendo questo un grado non sacerdotale. Ministro ordinato
0 ministro sacro (o chierico): diacono o sacerdote (che pud essere Vescovo 0

presbitero).

52



B - La formazione dei ministri ordinati (cann. 232-264)

I temi principali, con riferimento alla formazione dei presbiteri (riferimento normativo
conciliare e il decreto Optatam totius; si devono considerare inoltre: 1’esortazione
apostolica postsinodale Pastores dabo vobis del 25 marzo 1992, il documento della
Congregazione per I’educazione cattolica, Direttive sulla preparazione degli educatori
nei seminari del 4 novembre 1993 e il documento della Congregazione per il culto
divino e la disciplina dei Sacramenti, Lettera circolare Gli scrutini sull’idoneita dei
candidati agli ordini del 10 novembre 1997. Per la CEI si vedano il “Decreto generale
circa I’ammissione in seminario di candidati provenienti da altri seminari o famiglie
religiose” del 27 marzo 1999 e il documento “La formazione dei presbiteri nella Chiesa
italiana. Orientamenti e norme per i Seminari” del 4 novembre 2006; la competenza a
livello di Santa Sede per i Seminari ¢ stata trasferita con motu proprio del 16 gennaio
2013 dalla Congregazione per I’Educazione cattolica alla Congregazione per il Clero):

- riserva alla chiesa della formazione dei chierici (problematica storica), can. 232;

- cura delle vocazioni (can. 233): dovere di tutta la comunita cristiana; vocazioni adulte
(can. 233 § 2);

- seminari (godono di personalita giuridica: can. 238 § 1):

o seminari minori (can. 234): allo scopo di “incrementare” le vocazioni,

o seminari maggiori (can. 235): obbligo per almeno quattro anni (altre forme
esterne al seminario, ipotesi);

o ammissione in seminario (can. 241): doti, documenti, scelta del Vescovo,
normativa per chi e dimesso da altri seminari (norme CEI 1999, pp. 1517-1522
del Codice di diritto canonico commentato), questione della ammissione delle
persone omosessuali: Congregazione per 1’educazione cattolica, “Istruzione
della Congregazione per I’educazione cattolica circa i criteri di discernimento
vocazionale riguardo alle persone con tendenze omosessuali in vista della loro

ammissione al seminario e agli ordini sacri”’, 4 novembre 2005

(www.vatican.va, “curia romana”, “congregazione per I’educazione cattolica™).
Circa I'utilizzo della psicologia nei seminari, non solo in vista dell’ammissione
si veda inoltre il documento: Congregazione per [’educazione -cattolica,

“Orientamenti per 1’utilizzo delle competenze psicologiche nell’ammissione e

53


http://www.vatican.va/

nella formazione dei candidati al sacerdozio” del 28 giugno 2008

(www.vatican.va, “curia romana”, “congregazione per 1’educazione cattolica”);

direzione del seminario e figure educative: alta direzione del Vescovo o dei
Vescovi (can. 259); comunita educante (can. 239 § 3 e can. 261: condivide la
responsabilita del rettore); rettore: dirige il seminario e a lui & dovuta obbedienza
(can. 239 8§ 1 e can. 260), vigila sugli alunni e sugli insegnanti (can. 261 81 e §
2), svolge in seminario le funzioni di parroco (can. 262), e il rappresentante
legale del seminario (can. 238 § 2); vice rettore (can. 239 § 1); economo (can.
239 § 1); direttori spirituali (can. 239 § 2, distinzione dei “fori”), confessori
(can. 240: ordinari e straordinari, vera liberta di scelta) e moderatore della vita
spirituale (can. 246 8 4): distinguere bene le diverse figure (cf n. 9 degli
“orientamenti” sulla psicologia);

vita nel seminario, si distinguono diversi ambiti formativi che si intrecciano
nello sforzo di realizzare la formazione a una adeguata maturita umana (can.
244). formazione spirituale (cann. 245, 246); formazione al celibato (can. 247,
senza alcuna reticenza sulle difficolta); formazione dottrinale (cann. 248-252,
anche acquisendo capacita di ricerca personale: can. 254 § 2), affidata a
insegnanti adeguati (can. 253), debitamente coordinati (can. 254 § 1);
formazione pastorale (cann. 255, 256 § 1) anche mediante specifiche esperienze
(can. 258); formazione al servizio della Chiesa universale e alla missione (can.
257); formazione alla sensibilita ai problemi della vita della Chiesa e della
societa (can. 256 § 2: vocazioni, problemi missionari ed ecumenici, problemi
urgenti anche di carattere sociale).

diritto particolare: ogni nazione deve disporre di una propria ratio, che adatti
alla realta locale quanto stabilito a livello universale (can. 242; la Santa Sede, il
6 gennaio 1970 con riedizione il 19 marzo 1985 predispone il testo guida della
ratio fundamentalis; la CEI elaboro le prime versioni della ratio nazionale il 15
agosto 1972, sostituita da un nuovo documento il 15 maggio 1980 e infine dal
testo vigente, del 4 novembre 2006: La formazione dei presbiteri nella Chiesa
italiana. Orientamenti e norme per i Seminari, che nel quarto capitolo contiene
il Regolamento degli studi teologici dei Seminari maggiori [la ratio studiorum

nazionale italiana € del 10 giugno 1984], con in appendice due decreti relativi

54


http://www.vatican.va/

alle ammissioni; cf www.chiesacattolica.it, “cei”, “notiziario della cei”, “2006 n.

10”), nonché di un regolamento o progetto educativo valevole per il singolo
seminario, cui deve essere associata anche una regola di vita comunitaria, di

carattere disciplinare (can. 243).

Per quanto riguarda i diaconi permanenti: godono di un diritto proprio, a cui rimanda il

can. 236 (tre anni di dimora in una casa specifica per i piu giovani mentre per gli altri
cammino formativo triennale). L’indicazione e completata dai documenti della Santa
Sede: Congregazione per 1’educazione cattolica, Norme fondamentali per la formazione
dei diaconi permanenti 22 febbraio 1998; Congregazione per il clero, Direttorio per il
ministero e la vita dei diaconi permanenti 22 febbraio 1998 (che non concerne solo
I’ambito formativo). Per quanto riguarda il diritto peculiare italiano: CEI, | diaconi

permanenti nella Chiesa in Italia 1 giugno1993.

C — Il Sacramento dell’Ordine (cann. 1009-1054)

Nozione ed elementi essenziali: si tratta di un sacramento (istituito da Dio), relativo solo
ad alcuni fedeli e che imprime un carattere; I’effetto ¢ quello di costituire ministri sacri,
consacrati e destinati a servire con nuovo e peculiare titolo il popolo di Dio (can. 1008).

La forma del sacramento (can. 1009 § 2) ¢ I’imposizione delle mani (moralmente certa,
senza remore sul contatto con il capo dell’ordinando ma senza I’omissione di questo
segno) con la preghiera consacratoria prevista, per la validita nella parte epicletica (sono
riti accessori: la traditio instrumentorum, l’unzione, 1’imposizione delle mani dei
presbiteri).

Il sacramento € articolato in tre gradi (can. 1009 § 1, sono tutti sacramentali?):
diaconato, presbiterato, episcopato.

Oltre alle problematiche gia viste in relazione all’episcopato si deve focalizzare il tema
del diaconato (¢ parte del sacramento dell’ordine e i diaconi partecipano del sacerdozio
comune dei fedeli, ma in che rapporto stanno i diaconi nella distinzione tra sacerdozio
ministeriale e sacerdozio comune?), che torna ad emergere dopo il ripristino del
diaconato permanente. Il can. 1009 8 3 precisa il senso di questa distinzione,

recuperando con il mou proprio Omnium in metem (che pertanto modifica il testo dei

55


http://www.chiesacattolica.it/

cann. 1008 e 1009: Benedetto XVI, Omnium in mentem, 26 ottobre 2009; testo in:
www.vatican.va, atti del Papa, motu proprio) quanto affermato nel Catechismo della

Chiesa cattolica nella sua edizione ufficiale, rivista rispetto a quanto stabilito nella
prima edizione (n. 875: «da lui [Cristo] i vescovi e i presbiteri ricevono la missione e la
facolta [la “sacra potesta”] di agire “in persona di Cristo Capo”, i diaconi la forza di
servire il popolo di Dio nella “diaconia” della liturgia, della parola e della carita, in
comunione con il vescovo e il suo presbiterio»), riferendo a presbiteri e Vescovi la
missione e la facolta di agire nella persona di Cristo Capo (servizio di unita, che il
precedente testo del can. 1008 riferiva anche al diaconato) e ai diaconi I’abilitazione a

servire il popolo di Dio nella diaconia della liturgia, della parola e della carita.

Ministro: il Vescovo consacrato € il ministro in tutti i tre gradi (can. 1012: il can. 951
del CIC 1917 lo definiva ministro ordinario, qualsiasi presbitero poteva essere ministro
straordinario dell’ordine; la riserva al Vescovo ¢ quindi di diritto ecclesiastico, con
qualche incertezza in merito all’ordinazione episcopale).

Per la consacrazione episcopale occorre il mandato pontificio e normalmente la
presenza di due Vescovi concelebranti (cann. 1013-1014). Il Vescovo ordinato senza
mandato pontificio e parimenti il Vescovo ordinante incorrono nella scomunica latae
sententiae (can. 1382), anche se I’ordinazione ¢ considerata valida, posto ovviamente
che vi siano le altre condizioni generali (sul tema della validita delle ordinazioni si veda
il confronto con I’ecclesiologia e la sacramentaria orientale, piu attenta al dato
ecclesiologico, ma si vedano anche le valutazioni proposte durante il Concilio
sull’esigenza di una corretta intenzionalita anche circa la comunione).

Per I’ordinazione diaconale ¢ competente il Vescovo “proprio”, cioé della diocesi in cui
il candidato ha il domicilio o a cui ha deciso di dedicarsi (can. 1016).

Se si tratta di un consacrato appartenente a un istituto religioso clericale di diritto
pontificio 0 a una societa di vita apostolica clericale di diritto pontificio il Superiore
maggiore deve dare le lettere dimissorie (sul concetto di lettera dimissoria si vedano i
cann. 1020-1023) al Vescovo dello stesso rito scelto per ’ordinazione (can. 1019), negli
altri istituti e societa di vita apostolica vige il diritto del clero secolare.

La possibilita di ricorrere alle lettere dimissiorie e prevista anche per il clero secolare,

guando il sacramento deve essere conferito da un Vescovo che non sia quello diocesano

56


http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/AR.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/GP.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/KJ.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/61.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/1/7Z.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/8V.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/1/34.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/E7.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/44.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/I.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/A7.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/PX.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/8O.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/PI.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/3J.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/B.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/4/11.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/4K.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/3K.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/4S.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/32.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/AC.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/1/LU.HTM

proprio; in tal caso la concessione delle stesse & compito del Vescovo proprio o
dell’eventuale amministratore apostolico o diocesano (can. 1018 § 1).

Per 1’ordinazione presbiterale ¢ competente il Vescovo “proprio”, cio¢ della diocesi in
cui il diacono é stato incardinato (can. 1016: fatta salva sempre la possibilita delle
lettere dimissorie), per i consacrati si segue quanto sopra detto per il diaconato. Nel
passaggio dal diaconato al presbiterato e anche possibile che il candidato chieda di
cambiare la diocesi di incardinazione

Si osservi la propria Chiesa rituale, salvo indulto apostolico (can. 1015 § 2 e can. 1021).
Il presbitero o il diacono ordinato da un Vescovo non proprio senza lettere dimissorie
incorre nella sospensione dall’ordine ricevuto e 1’ordinante non pud piu conferire

I’ordine per un anno (can. 1383).

Soggetto:
Condizioni essenziali (per la validita): sia un battezzato di sesso maschile (can. 1024).

La seconda condizione, relativamente all’ordinazione di presbiteri (e quindi Vescovi), €
dottrina proposta definitivamente dal magistero ordinario e universale dei Vescovi,
come dichiarato da Giovanni Paolo Il nella lettera apostolica Ordinatio sacerdotalis del

22 maggio 1994 (www.vatican.va, “archivio Papi”, “Giovanni Paolo II”, “lettere

apostoliche”) e la non osservanza di questa condizione, per qualsiasi grado del
sacramento dell’Ordine (anche per il diaconato che per sé non ¢ associato alla
definizione), comporta, oltre alla nullita insanabile, la Scomunica per chi ha attentato
I’amministrazione del sacramento e per chi ne ha attentato la ricezione (decreto della

congregazione per la dottrina delle fede del 19 dicembre 2007: www.vatican.va, “curia

romana”, “congregazione per la dottrina della fede”, “documenti in materia
sacramentale”; la medesima sanzione ¢ prevista per 1’attentata ordinazione diaconale di
una donna).

Occorre un giudizio della Chiesa, che valuti anche 1’utilita dell’ordinazione (non ¢ un
diritto del fedele: can. 1025 § 2, tuttavia per i diaconi ordinati in vista del presbiterato la
proibizione dell’ordinazione ¢ possibile solo per una causa canonica, anche se occulta:
can. 1030) e consideri i numerosi elementi di cui al can. 1025 § 1:

e Periodo di prova (preparazione a norma del diritto: can. 1027 e istruzione: can.

1028).

57


http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/

e Dovute qualita: liberta, can. 1026 (per la validita basta la volonta abituale: e valida
I’ordinazione sotto timore grave mentre non ¢ valida I’ordinazione conferita durante
il sonno, all’ubriaco, al drogato incapace di intendere, a chi ¢ sottoposto a violenza
esterna, a chi si presenta al rito per gioco o per scherzo, ...); fede integra, retta
intenzione, scienza debita, buona stima, integri costumi e provate virtu, qualita
fisiche e psichiche, can. 1029; eta, can. 1031 (23 anni per il diacono in vista del
presbiterato, 25 anni per il diacono permanente celibe, 35 anni e il consenso della
moglie per il diacono permanente sposato, 25 anni per il presbitero, con almeno sei
mesi di diaconato, 35 anni per il Vescovo: il requisito dell’eta ¢ per la liceita, si
considera valida anche I’ordinazione di fanciulli); aver ricevuto il sacramento della
confermazione, can. 1033; gli studi (5 anni filosofico-teologici per il presbiterato) e
I’esercizio della cura pastorale diaconale dopo il compimento degli studi
quinguennali, can. 1032; esercizi spirituali di almeno 5 giorni prima di ogni
ordinazione, can. 1039. Per ’ammissibilita di persone omosessuali: Congregazione
per ’educazione cattolica, “Istruzione della Congregazione per 1’educazione cattolica
circa i criteri di discernimento vocazionale riguardo alle persone con tendenze
omosessuali in vista della loro ammissione al seminario e agli ordini sacri”, 4
novembre 2005. Sono evidenziati i casi degli atti omosessuali, delle tendenze
radicate e di chi propugna la cultura omosessuale; per le condizioni transitorie si
chiede che siano state superate da almeno tre anni.

e Assenza di irregolarita (permanenti) e impedimenti: cann. 1040-1049 (vi incorre
anche chi non lo sa, can. 1045).

¢ Verifica delle qualita con specifici scrutini connessi ai diversi momenti del cammino
formativo, in quattro fasi: ammissione tra i candidati al grado del sacramento
dell’ordine richiesto (ascrizione tra i candidati con rito liturgico facente seguito a
domanda scritta, can. 1034, espressamente accolta dal Vescovo), ministero del
lettorato (con domanda scritta e accoglienza della stessa), ministero dell’accolitato
(can. 1035, sempre con domanda scritta e accoglienza della stessa, da esercitare
almeno per sei mesi sebbene le indicazioni CEI* estendano tale periodo, anche per il
lettorato a un anno intero, valutazione tuttavia non citata nell’ultima ratio nazionale),

conferimento del sacramento dell’ordine (dichiarazione scritta con richiesta del

4 CEl, | ministeri nella Chiesa, 15 settembre 1973, n. 14 e nn. 29 e 37.
58



sacramento, can. 1036 ed eventuale assunzione dell’obbligo del celibato, can. 1037,
accoglienza della richiesta da parte del Vescovo). Tra gli elementi per la verifica
sulle qualita richieste (can. 1051): attestato del rettore, documento sulla salute fisica
e psichica, lettere testimoniali ed eventuali pubblicazioni canoniche (affissione del
nome del candidato nell’albo della parrocchia di origine e comunicazione durante le
messe), giudizio del parroco, giudizio di un’apposita commissione diocesana de
promovendis che vada oltre il solo giudizio degli educatori del seminario.

e Documenti previsti (can. 1050).

Si noti che se i requisiti per la validita dell’ordinazione sono estremamente minimali,

pil estesi sono i requisiti per considerare validamente assunti gli obblighi inerenti al

sacramento (adeguata consapevolezza, assenza di timore grave, ...) e in tutti i casi in cui

si verifica tale seconda invaliditd sara possibile chiedere la dispensa dagli oneri

impropriamente assunti.

Giorno e luogo: sempre durante la messa, di preferenza di domenica o in un giorno di

precetto (can. 1010), generalmente nella cattedrale ma per ragioni pastorali anche in
altre chiese o oratori (can. 1011), sempre nell’ambito della propria circoscrizione, salvo

licenza (can. 1017).

Annotazione: occorrono un libro in Curia e I’emissione del certificato di ordinazione;

ogni ordinazione deve essere annotata sul registro dei battesimi: cann. 1053-1054.

D - L'ascrizione dei chierici o incardinazione (cann. 265-272)

Percorso storico: prassi del titolo di ordinazione, ordinazioni assolute e origine storica
dell’istituto dell’incardinazione. L’obbligo stretto dell’incardinazione per tutti € stabilito
a partire dal CIC del 1917. L’istituto giuridico ¢ ripreso nel quadro dell’ecclesiologia
conciliare (PO 7), in cui I’identita del presbitero viene riferita al Vescovo.

I principio generale ¢ quello dell’obbligo di incardinazione del can. 265, che prevede
diverse possibilita (can. 266), che decorrono dalla ordinazione diaconale (incarnazione
originaria):

- la Chiesa particolare (diocesi 0 assimilate);

59



- I’ordinariato militare;

- gli ordinariati personali per i fedeli provenienti dall’anglicanesimo;

- la prelatura personale;

- I’istituto religioso (dopo 1 voti perpetui);

- I’istituto secolare (solo su concessione della Sede Apostolica: can. 266 § 3);

- la societa di vita apostolica clericale (dopo I’incorporazione definitiva e se previsto
dalle costituzioni: can. 736 § 1).

Le associazioni, come regola generale (non cosi nel diritto orientale, che consente tale
possibilitd su concessione della Sede Apostolica: can. 357 § 1 CCEO), non possono
incardinare, si ricorre per questo talvolta alla “incardinazione fittizia” in una diocesi. Vi
e inoltre la possibilita che un prete, ordinato dalla diocesi e per il servizio della stessa,
svolga il suo ministero nell’ambito di un’associazione (non come assistente) ma a
seguito di una convenzione tra I’associazione e il Vescovo.

L’incardinazione prosegue ordinariamente nel tempo, ma ¢ possibile che cambi o in
modo formale (incardinazione derivata), per accordo tra due realta (quella lasciata, da
cui il chierico viene escardinato, che e tenuta a seguire il can. 270 e quella in cui il
chierico riceve nuova incardinazione, tenuto a osservare il can. 269), can. 267 o in modo
tacito, ipso iure per le condizioni di cui al can. 268 (dopo cinque anni di legittimo
trasferimento ad altra Chiesa particolare, avendo manifestato tale intenzione ai Vescovi
a quo e ad quem e purché nessuno dei due abbia eccepito entro quattro mesi dal
ricevimento della lettera).

Pur mantenendo I’incardinazione in una Chiesa particolare il chierico puo essere
trasferito in una diversa diocesi, come accade ad es. nella realtd dei cosiddetti fidei
donum (sacerdoti che si mettono a disposizione per diversi anni di altre diocesi), in
questo caso si segue il disposto del can. 271 che prevede una convenzione e favorisce
tali trasferimenti (il Direttorio per il ministero e la vita dei presbiteri, 31 marzo 1994,
vede tale possibilita anche per i movimenti). Alcune cautele sono state stabilite dalla
Congregazione per |’evangelizzazione dei popoli nell’istruzione sull’invio e la
permanenza all estero dei sacerdoti del clero diocesano dei territori di missione, del 25
aprile 2001 che intende regolare la posizione dei presbiteri che, provenendo da paesi in
territorio di missione, si recano in altri paesi per motivi di studio, oppure come

cappellani etnici oppure come rifugiati per motivi politici, cercando di prevenire forme

60



indebite di trasferimento dalla propria diocesi, ad es. per ragioni di convenienza

economica. Ulteriori disposizioni sono date dalla CEI che prevede precise convenzioni

per la remunerazione dei sacerdoti stranieri (0 comunque incardinarti in diocesi estere) e

presenti in Italia: per studio, per servizio di cappellania etnica, per servizio pastorale.

E - Obblighi e diritti dei chierici (cann. 273-289; Pastores dabo vobis 25 marzo

1992; Congregazione per il clero, Direttorio per il ministero e la vita dei
presbiteri, 31 marzo 1994 e 11 febbraio 2013?)

Obblighi e raccomandazioni:

o

santita: can. 276: esercizio del ministero come prima via verso la santita; si
stabiliscono poi degli obblighi relativi alla vita spirituale, specifici per i diaconi
permanenti (in Italia per la liturgia delle ore 1’obbligo concerne al preghiera di:
lodi, vespro e compieta);

obbedienza: can. 273 al Papa ¢ al proprio ordinario e, can. 274, nell’accettare di
ricevere e adempiere 1’incarico affidato, con la riserva di cui al § 1 circa gli
uffici che richiedono potesta di ordine o di governo;

fraternita e collaborazione: can. 275, anche promuovendo la missione dei laici: §
2;

celibato: can. 277 (non & obbligatorio per i diaconi permanenti se sposati prima
dell’ordinazione; 1 diaconi permanenti coniugati vedovi per contrarre
matrimonio devono invece chiedere la dispensa dall’obbligo), non ¢ un voto ma
una legge ecclesiastica che indica il criterio di scelta dei ministri sacri (non e un
obbligo posto a chi & ordinato ma il criterio di scelta degli ordinandi secondo la
tradizione latina, che risale ai primordi della vita cristiana nella forma della
continenza perfetta e assume la forma di legge celibataria solo in epoca
medievale) a partire da un dono particolare che Dio solo conferisce («peculiare
Dei donums) e la Chiesa riconosce; il suo contenuto € la continenza perfetta e
perpetua; conseguenze sono ’adesione a Cristo e la liberta nel servizio; esige
prudenza e comporta norme specifiche; le violazioni sono punite (can. 1394
attentato matrimonio e can. 1395 altri delitti, tra i quali la pedofilia);

residenza: can. 283 § 1;

61



o poverta: can. 282 (obbligo al 8 1 ed esortazione al § 2);

o formazione permanente: can. 279 (studi sacri, lezioni di carattere pastorale, altre
scienze);

o abito ecclesiastico (non si applica ai diaconi permanenti): can. 284, rimando alle
Conferenze episcopali (CEI, delibera. n. 2. con la nozione di “pubblico”),
secondo le disposizioni del direttorio se non si tratta dell’abito talare si deve
trattare comunque di un abito diverso da quello usuale e si danno severe
valutazioni del suo non utilizzo (CONGREGAZIONE PER IL CLERO, Direttorio per il
ministero e la vita dei presbiteri, 2013, art. 61);

o impegno per la pace e la concordia: can. 287 § 1;

o qualche consuetudine di vita comune: can. 280.

- Diritti:

o associazione: can. 278, soprattutto per fini spirituali e che favoriscano I’unita dei
chierici, non per associazioni incompatibili o di ostacolo al proprio incarico;

o remunerazione: can. 281, tenendo presente la natura dell’ufficio e le circostanze
di luogo e di tempo, potendo anche retribuire le persone al suo servizio,
considerando la previdenza sociale, con norme peculiari per i diaconi coniugati
(8 3: se hanno un proprio stipendio non abbisognano di remunerazione
ecclesiale, altrimenti si deve tener conto anche dei bisogni della famiglia);

o ferie: can. 283 § 2 (per il vescovo ausiliare o coadiutore, can. 410; per il parroco
can. 533, 8 2, per il vicario parrocchiale, can. 550, § 3: massimo un mese,

sommando le assenze temporanee e non computando gli esercizi spirituali).

Divieti (eventuali licenze per ovviare ai divieti):

o astensioni: can. 285, evitare cio che é sconveniente o almeno alieno dallo stato
clericale (88 1-2, deve essere precisato dal diritto particolare), non assumere
uffici pubblici che comportano partecipazione all’esercizio del potere civile (§
3), non svolgere senza licenza attivita economiche (§ 4) che comportano
I’amministrazione di beni di pertinenza di laici o 1’assunzione di uffici secolari

con onere di rendiconto, la fideiussione inconsulto ordinario e il firmare

62



cambiali senza una ragione precisa (non si applica ai diaconi permanenti, cosi
come il § 3);

o divieto di svolgere senza licenza attivita affaristica e commerciale: can. 286 (non
si applica ai diaconi permanenti);

o divieto di svolgere attivita politica e sindacale: can. 287 § 2 (non si intendono
solo i partiti politici ma «in factionibus politicis»; non si applica a livello
generale ai diaconi permanenti, ma in Italia e fatto divieto di militanza politica
mentre I’attivita sindacale, anche con compiti direttivi, puo essere svolta solo col
consenso del vescovo: | diaconi permanenti nella Chiesa in Italia, n. 47);

o non prestare servizio militare volontario e usufruire delle esenzioni
eventualmente previste dalla legge civile circa incarichi e pubblici uffici civili:

can. 289 (es. il compito di giurati o scrutatori).

F - La perdita dello stato clericale e la dispensa dal celibato (cann. 290-293; Per

litteras ad universos 14 ottobre 1980)

So previste tre modalita di perdita dello stato clericale, con diversi significati:

- Nullita: can. 290, 1° (cf. cann. 1708-1712): e come se il fedele non fosse mai stato
ordinato (il giudizio a livello di Santa Sede e presso un ufficio dipendente dalla Rota
Romana).

- Perdita dello stato clericale (non del sacramento dell’ordine) a seguito di un delitto
(dimissione dallo stato clericale): cann. 290, 2° e 1336 8 1, 5° (ad es. per il delitto di
pedofilia o per prolungata contumacia nell’eresia): comporta la perdita dello stato
giuridico di chierico mantenendo il dovere del celibato.

- Perdita dello stato clericale mediante rescritto: can. 290, 3°: comporta la perdita dello
stato giuridico di chierico ed é associata alla domanda per la dispensa dal celibato.

Per la domanda di dispensa dal celibato di cui al can. 291 e alla normativa propria Per
litteras ad universos, si 0sservino i seguenti aspetti: neppure in pericolo di morte cade la
riserva alla S. Sede per il presbiterato; ¢ necessaria un’istruttoria locale a partire dalla
domanda presentata mentre la decisione & presentata al Papa per il tramite della
Congregazione per il Clero (fino al luglio 2005 la competenza era della Congregazione

per il culto divino e la disciplina dei sacramenti; in precedenza della Congregazione per

63



la dottrina della fede); la concessione della dispensa avviene o sulla base del modo in
cui é avvenuta la formazione o sulla base del fatto che la situazione del richiedente non
e piu reversibile.

Sono previste modalita specifiche di dispensa dal celibato in una lettera riservata della
Congregazione per il Clero, a fronte di delitti gravi e conclamati (con I’intervento del
Papa) oppure a fronte di presbiteri che, pur avendo abbandonano formalmente il
ministero, non intendono precisare la loro situazione ecclesiale. Si noti una certa
tensione tra la dispensa intesa come grazia accordata e la dispensa intesa come sanzione

da applicare a chi ha tenuto o tiene un comportamento sanzionabile.

Bibliografia

G. BRUGNOTTO, Il concetto di celibato sacerdotale, in Quaderni di diritto ecclesiale 18
(2005), 141-152.

G. BRuGNOTTO, Il seminario maggiore: autentica comunita ecclesiale. Annotazioni
teologico-canonistiche, in Quaderni di diritto ecclesiale 14 (2001), 227-249.

G. BRUGNOTTO, “Una profonda sinergia”. Responsabilita e compiti nella comunita
ecclesiale del seminario maggiore, in Quaderni di diritto ecclesiale 21 (2008), 375-397.
G. BRUGNOTTO, “Alcune conseguenze pratiche per il diaconato permanente dal motu
proprio Omnium in mentem, in Quaderni di diritto ecclesiale 24 (2011), 169-177.

M. CALVI, “La militanza politica e la direzione di associazioni sindacali da parte dei
diaconi permanenti alla luce del diritto particolare, in Quaderni di diritto ecclesiale 24
(2011), 178-188.

F. CoccoPALMERIO, La formazione al ministero ordinato, in Quaderni di diritto
ecclesiale 3 (1990), 6-17

R. CORONELLLI, Il diaconato alla luce delle modifiche apportate al Codice dal motu
proprio Omnium in mentem, in Quaderni di diritto ecclesiale 24 (2011), 142-168.

A. MIGLIAVACCA, Orientamenti e problematiche della formazione al celibato
sacerdotale, in Quaderni di diritto ecclesiale 18 (2005), 153-180.

A. MIGLIAVACCA, Gli scrutini sulla idoneita dei candidati agli Ordini, in Quaderni di
diritto ecclesiale 12 (1999), 297-309

64



A. MIGLIAVACCA, Le facolta speciali concesse alla Congregazione per il clero, 26
(2013), 415 - 436.

E. MIRAGOLI, La dispensa dal celibato. Note per l'istruzione di una causa, in Quaderni
di diritto ecclesiale 7 (1994), 212-235

E. MirAaGOLI, Celibato sacerdotale: responsabilita del vescovo e funzione del diritto
particolare, in Quaderni di diritto ecclesiale 18 (2005), 116-140.

E. MIRAGOLI, Le esperienze pastorali dei seminaristi (can. 258), in Quaderni di diritto
ecclesiale 14 (2001), 276-290

G.P. MoNTINI, La formazione negli studi teologici. Nota sul Regolamento degli studi
teologici nei seminari maggiori d’Italia, in Quaderni di diritto ecclesiale 19 (2006),
211-222

M. Mosconl, Il precetto penale a tutela del celibato dei chierici, in Quaderni di diritto
ecclesiale 18 (2005), 181-193.

M. Mosconl, L'idoneita al sacramento dell'ordine (requisiti e verifica) e gli atti relativi
al suo conferimento, 25 (2012), 75 -105.

M. Mosconl, Il vescovo davanti al sacerdote che abbandona il ministero, 26 (2013),
387 - 414.

P. PAVANELLO, La determinazione canonica del ministero del diacono permanente, in
Quaderni di diritto ecclesiale 10 (1997), 143-159.

P. PAVANELLO, Irregolarita e impedimenti a ricevere [’ordine sacro, in Quaderni di
diritto ecclesiale 12 (1999), 279-296

A. PERLASCA, Materia e forma, tempo e luogo dell’ordinazione presbiterale, in
Quaderni di diritto ecclesiale 12 (1999), 254-278

A. PERLASCA, La tutela giuridica del diritto all’intimita negli esami psicologici dei
candidati ai seminari e agli Ordini sacri, in Quaderni di diritto ecclesiale 18 (2005),
417-441

A. PERLASCA, L'utilizzazione della psicologia secondo il documento ‘‘formazione dei
presbiteri nella Chiesa italiana, in Quaderni di diritto ecclesiale 21 (2008), 422-435

G. SARZI SARTORI, Il sacramento dell’ordine nel diritto della Chiesa, in Quaderni di
diritto ecclesiale 12 (1999), 229-253

G. SARZI SARTORI, L’incardinazione in una Chiesa particolare, in Quaderni di diritto
ecclesiale 15 (2002), 124-145

65



G. SARzI SARTORI, La direzione spirituale nel cammino formativo dei candidati al
presbiterato, in Quaderni di diritto ecclesiale 21 (2008), 398-421

Libri:

Quaderni della Mendola: I sacramento dell ordine, Glossa Milano 2011.
CHRISTIAN COCHINI, Origini apostoliche del celibato sacerdotale, Roma 2011

66



Facolta Teologica dell’ltalia Settentrionale a.a. 2015-2016

Diritto Canonico Il
(prof. M. Mosconi)

6. GLI ISTITUTI DI VITA CONSACRATAE LE SOCIETA’ DI VITA
APOSTOLICA

A. Nozione

Storia: Forma eremitica e spontanea; forma cenobitica; monachesimo benedettino;

ordini mendicanti; chierici regolari; istituti dediti a opere di apostolato; istituti secolari.

Titolo: CIC 1917: istituti religiosi. LG cap. VI. i religiosi (difficolta di trovare
un’alternativa nella denominazione).

Perfectae caritatis (= PC, 28 ottobre 1965): gli istituti secolari hanno consigli evangelici
ma non sono religiosi.

Durante i lavori per la redazione del Codice proposta del titolo “istituti di perfezione”.
Per il CIC del 1983 prevale infine la dizione: Istituti di vita consacrata (=1\VVC).

Si tratta della terza parte del libro 11, non della prima parte, dove si tratta di fedeli, laici
e chierici, perché non ¢ uno stato canonico allo stesso modo di quello laicale e clericale
(cf. can. 207).

Sono trattate distintamente le societa di vita apostolica, che non sono propriamente

istituti di vita consacrata.

Concetto:

- Realta teologica: (can. 573 8§ 1) vita consacrata (battesimo, cresima, Eucaristia)
mediante la professione dei consigli evangelici, intesi come adeguamento a Cristo nel
suo esprimere la radicale dipendenza dal Padre, sono resi possibili solo dall’azione dello
Spirito santo. Si tratta di una “vocazione speciale” (can. 574 § 2), dono peculiare nella
vita della Chiesa. Realta indispensabile perché si possa parlare di vita consacrata € la

scelta celibataria (Vita consecrata, n. 30).

67



- Realta giuridica: sono detti “istituti”, can. 573 § 2: si tratta di una forma di vita, eretta

dall’autorita.

Non si dice come deve essere espresso il vincolo con i tre consigli evangelici (negli
istituti religiosi con il voto: can. 607 § 2). In base al can. 574 § 1: si tratta di uno “stato
di vita” (can. 573: forma stabile) in cui la Chiesa riconosce la vocazione e vi associa dei
diritti e doveri: ¢ qualcosa di meno determinato ma di piu stabile della “condizione”
giuridica del fedele. Si tratta di una distinzione che riguarda le vie di santita nella Chiesa

e non invece la costituzione gerarchica della Chiesa.

Consigli evangelici: sono un dono divino (can. 575) e per la prima volta il diritto tipizza

il loro aspetto giuridico:

e Can. 599 la castita: aspetto negativo (celibato) e descrittivo (continenza
perfetta); legame con il Regno.

e Can. 600 la poverta: dipendenza (rinuncio al libero uso, non di per sé al
possesso) e limitazione (nell’uso, per sé e nel disporne per altri).

e Can. 601 I’obbedienza: sottomissione alla volonta dei superiori come
“rappresentanti” di Dio (PC 14). Nell’ambito delle costituzioni.

e Can. 602 la vita fraterna (non é tuttavia un consiglio): realizza la dimensione
comunionale della Chiesa nelle forme proprie dei diversi istituti. Si assume il

paragone familiare, anche se in peculiarem.
Schema:
CIC 1983, parte Il del libro II: sezione I - istituti di vita consacrata (norme comuni;
istituti religiosi, istituti secolari); sezione Il - societa di vita apostolica.

B. Altre forme di consacrazione

Vita eremitica (can. 603): competenza del vescovo e riscoperta dello stato di vita.

Ordine delle vergini (can. 604): antico ma recentemente riscoperto.

Nuove forme (can. 605). Il riferimento teologico é alla consacrazione nei consigli

evangelici (tra i quali sempre la verginita), sul modello di Cristo. Le nuove forme

68



mutano alcuni aspetti della concreta configurazione giuridica stabilita dal can. 573; ad
esempio:

e non a tutti i membri viene chiesto di emettere la professione dei consigli
evangelici;

e i tre consigli non vengono professati esplicitamente;

e I’assunzione dei consigli non avviene né col voto né con altri vincoli sacri.

Una diversa realta sarebbe costituita da forme gia istituzionalmente configurate (istituti
religiosi, istituti secolari) che chiedessero eccezioni rispetto alla concreta osservanza di
alcuni aspetti.

Elementi problematici:

e I’ipotesi di una forma di vita consacrata in cui convivono diverse scelte di vita
puo indurre a una meno precisa distinzione tra la realta associativa dell’istituto e
la Chiesa stessa;

e [’esercizio del ministero ordinato esige delle cautele specifiche che non sono
osservate in realta non adeguatamente articolate e ordinate;

e la natura carismatica non dipende solo dal “fondatore” ma anche dal necessario
riconoscimento dell’autorita ecclesiale, a cui deve essere data un’attenzione
specifica;

¢ |a forma di vita verginale € connessa strettamente ad un proposito di donazione
totale e quindi implica sempre 1’assunzione di altri consigli, risulta pertanto

problematica ogni differenziazione tra questi.

C. Norme comuni agli Istituti di Vita Consacrata

Atti fondamentali relativi alla nascita e alla cessazione degli I\VVC:

Can. 576: autorita competente per legiferare in materia, stabilire le forme di vita
consacrata e approvare i singoli istituti (esercizio del potere amministrativo).

Can. 579: erezione, inizialmente dal Vescovo diocesano, nell’ambito del proprio
territorio e avendo consultato la Santa Sede.

Can. 584: cessazione.

Can. 582: fusioni e unioni. Sono “fusioni” i semplici “assorbimenti”, mentre sono

“unioni” le convergenze tra piu soggetti. Per federazione si intende un rapporto di

69



coordinamento tra monasteri della stessa famiglia che non cancella I’autonomia dei
singoli (es. monasteri femminili). La confederazione € una federazione di istituti.

Can. 580: aggregazione. Associazione, anche tra istituti sessualmente distinti, lasciando
autonomia canonica all’aggregato.

Can. 581: divisione interna (province, regioni).

Dipendenza dall’autorita della Chiesa:

Can. 590; can. 592: rapporto con la Santa Sede.

Se di diritto pontificio, can. 593: dipendenza immediata ed esclusiva dalla Santa Sede
per quanto riguarda la vita interna e la disciplina.

Se di diritto diocesano rapporto con il Vescovo determinato dal can. 594. Si tratta di una
“speciale cura” che non priva I’istituto del suo servizio alla Chiesa universale (can. 590
§ 1). Riguarda I’approvazione delle costituzioni, le modifiche, gli affari di maggiore
rilievo (can. 595), la competenza € del Vescovo della sede principale (quella in cui &
stato eretto, ma non sempre), con I’onere di sentire (cf can. 127: per la validita) gli altri

Vescovi interessati.

Diversita tra Istituti di Vita Consacrata:

Il can. 577 afferma genericamente la grande varieta, senza elencare delle categorie che
restano comunque sullo sfondo: istituti di vita contemplativa, istituti dedicati
all’apostolato. Non si ripropone la distinzione del 1917 fra fine generale (la santita) e

particolare (proprio dell’istituto) per evitare inutili dicotomie.

Una distinzione fondamentale potra essere posta tra istituti di diritto pontificio e
diocesano (can. 589: diocesano per erezione, pontificio per erezione o per
approvazione) nonché tra istituti maschili e femminili (di pari dignita: can. 606).

A queste distinzioni, all’interno degli istituti maschili, si aggiunge quella tra clericali e
laicali (can. 588): la qualificazione é desunta a partire dal patrimonio e dalla tradizione e
il criterio ¢ quello della finalita approvata dall’autoritd. Rispetto al CIC 1917 si
abbandona il criterio puramente quantitativo e si introduce una definizione in positivo

per gli istituti laicali, resta invece esclusa la possibilita di istituti “misti”.

70



La differenziazione specifica di ogni singolo istituto si basa su quel dono di grazia che &
il “patrimonio” (termine desunto dal Vaticano II — Perfectae Caritatis 2 e preferito a
“carisma”, espressione assente nel Vaticano II ma proposta per lo schema del 1977) di
ogni istituto (can. 578) e chiede di essere rispettato. Due le fonti del patrimonio:
I’intendimento o i1 progetti del fondatore, sanciti dall’autorita ecclesiastica e relativi a

natura, fine spirito e indole (nota caratterizzante); le sane tradizioni.

Autonomia.

Can. 586: non si tratta di una forma di presunta indipendenza ma di una conseguenza
del concetto di “patrimonio” ed & pertanto propria ad ogni istituto e limitata (giusta).
Non ¢ determinata dall’autorita ma da questa riconosciuta e in tale spirito accolta dagli
ordinari (8 2). Riguarda gli istituti clericali piu che i laicali e quelli di diritto pontificio
piu che quelli di diritto diocesano.

L’autonomia porta come conseguenza la necessita di elaborare una propria (can. 587)
capacita normativa. Necessita di un codice fondamentale (o costituzioni), approvato
dall’autorita ecclesiastica (normalmente in prima fase ad experimentum; I’erezione
dell’istituto ¢ sempre perpetua perché si tratta di una persona giuridica pubblica) che ha
eretto 1’istituto o successivamente lo ha approvato. Oltre al “patrimonio” deve contenere
(armonizzando aspetti spirituali e giuridici) elementi per il governo, la disciplina,
I’incorporazione e formazione, 1 sacri vicoli. L’interpretazione del codice fondamentali
e le dispense da esso sono riservati all’autorita esterna, a meno che le stesse costituzioni
stabiliscano altro (soprattutto per le norme disciplinari).

Possono essere previste altre norme (§ 4) dall’autorita interna (che puod anche dispensare
da esse, a meno che non si coinvolga significativamente la struttura di governo). Tale
diritto ¢ proprio dell’istituto (tenuto ad osservarlo: can. 598 § 2) e si configura
ordinariamente come semplice diritto statutario.

L’autonomia di governo degli IVC, attraverso superiori e capitoli (can. 596) ¢ detta nel
CIC del 1917 “dominativa”: il termine deve essere inteso, secondo un’interpretazione
autentica del 1952, come sinonimo di “pubblica”. Tale potesta non & quindi solo privata
ed e equiparata a quella ecclesiastica di giurisdizione (§ 3: ordinaria, vicaria, delegata),

pur essendo diversa da essa. Una effettiva potesta ecclesiastica di governo € attribuita

71



solo agli istituti clericali di diritto pontificio (can. 596 § 2) in ragione della dottrina
sull’origine della potesta sacra (can. 129).

Il CIC del 1917 conosceva la particolare categoria degli istituti “esenti”, 1 quali
godevano di quell’autonomia interna oggi riconosciuta a tutti gli istituti clericali di
diritto pontificio. 1l can. 591 del CIC del 1983 ripropone la stessa espressione
(esenzione: cf LG 45) per affermare piuttosto una possibilita generale (“in vista di un
vantaggio comune”), affidata al Papa e da determinarsi caso per caso. L’ambito di

applicazione ¢ comunque solo quello della vita interna dell’istituto.

D. Istituti religiosi

Nozione: (can. 607) a livello teologico, tra gli elementi comuni della vita consacrata
alcuni sono ripresi come caratteristici di questa forma: la consacrazione di tutta la
persona, la manifestazione del rapporto sponsale con Dio, I’essere segno del mondo
futuro, il valore cultuale e sacrificale (vita del credente come liturgia). Elemento del
tutto specifico ¢ la “separazione dal mondo” (§ 3): categoria spirituale ma anche
sociologica.

Elementi caratterizzanti a livello giuridico la realta degli istituti religiosi sono (8 2): i
voti (dopo alcuni dubbi vengono confermati dal diritto vigente come necessari; sono
temporanei 0 perpetui e sono sempre orientati a durare, perché non esiste una
consacrazione ‘“‘con riserva”; devono essere pubblici mentre non si affronta piu la
categoria dei voti solenni, comunque menzionata nel can. 1192 § 2); la vita fraterna in

comune (con possibilita di periodi di esenzione).

Case religiose: la singola comunita religiosa locale ¢ detta “casa”. Distinguere

costituzione (can. 608: semplice destinazione d’uso di un certo luogo) da erezione (can.
609: che comporta la personalita giuridica pubblica — almeno tre persone - e un vero e
proprio superiore). Si richiede il consenso scritto del Vescovo e devono vigere |
seguenti requisiti (can. 610): utilita della Chiesa, utilita dell’istituto, condizioni di
garanzia. Ogni casa di un istituto religioso ha diritto ad un oratorio (la cosiddetta
“cappellina”) con custodia eucaristica e se si tratta della casa di un istituto clericale ad

una chiesa (aperta a tutti i fedeli), la cui ubicazione deve essere perd concordata col

72



Vescovo. Per la soppressione basta la comunicazione al Vescovo (can. 616). La casa
non puo essere trasferita (si trasferiscono le persone) ma pud mutare la destinazione
d’uso a livello pastorale (consenso del Vescovo diocesano: can. 612) o di regime

interno (superiori propri).

Case “sui iuris” e monasteri: i monasteri si qualificano per la vita contemplativa, la

clausura e 1 voti solenni. Sono “sui iuris” quando (can. 613) il moderatore ¢ anche
superiore maggiore, altrimenti sono centralizzati. Il fatto di essere ‘“‘sui iuris” non
esclude che ci sia un altro superiore maggiore, nel caso in cui esso manchi si ha il
monastero “sui iuris” completamente indipendente di cui al can. 615 in cui la vigilanza
e affidata al VVescovo diocesano (per delega della Santa Sede).

Possibile associazione (non aggregazione) di monasteri femminili a istituti maschili
(can. 614).

Il Governo.

Principi generali relativi ai superiori: can. 617; can. 618; can. 619.

Superiore supremo € il Papa (can. 590).

Superiori maggiori (can. 620): il moderatore supremo, il superiore provinciale o di parte
equiparata (in cui al superiore si riconosce una potesta non puramente delegata ma
realmente autonoma), il superiore di una casa sui iuris; i loro vicari ma solo quando
dispongono delle stesse facolta (in alcuni istituti in modo permanente, in altri solo per
supplenza). Si “avvicinano™: I’abate primate (di una federazione o confederazione
monastica) e il superiore di una congregazione monastica.

| superiori devono essere professi perpetui da alcuni anni (can. 623) e la loro nomina
deve essere per un tempo determinato, con possibili eccezioni nel caso del moderatore
supremo o del superiore di una casa sui iuris (can. 624 § 1). Si stabilisce inoltre che
I’esercizio stesso del superiorato avvenga in modo non continuativo (can. 624 § 2). La
rimozione o il trasferimento durante il mandato soggiacciono a ragioni stabilite (can.
624 § 3).

La scelta del superiore (can. 625) puo avvenire in vario modo: elezione del moderatore
supremo; in altri gradi elezione (con conferma del superiore) o nomina (dopo una

consultazione).

73



Obblighi dei superiori: visita canonica (can. 628; il Vescovo diocesano per gli istituti di
diritto diocesano e le case sui iuris); obbligo di residenza (can. 629); obbligo di
rispettare la liberta di coscienza dei religiosi (can. 630: confessori scelti dall’ordinario di
luogo)

Il Superiore dispone di un proprio consiglio (can. 627), che deve essere costituito di
almeno quattro persone e deve agire collegialmente, in base all’interpretazione autentica
del can. 127 il superiore non € membro del consiglio e non puo dirimere la parita di
voto, sebbene il alcuni casi la Santa Sede autorizzi una prassi diversa.

Il can. 633 fissa i criteri generali degli organismi di partecipazione e consultazione. Il
capitolo (can. 631) deve essere rappresentativo ed ha 5 funzioni principali
(“soprattutto”): tutelare il patrimonio, rinnovare, eleggere il Moderatore supremo,
trattare (non necessariamente decidere) gli affari di maggiore importanza, emanare
norme. Altre forme di partecipazione sono indicate nel can. 632.

Amministrazione dei beni: diritto all’acquisto, possesso, amministrazione e uso, fatta
salva la peculiare poverta degli istituti religiosi (cann. 634-635 e 640).

Figura dell’economo, a livello generale, provinciale e locale (can. 636), di carattere
esecutivo.

I monasteri sui iuris presentano rendiconto annuale all’ordinario di luogo e
analogamente gli istituti di diritto diocesano (can. 637).

Per la distinzione tra atti di amministrazione ordinaria e straordinaria si rimanda al
diritto proprio. Per I’alienazione e gli atti pregiudizievoli del patrimonio occorre la
licenza scritta del superiore col consenso del suo consiglio. Se si supera la somma
fissata dalla Santa Sede (oppure si tratta di donazioni votive o di cose preziose) occorre
la licenza della stessa (per monasteri sui iuris e istituti di diritto diocesano occorre anche
la licenza dell’ordinario di luogo, anche se la norma ¢ molto discussa: can. 638, § 4).

Problema dei debiti: can. 639.

Formazione dei membri.

Ammissione: autorita competente (i superiori maggiori a norma del diritto proprio: can.
641); criteri (salute, indole adatta e maturita sufficiente - valutati anche con strumenti

psicologici: can. 642); impedimenti (can. 643: eta, appartenenza a un IVC o SVA,

74



violenza — timore grave — inganno, occultamento di precedente appartenenza a un IVC o
SVA); proibizioni (can. 644: ammettere chierici senza il parere dell’ordinario,
ammettere persone gravate da debiti); documenti e informazioni (can. 645).

- Prima preparazione (can. 597 § 2): postulato in senso stretto e in senso lato; periodo di
preparazione umana.

- Noviziato: nozione (periodo in cui si entra nell’istituto ma non si ¢ ascritti ad esso e
non si inizia propriamente la vita religiosa), finalita (formativa e parzialmente anche di
prova, can. 646: conoscenza della vocazione propria dell’istituto, dello stile di vita,
verifica di intenzioni e idoneita), mezzi (can. 652 8§ 2). Soggetti responsabili del
noviziato sono i superiori maggiori (can. 650 8§ 2) ma soprattutto il maestro, a cui
possono essere affiancati dei collaboratori (cann. 650-651); vengono inoltre coinvolti
nel compito tutti i membri dell’istituto (can. 652 § 4) e il novizio stesso (can. 652 § 3).
Si preveda una casa specifica per il noviziato (can. 647: eretta, trasferita e soppressa
mediante atto scritto del Moderatore supremo con il consenso del suo consiglio;
eccezioni ai 88 2-3). La durata deve essere di almeno un anno con le precisazioni del
can. 649 (I’assenza dalla casa per piu di tre mesi rende nullo il noviziato, un’assenza che
superi i 15 giorni deve essere recuperata, l0a prima professione puo essere anticipata di
15 giorni). Il tempo massimo é di due anni ed e possibile che nel tempo eccedente
I’anno ci siano esercitazioni apostoliche (can. 648). Incarichi o studi siano evitati nel
tempo del noviziato: can. 652 8 5. Al termine del noviziato tre possibilita (can. 653):
ammissione, dimissione, prolungamento del noviziato (massimo sei mesi).

- Iuniorato: la professione temporanea incorpora all’istituto (can. 654) ma lascia aperta
la necessita di un tempo di formazione. Tale tempo deve essere regolamentato dal diritto
proprio e comprende un piano di studi (can. 659 esigenze specifiche per chi deve
accedere agli ordini sacri). Sul contenuto di tale formazione si veda il can. 660, il § 2
precisa anche la situazione di incarichi del professo temporaneo. Non si prevede la
durata di tale formazione: i voti temporanei possono essere rinnovati per 3 (minimo, con
possibile anticipo di 3 mesi: can. 657 § 3) 0 6 anni (can. 655), con la possibilita che il
superiore estenda tale periodo sino a 9 anni (can. 657 § 2). Al termine dell’anno o si
rinnova o si lascia I’istituto (can. 657 § 1). Le condizioni di validita della professione
temporanea sono indicate nel can. 656 e quelle della professione perpetua nel can. 658.

- Can. 661: formazione permanente.

75



Obblighi e diritti:

Can. 662: dovere fondamentale, la sequela di Cristo.

Can. 663 § 1: dimensione contemplativa.

Can. 663 § 2: sacrificio eucaristico (partecipazione quotidiana: pro viribus).

Can. 663 § 3: sacra scrittura, liturgia delle ore.

Can. 663 § 4: Madre di Dio.

Can. 663 § 5: ritiro annuale.

Can. 664: conversione e penitenza.

Can. 665. Vita comune nella propria casa. Occorre il consenso del superiore maggiore
(udito il suo consiglio) quando I’assenza ¢ prolungata e¢ se supera 1’anno si deve
ricorrere alla Santa Sede. Fanno eccezione i casi di salute, studio o opere di apostolato
svolte in nome dell’istituto. Se 1’assenza ¢ illegittima e con cattiva intenzione, invito a
ritornare: § 2.

Can. 666: uso dei mezzi di comunicazione sociale con discrezione e cautela.

Can. 667: clausura. In ogni istituto ci sia una parte riservata (8 1 clausura comune),
anche se la clausura sara piu rigorosa negli istituti di vita contemplativa (§ 2). Si
distinguono quindi in generale i monasteri di monache tenuti alla clausura costituzionale
dai monasteri dediti interamente alla vita contemplativa e tenuti alla clausura papale (8
3). Speciali facolta in materia di clausura sono riservate al Vescovo (8§ 4: entrare e col
consenso della superiora permettere altri ingressi o 1’uscita delle monache).

Can. 668: uso dei beni. Tutti 1 religiosi cedano 1’amministrazione dei propri beni prima
della professione temporanea (disponendo comunque liberamente, salvo diverse
disposizioni, di frutto e usufrutto) ed emettano testamento almeno prima della
professione perpetua. Quanto tutti i religiosi acquisiscono in forza del loro essere
religiosi (e solo questo) deve essere acquisito dall’istituto (§ 3). In alcuni istituti, per la
loro natura (8 4) ci deve essere una rinuncia completa (con la professione perpetua),
anche per I’acquisizione successiva di beni. Se anche I’istituto non lo chiede il religioso
pud decidere la rinuncia ai beni, che in tal caso perd non impedira acquisizioni
successive.

Can. 669: abito. Per i chierici & sempre obbligatorio.

Can. 670: I’istituto aiuti i religiosi.

76



Can. 671: assunzione di incarichi o uffici fuori dall’istituto.

Can. 672: proibizioni.

L’ Apostolato degli istituti. Triplice nozione: dimensione di vita; opere di apostolato in

senso stretto; altre opere che partecipano del significato e della missione.

Can. 673: testimonianza di vita.

Can. 674: tutela degli istituti di vita contemplativa.

Can. 675: alcuni istituti sono dediti all’apostolato nel senso che non perseguono
solamente la vita contemplativa mentre altri sono precipuamente dediti all’attivita
apostolica.

Can. 676: gli istituti laicali esercitano opere di misericordia corporale o spirituale.

Can. 677: dare priorita alle opere proprie dell’istituto (non nel senso della propricta ma
della finalita). Il 8 2 tratta dei terzi ordini.

Can. 678: la soggezione dei religiosi al Vescovo (per allontanare un religioso non
gradito dovra richiedere I’intervento del superiore maggiore, ove questo non
corrisponda e possibile ricorrere alla facolta straordinaria del can. 679) riguarda: la cura
delle anime (insegnare, governare, santificare: parrocchie, cappellanie, chiese, scuole
cattoliche, ...), I’esercizio pubblico del culto divino (sacramenti ¢ sacramentali), le altre
opere e attivita apostoliche (caritative, ...). Resta fermo il dovere di obbedienza al
superiore (8 2) e quindi il coordinamento tra i due poteri (§ 3) e tra i diversi soggetti
(can. 680).

Il Vescovo puo affidare opere agli istituti religiosi mantenendone la direzione (can.
681), in tal caso si stipuli una convenzione.

Possono essere affidati a religiosi singoli uffici in diocesi: con nomina dell’ordinario e
presentazione o consenso del superiore religioso (can. 682). La rimozione da tali uffici
puo essere liberamente disposta dal superiore o dal VVescovo.

Can. 683: facolta del vescovo nella visita pastorale.

La separazione dall’istituto.

1. 1l passaggio da un istituto religioso ad un altro (can. 684 88 1-2): dopo i voti perpetui
si richiede un periodo di prova di almeno tre anni durante i quali il religioso risiede nel

nuovo istituto (ed é tenuto agli obblighi ivi previsti: can. 685) ma resta ascritto al

77



vecchio. Al termine del periodo si decide se accoglierlo (chiedendo la nuova
professione) o restituirlo all’istituto precedente. L’ammissione alla prova esige il
consenso dei moderatori supremi dei due istituti (se uno & una casa sui iuris, il superiore
maggiore della stessa), sentiti i rispettivi consigli.

Il passaggio tra due monasteri sui iuris dello stesso istituto o federazione di un religioso
(di voti temporanei 0 perpetui: interpretazione autentica) richiede il consenso dei
superiori maggiori e del capitolo del monastero che accoglie. Non esige nuova
professione.

Il passaggio da istituto secolare o SVA a istituto religioso e viceversa necessita di
licenza della Santa Sede.

2. Esclaustrazione (can. 686): si tratta di separare il religioso dall’istituto senza
dimetterlo (resta vincolato all’obbedienza, in primo luogo al superiore e poi
all’ordinario di luogo: can. 687). Fino a tre anni e concessa dal moderatore supremo con
il consenso del suo consiglio e avuta previa disponibilita da parte di un ordinario di
luogo, se si tratta di un chierico. Oltre occorre il ricorso alla Santa Sede o al Vescovo.
Per grave causa e salva ’equita il Vescovo (per istituti di diritto diocesano) e la Santa
Sede (per istituti di diritto pontificio) possono imporre 1’esclaustrazione (§ 3).

3. Abbandono dell’istituto al termine della professione temporanea: per scelta del
religioso (can. 688: al termine o anche durante i voti temporanei, in quest’ultimo caso
con indulto del moderatore supremo e del suo consiglio per gli istituti di diritto
pontificio, del Vescovo della casa per gli istituti di diritto diocesano e i monasteri sui
1uris) o per imposizione dell’autorita (can. 689: decisione del superiore maggiore udito
il consiglio, occorrono gravi cause).

4. Abbandono dell’istituto dopo i voti perpetui (can. 691): la richiesta (per causa grave),
corredata del parere del moderatore supremo e del suo consiglio, viene inoltrata alla
Santa Sede per gli istituti di diritto pontificio e al Vescovo per gli istituti di diritti
diocesano.

Abbandono dell’istituto dopo i voti perpetui da parte di un chierico (can. 693): la
richiesta del can. 691 deve essere corredata dalla disponibilita di una diocesi per
I’incardinazione o almeno per offrire un periodo di prova (che dopo 5 anni comporta
I’incardinazione, can. 693). L’indulto acquista vigore se, notificato al religioso, non ¢

rifiutato (e comporta la dispensa dagli oneri: can. 692).

78



5. Riammissione di chi ha lasciato dopo il noviziato o dopo la professione (temporanea
0 perpetua: can. 690). Il can. 690 riguarda la non ripetizione del noviziato e comunque
richiede: il giudizio del moderatore supremo (nel monastero sui iuris il superiore
maggiore) con il consenso del suo consiglio, la statuizione di un periodo di prova e la
durata dei voti temporanei (almeno 3 anni).

6. Dimissione: atto disposto dall’autorita. Per il diritto stesso (can. 694): per abbandono
notorio della fede oppure matrimonio o attentato matrimonio, con dichiarazione del
superiore maggiore con il suo consiglio. Obbligatoria (can. 695) per i delitti di aborto, di
attentato alla vita e alla liberta, di concubinato o permanenza in un peccato grave contro
il sesto comandamento, di altre mancanze nella sfera sessuale (in quest’ultimo caso si
possono scegliere altre vie, se comunque efficaci): il superiore notifica all’interessato le
accuse con le prove, raccoglie la sua difesa e trasmette il tutto, debitamente sottoscritto
dal notaio, al moderatore supremo. Facoltativa per le cause elencate nel can. 696 § 1 e
nel diritto proprio (possono bastare cause di minore gravita nel caso di religioso di voti
temporanei): il superiore maggiore, udito il consiglio, avvia la procedura, raccoglie le
prove e procede a una prima ammonizione, dopo almeno quindici giorni precede a
un’ulteriore ammonizione e passati altri quindici giorni, se a parere del superiore
maggiore e del suo consiglio la difesa non convince, trasmette il tutto al moderatore
supremo. Il moderatore supremo (nei monasteri sui iuris il Vescovo), agendo
collegialmente col suo consiglio (di almeno quattro membri), emana il decreto motivato
di dimissione (precisando il diritto di appello sospensivo entro dieci giorni alla
Congregazione per gli istituti di vita consacrata: interpretazione autentica del can. 700)
che esige quindi conferma da parte della Santa Sede per gli istituti di diritto pontificio e
del Vescovo della casa per gli istituti di diritto diocesano. Se il dimesso religioso e
chierico resta “acefalo” e pertanto non puo esercitare gli ordini sacri fino a che non trovi

chi lo incardini o almeno gli consenta 1’esercizio degli ordini sacri.

E. Istituti secolari

Pio XII, Provida mater (2-2-1947), Primo feliciter (12-3-1948); Congregazione per i
religiosi, Cum sanctissimus (19-3-1948); Vaticano I, Perfectae Caritatis.

79



Sono istituti di vita consacrata (can. 710) caratterizzati da un diverso rapporto con la
secolarita. La nozione di secolarita ¢ poi diversa in dipendenza del fatto che ’istituto sia
laicale (ex saeculo et in saeculo) o clericale (in saeculo: in questo caso il secolo e quello
dei chierici diocesani). In ogni caso gli istituti secolari sono intrinsecamente
caratterizzati dalle opere di apostolato.

Il governo degli istituti secolari e descritto in modo molto succinto (can. 717) e
diversissime possono essere le forme di vita (singoli, in famiglia, in piccole comunita:
can. 714).

L’itinerario di ammissione prevede sempre un periodo di preparazione (can. 722:
almeno due anni) e un periodo temporaneo iniziale di almeno 5 anni (can. 723). La
condizione di appartenenza dopo il periodo temporaneo puo essere perpetua o definitiva
(can. 723 § 3: anche nella forma del periodico rinnovo).

Gli istituti secolari non mutano la condizione canonica del fedele (can. 711) nel senso
che non ne alterano radicalmente lo stile di vita (non comportano la “fuga dal mondo”),
mentre lo stato di vita in senso proprio diviene evidentemente quello della vita
consacrata.

Se l’istituto ¢ clericale pud avere o meno diritto di incardinazione: gli incardinati
saranno direttamente al servizio dell’istituto, non cosi i diocesani (can. 715).

Possono esserci fedeli associati agli istituti secolari (can. 725).

F. Societa di vita apostolica

Il confronto con gli istituti di vita consacrata é stabilito dal can. 731 in cui si possono
raccogliere i seguenti elementi specifici: fine apostolico, vita fraterna secondo il fine
apostolico, tensione alla perfezione della carita. Si differenziano dagli istituti religiosi
per I’assenza di voti religiosi e accedunt agli istituti di vita consacrata: sul senso di
questo termine é presente un conflitto interpretativo tra chi riconduce tali societa alla
vita consacrata, benché non siano istituti di vita consacrata, e chi le riconduce nella
sostanza dei fatti alla nozione di associazione.

Possono richiedere o meno la professione dei consigli evangelici (8§ 2).

Moltissimi sono gli aspetti normativi desunti dalle norme comuni agli istituti di vita

consacrata (can. 732) o dagli istituti religiosi (erezione e soppressione di una casa — can.

80



733 § 1 - dipendenza dal Vescovo nell’attivita apostolica - can. 738 - uscita e
dimissione dalla societa - cann. 742-746).

Differenziazioni rispetto agli istituti di vita consacrata: 1’oratorio ¢ possibile ma non
necessario (can. 733 § 2); il governo e la formazione sono configurabili con un’ampia
autonomia (cann. 734-735); I’incardinazione ¢ prevista per le societa di vita apostolica
clericali solo se le costituzioni non la escludono (can. 736); le singole parti e case
godono di personalita giuridica pubblica (e soggiacciono alle stesse leggi per
I’amministrazione dei beni), ma le costituzioni possono disporre altrimenti (can. 741 §
1); ’obbligo di residenza nella casa e di vita in comune é interamente regolato dal
diritto proprio (can. 740); i singoli membri non sono tenuti alla rinuncia ad
amministrare i beni e possono acquistare tutto cio che non proviene in considerazione
della societa (can. 741 § 2).

Nota bibliografica
J. BEYER, La vita consacrata nella Chiesa, in Quaderni di diritto ecclesiale 3 (1990),
163-172.
E. BOLCHI, La ricomparsa dell’ordo virginum e la sua configurazione canonica tra
normativa universale e normativa della Chiesa particolare, in Quaderni di diritto
ecclesiale 19 (2006), 364-391.
M. MoscoNI, Commento a un canone. L ordinario del luogo e la correzione penale di
un religioso (can. 1320), in Quaderni di diritto ecclesiale 18 (2005), 393-416
S. ReccHI, Tipologia e forme di vita consacrata, in Quaderni di diritto ecclesiale 3
(1990), 173-183.
S. RECCHI, Vita consacrata: le questioni aperte. Le nuove forme di vita consacrata, in
Quaderni di diritto ecclesiale 10 (1997), 98-1009.
S. REeccHI, Assunzione dei consigli evangelici e consacrazione di vita nelle
associazioni, in Quaderni di diritto ecclesiale 12 (1999), 339-352.
S. RECCHI, Commento a un canone. Il consiglio evangelico dell’obbedienza (can. 601),
in Quaderni di diritto ecclesiale 23 (2010), 450-455.
I. ZACCHELLO, La formazione e le sue tappe, in Quaderni di diritto ecclesiale 3 (1990),
221-233.

Libri: Quaderni della Mendola: La vita consacrata nella Chiesa, Glossa Milano 2005.

81



