
1 

 

 

 

FACOLTÀ  TEOLOGICA  DELL’ITALIA  

SETTENTRIONALE 

 

 

 

SCHEDE  E  MATERIALI 

PER  IL  CORSO  DI   

DIRITTO  CANONICO II 

 

 

 

 

ANNO ACCADEMICO  2015-2016 

 

 
 

 

AVVERTENZE 
 

 

Le pagine allegate non rappresentano delle vere e proprie “dispense” del corso, ma solo 

delle schede che servono a facilitare la assistenza alle lezioni, presentandone 

schematicamente il contenuto e riportando i principali riferimenti citati a lezione. 

 

Esse rinviano anche a del materiale esplicativo in riferimento a quanto trattato nel corso 

della lezione medesima indicando le modalità di reperimento. 

 

Oggetto di esame sono: quanto illustrato in scuola (e sintetizzato nelle schede) 

relativamente agli argomenti del programma del corso e quanto contenuto nel testo 

indicato (con diretto riferimento a quanto integralmente scritto in riferimento ai canoni 

citati sulle dispense). 

 

Le “letture consigliate” indicate (e altre letture di simile taglio scelte dagli alunni e 

preventivamente approvate dal professore) possono invece costituire occasione di utile 

approfondimento e potranno essere portate all’esame, nella misura di una lettura scelta. 

 

Nessun altro testo dattiloscritto (trascrizione di appunti, trascrizione da nastri, ecc.) è 

mai stato rivisto o autorizzato dal docente. 

 

 

 



2 

 

FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE  

ANNO ACCADEMICO 2015-2016 

 

 

DIRITTO CANONICO II 

 

prof. Marino Mosconi 

 

 

P R O G R A M M A 

 

1. LA CHIESA UNIVERSALE (nozione di Chiesa; questione ecumenica e nozione di piena 

comunione; il Romano Pontefice; il Collegio dei Vescovi; il governo della Chiesa 

universale) 

 

2. LE CHIESE PARTICOLARI  (rapporto tra Chiesa particolare e Chiesa universale; diocesi 

e Chiese particolari assimilate alla diocesi; il Vescovo e i suoi collaboratori; le leggi e 

gli atti amministrativi singolari; la provvisione di uffici; le aggregazioni di Chiese 

particolari) 

 

3. LE PERSONE GIURIDICHE E LE ASSOCIAZIONI DI FEDELI 

 

4. LA PARROCCHIA E I RAGGRUPPAMENTI DI PARROCCHIE 

 

5. IL MINISTERO ORDINATO: 

 La formazione dei ministri ordinari 

 L’ascrizione dei chierici 

 Il sacramento dell’ordine 

 Lo statuto giuridico del ministero ordinato 

 La perdita dello stato clericale 

 

6. GLI ISTITUTI DI VITA CONSACRATA E LE SOCIETA’ DI VITA APOSTOLICA  

 

7. LA FUNZIONE DI SANTIFICARE DELLA CHIESA: DIRITTO LITURGICO, SACRAMENTI E 

ALTRI ATTI DI CULTO 

 

8. LA FUNZIONE DI SANTIFICARE DELLA CHIESA: I SACRAMENTI DELL’INIZIAZIONE 

CRISTIANA 

 

9. LA FUNZIONE DI SANTIFICARE DELLA CHIESA: I SACRAMENTI DI GUARIGIONE 

(Penitenza e Unzione degli infermi) 

 

10. LA FUNZIONE DI SANTIFICARE DELLA CHIESA: IL MATRIMONIO 

 cenni generali sulla dottrina canonica; 

 il consenso; 

 la preparazione alle nozze 

 gli impedimenti; 



3 

 

 la forma celebrativa 

 la convalidazione. 

 

11. LA FUNZIONE DI INSEGNARE DELLA CHIESA 

 

12. LE SANZIONI NELLA CHIESA 

 

13.  L’AMMINISTRAZIONE DELLA GIUSTIZIA E LA TUTELA DEI DIRITTI NELLA CHIESA 

(potestà giudiziaria; la procedura giudiziaria; la dichiarazione di nullità del matrimonio; 

la procedura amministrativa; lo scioglimento del matrimonio non consumato) 

 

14. CHIESA E COMUNITA’ POLITICA (nozione di diritto pubblico; la dottrina conciliare; 

rapporti tra stato e Chiesa in Italia; intese con le confessioni non cattoliche; confessioni 

religiose ed Europa) 

 

15. L’AMMINISTRAZIONE DEI BENI ECCLESIASTICI  

 



4 

 

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale a.a. 2015-2016 

Diritto Canonico II 

(prof. M. Mosconi) 
 

 

 

BIBLIOGRAFIA DI CARATTERE GENERALE 

 

1. Testo fondamentale è il Codex Iuris Canonici (= CIC), in italiano Codice di 

diritto canonico. Sono da ritenersi necessari, come parte inscindibile dal testo del 

Codice (che deve essere approcciabile anche nel testo originale latino), oltre la 

Prefazione, la costituzione di Giovanni Paolo II Sacrae disciplinae leges, le 

interpretazioni autentiche (per questa nozione cf can. 16), le variazioni ai cann. 750 e 

1371 stabilite dal motu proprio Ad tuendam fidem (18 maggio 1998), le variazioni ai 

cann. 1008, 1009, 1086, 1117 e 1124 stabilite dal motu proprio Omnium in mentem (26 

ottobre 2009), le variazioni ai cann. 1671-1691 stabilite dal motu proprio Mitis Iudex 

Dominus Iesus (15 agosto 2015). 

Molto utile per lo studio e la consultazione è la disponibilità delle cosiddette “fonti” e di 

un “commento” per ogni canone. 

Integrazione necessaria al Codice per la Chiesa italiana sono le delibere della 

Conferenza episcopale italiana e i pronunciamenti normativi complementari al Codice 

della stessa. 

Gli elementi sopra indicati (le ultime variazioni stabilite con il motu proprio Omnium in 

mentem sono riportate su addenda da inserire, quelle stabilite con il motu proprio Mitis 

Iudex Dominus Iesus sono reperibili sul sito internet della Santa Sede) sono reperibile 

nel seguente volume, che costituisce il testo base obbligatorio: 

* AA. VV., Codice di diritto canonico commentato (a cura della redazione di 

quaderni di diritto ecclesiale), Ancora Milano 20093. 

 

Rappresenta sempre un testo fondamentale, che si intende già acquisito relativamente 

allo svolgimento di altri corsi la raccolta dei 

* Documenti del Concilio Vaticano II (in una qualsiasi edizione debitamente 

autorizzata) 

 



5 

 

In generale, per i documenti della Santa Sede è di utilità la consultazione del sito: 

* www.vatican.va 

 

2. Come manuale per lo studio individuale, integrativo di quanto si espone nella 

scuola relativamente agli argomenti trattati, il seguente testo, che costituisce il 

riferimento principale anche se non unico delle lezioni: 

 

*  G.I.D.D.C., Corso istituzionale di Diritto canonico, Milano, Ancora 2005: 

presentazione sintetica ma completa e ben argomentata della materia. 

 

Altri testi di manuali in uso: 

 

 

*  AA.VV., Il diritto nel mistero della Chiesa (a cura del Gruppo italiano docenti di 

diritto canonico), Roma, Pontificia Università Lateranense. Si compone di quattro 

volumi: vol. I: Principi generali. Storia del diritto canonico. Libro I del Codice; vol. II: 

Libro II e III del Codice; vol. III: Libri IV-VII del Codice. Chiesa e società politica 

(profili giuridici); vol. IV: sulle procedure canoniche; 

 

* GHIRLANDA G.F., Il diritto nella Chiesa mistero di comunione, Roma, Paoline-

P.U.G.: commento più analitico, anche se con un diverso sviluppo delle diverse parti. 

 

3. Per un lavoro scientifico occorre conoscere l’esistenza di alcuni strumenti: 

 

*  Communicationes: rivista pubblicata dal 1969 a cura della Pontificia Commissione 

per la revisione del Codice e poi per la sua interpretazione autentica (ora: Pontifico 

Consiglio per i testi legislativi). Pubblica, almeno in parte, gli schemi e i verbali delle 

discussioni sui lavori di revisione della nuova codificazione latina (per quella orientale 

cattolica c’è una analoga rivista: Nuntia); 

 

*  l’analisi testuale del Codex iuris canonici, disponibile su: www.intratext.it. 

 

http://www.vatican.va/


6 

 

4. Vi sono diverse riviste scientifiche di diritto canonico, sia italiane che estere.  

 

Si segnala, in quanto sembra maggiormente adatta al tipo e al livello di accostamento 

alla materia in un Istituto superiore di scienze religiose, la rivista Quaderni di diritto 

ecclesiale. Essa, nata nel 1988, ha impostazione parzialmente monografica e mira a una 

divulgazione di buon livello, indirizzandosi a non specialisti quali sacerdoti in cura 

d’anime, studenti di materie teologiche, laici impegnati nella vita ecclesiale a vario 

titolo. Le annate 1988-2007 sono disponibili su internet 

(www.quadernididirittoecclesiale.org). Costituiscono inoltre dei servizi di utilità della 

rivista, offerti sul medesimo sito: 

- i formulari (con formulari ad uso delle Curie diocesane); 

- QDEonline (con un servizio di consulenza online) 

 

Segnaliamo inoltre, in lingua italiana: Periodica de re canonica (della facoltà di diritto 

canonico della Pontificia università Gregoriana), Apollinaris (della facoltà di diritto 

canonico della Pontificia università Lateranense), Ius Ecclesiae (della facoltà di diritto 

canonico dell’Università della Santa Croce) e Ephemerides Iuris Canonici (della Facoltà 

di diritto canonico di Venezia). 

 

5. Si segnala – quale opera di prima consultazione – il Nuovo dizionario di diritto 

canonico, Frascati, Paoline 1993. La tavola generale delle voci ne consente un uso 

organizzato, come se fosse un manuale. 

 

6.  Sono al contrario strumenti di approfondimento: 

- AA. VV., Comentario exegético al Código de Derecho Canónico (5 Voll.), Pamplona 

19972; 

- AA. VV., Diccionario general de Derecho Canonico (7 Voll.), Pamplona 

 

7.  Per un indice bibliografico si consulti il sito: www.giddc.org (del gruppo 

italiano docenti di diritto canonico). A cura del medesimo gruppo è anche editata la 

collana dei “Quaderni della Mendola” (l’indice è disponibile presso lo stesso sito 

internet), con gli atti degli incontri di studio annuali del gruppo. 

http://www.quadernididirittoecclesiale.org/


7 

 

 

8. Nello svolgimento del corso si danno per acquisite le nozioni del precedente 

corso di Diritto Canonico, con particolare riferimento: alla qualificazione teologica e 

filosofica del diritto e del diritto canonico; alla qualificazione propria della scienza 

canonistica; ai principi ispiratori e ai criteri sistematici del Codex iuris canonici del 

1983; all’esistenza e alla peculiarità del Codex canonum ecclesiarum orientallium; allo 

storia del diritto canonico, con particolare riferimento alla formazione del Corpus iuris 

canonici e alla prima Codificazione del 1917; alle nozioni fondamentali di cui al libro I 

(soggettività canonica, legge, consuetudine, decreto generale, atti amministrativi 

singolari,  ufficio ecclesiastico, atto giuridico, potestà di governo). 

 

9. È consigliata la lettura del seguente articolo: MIRAGOLI E., I principali 

strumenti di lavoro per lo studio del diritto canonico nei corsi teologici dei seminari, in 

QDE 10 (1997) 67-82. 



8 

 

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale a.a. 2015-2016 

Diritto Canonico II  

(prof. M. Mosconi) 

 

 

 

1. LA CHIESA UNIVERSALE  

 
A - Il diritto canonico al servizio della Chiesa 

 

Il diritto canonico riveste una peculiarità nell’ambito dell’esperienza giuridica. Senza 

accedere in materia a teorie che tendono a divaricare fortemente i due campi (ad es. la 

cosiddetta “analogia del diritto”) prendiamo le mosse dalla riconosciuta insufficienza 

del ricorso al principio filosofico che sta alla base dell’esperienza giuridica umana in 

quanto tale per spiegare senso e natura del diritto nella Chiesa (ubi societas ibi ius). Un 

approccio inadeguato, sotto questo punto di vista, comporta il rischio di introdurre una 

pericolosa dicotomia tra “due chiese”: della carità e della legge. 

Le radici di tale peculiarità possono essere colte in riferimento a tre direttrici principali: 

- ecclesiologica: a tutela della comunione ecclesiale (identità della Chiesa con sé 

stessa); 

- cristologica: il profilo non puramente carismatico della compagine ecclesiale (dato 

fenomenologico) deriva dalla stessa natura teandrica di Cristo (si veda a tale proposito 

anche la categoria classica del “fondatore della Chiesa” che deve essere armonizzata 

con le acquisizioni delle altre discipline teologiche in merito); 

- antropologica: l’uomo è per se stesso compreso nella rivelazione di Dio e ha in Lui il 

suo compimento (superamento del quadro puramente filosofico; cf Sap 2, 23: «sì, Dio 

ha creato l’uomo per l’incorruttibilità, lo ha fatto a immagine della propria natura»). 

In particolare poniamo la nostra attenzione sull’aspetto ecclesiologico (il diritto 

canonico è infatti detto “della Chiesa” o “ecclesiale” in ragione del suo autore 

immediato, del suo contenuto ma anche in qualche modo della sua stessa natura), che 

comporta la necessità di considerare con attenzione la natura misterica della Chiesa, che 

non è semplicemente un tipo di società umana (una “specie” del genere “società”), ma 

rappresenta una società sui generis (muta il genus e non solo la specie rispetto all’idea 

di società).  



9 

 

Tale peculiarità ricade sull’origine della società ecclesiale (da dove proviene e come si 

entra a farne parte), sul suo destino e sulle modalità della sua presenza nel mondo (come 

estranea al mondo ma anche come anima del mondo). Un’ulteriore ricaduta concerne il 

rapporto tra dimensione esteriore ed interiore della socialità umana nell’ambito 

ecclesiale: a differenza di altri ambiti aggregativi nella Chiesa infatti queste due 

dimensioni si intrecciano profondamente, così che, ad es., il “bene comune esterno 

giuridico” che può essere definito come «il complesso delle condizioni e delle 

istituzioni che permettono la realizzazione propria ai singoli fedeli e alla comunità» è da 

intendersi come finalizzato al “bene comune interno” e, di converso, il bene interiore 

della persona è indispensabile perché si realizzi il bene della società ecclesiale (in 

positivo si consideri la comunione dei santi; in negativo, le ricadute sulla Chiesa del 

peccato dei singoli). 

 

B – L’appartenenza ecclesiale: Chiesa cattolica e altre Chiese o comunità cristiane 

 

Sono fedeli di Cristo (christifideles) coloro che, mediante il battesimo, sono incorporati 

a Cristo e costituiscono il popolo di Dio (con le conseguenze circa la vocazione e la vita 

di cui al can. 204, § 1) e godono pertanto della qualifica di persona fisica (can. 96). 

Sono soggetti tuttavia alle leggi puramente ecclesiali del diritto canonico (che non sono 

sconsiderate “di diritto divino”) solo i cattolici (can. 11 che unisce a questo criterio di 

natura teologica il criterio psicologico, ovverosia l’uso di ragione e il criterio 

cronologico, ovverosia il compimento dei sette anni di età; indirettamente le leggi 

ecclesiastiche possono riguardare anche altre persone) e godono pertanto della pienezza 

di diritti e di doveri (che può divenire parziale se sussiste qualche difetto rispetto alla 

comunione ecclesiale: seconda e terza condizione di cui al can. 96). Una soggezione 

parziale può darsi per i catecumeni (per i quali vale la condizione di cui al can. 206, che 

rinvia a sua volta al can. 865, § 1 e al can. 788, § 3). 

A un nucleo normativo comune per tutti i fedeli cattolici si aggiunge la peculiare 

legislazione cui sono tenuti i fedeli in ragione dell’appartenenza alla Chiesa latina o alle 

Chiese orientali (can. 1, normativa del CCEO), in base ai cann. 111-112. Completa il 

patrimonio normativo cui è soggetto ogni fedele il diritto complementare delle 



10 

 

conferenze episcopali (o di altri raggruppamenti di Chiese) e il diritto di ogni Chiesa 

particolare. 

Sono cattolici quanti godono della piena comunione, secondo i tre vincoli espressi nel 

can. 205 (della professione di fede, dei sacramenti, del governo ecclesiastico): il criterio 

è oggettivo, prescinde dalla condizione morale e deve essere distinto dalla nozione di 

comunione in senso spirituale, che rileva nel cammino verso la santità di ogni fedele.  

Questa caratteristica rileva per la dipendenza dei fedeli rispetto al diritto positivo, tutti i 

fedeli infatti appartengono all’unica Chiesa di Cristo e sono comunque vincolati al 

diritto divino positivo o naturale (e per se anche alle leggi cui eventualmente l’autorità 

ecclesiastica volesse vincolarli). 

Il rapporto tra Chiesa e Chiesa cattolica sono descritti nel can. 204, che al § 2 riprende 

LG 8 con il termine subsistit. L’espressione non attenua la pretesa veritativa della 

Chiesa cattolica e quindi non relativizza in alcun modo la nozione di Chiesa, ma indica 

l’attenzione a cogliere in ogni manifestazione della Chiesa quegli elementi che tutte le 

espressioni della vita cristiana portano con se e che sono parte della Chiesa stessa, 

comunque unica e universale: cf intervento del Card. Ratzinger su LG 8 del 27 febbraio 

2000 (www.vatican.va, quindi “curia romana”, poi “congregazione per la dottrina della 

fede” e quindi “alcuni discorsi del prefetto/Ratzinger) e Congregazione per la dottrina 

della fede, Risposte a quesiti riguardanti alcuni aspetti circa la dottrina della Chiesa, 

29 giugno 2007 (www.vatican.va; cercare in “curia romana” quindi “Congregazione per 

la dottrina della fede”, quindi “documenti dottrinali”). 

Per quanto riguarda la valutazione canonica delle singole comunità ecclesiali non 

cattoliche (si noti bene che non sempre quando si parla di Chiesa si intende la Chiesa di 

Cristo, si vedano i mormoni – Congregazione per la dottrina della fede, Risposta al 

dubbio sulla validità del Battesimo conferito presso la Chiesa di Gesù Cristo dei Santi 

dell’ultimo giorno, detta Mormoni, 5 giugno 2001: www.vatican.va; cercare in “curia 

romana” quindi “Congregazione per la dottrina della fede”, quindi “documenti di 

materia sacramentale” e quindi “Battesimo”), si devono distinguere le forme in cui non 

vi è successione apostolica (cristiane “protestanti”) da quelle in cui è riconosciuta una 

valida successione apostolica, sebbene manchi la piena comunione (Chiese ortodosse, 

con attenzione alla distinzione tra Chiesa ritenute canoniche e altre denominazioni; 

articolata la valutazione sui cosiddetti “vecchi cattolici”). In quest’ultimo caso si potrà 

http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/


11 

 

parlare di vere Chiese particolari, sorelle (non sono sorelle tra loro la Chiesa cattolica e 

la Chiesa ortodossa, ma le singole Chiese particolari) delle Chiese particolari cattoliche 

(CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, dichiarazione Dominus Iesus, 6 agosto 

2000, nn. 16-17 e ID., Dichiarazione sull’espressione Chiese sorelle, 30 giugno 2000: 

www.vatican.va; cercare in “curia romana” quindi “Congregazione per la dottrina della 

fede”, quindi “documenti dottrinali”), mentre nel primo caso si dovrà parlare solo di 

comunità ecclesiali, sempre all’interno dell’unica Chiesa universale. I fedeli di Lefebvre 

e altre situazioni similari (ad es. la Chiesa “patriottica” cinese) non configurano una 

Chiesa non cattolica, ma sono situazioni di violazioni del dovere di preservare la 

comunione ecclesiale (can. 209) da parte di fedeli cattolici, che non sempre configurano 

la mancanza di piena comunione di cui al can. 205. 

 

C - Chiesa universale e Chiesa particolare  

 

Il punto di partenza è la Chiesa intesa come popolo di Dio, con i valori e i limiti di 

questa immagine (si deve notare come gli stessi riferimenti neotestamentari 

all’espressione popolo di Dio non sono sempre chiaramente ecclesiologici, riferendosi 

in primo luogo al popolo di Israele: Eb 4, 9: «È dunque riservato ancora un riposo 

sabatico per il popolo di Dio»; 11, 25: «preferendo [Mosè] essere maltrattato con il 

popolo di Dio piuttosto che godere per breve tempo del peccato»; 1 Pt 2, 10: «voi, che 

un tempo eravate non-popolo, ora invece siete il popolo di Dio; voi, un tempo esclusi 

dalla misericordia, ora invece avete ottenuto misericordia»), comunque privilegiata dal 

Vaticano II. 

Il rapporto tra il popolo di Dio nella sua interezza (“Ecclesia universalis” e “Ecclesia 

universa”) e quelle sue porzioni che costituiscono le Chiese particolari è espresso da LG 

23 con la formula «in quibus et ex quibus» (can. 368), che evidenzia sia l’aspetto 

aggregativo della Chiesa universale (“totum ut summa”), sia la sua realizzazione in ogni 

singola Chiesa particolare (“totum ut unum”). La Chiesa di Cristo è quindi realmente 

presente in ogni Chiesa particolare, che ha con se le caratteristiche della Chiesa 

universale. Il rapporto tra le due realtà non è quindi descrivibile con gli schemi tipici 

delle aggregazioni politiche (struttura centrale amministrativamente decentrata, 

http://www.vatican.va/


12 

 

federazione, confederazione, accordo tra nazioni sovrane,…) ma con quello della 

“mutua interiorità”. 

In questo senso l’autonomia della potestà esercitata nelle Chiese particolari in rapporto 

alla Chiesa universale deve essere letta nel senso del principio della “giusta autonomia”, 

che si ispira solo per analogia al principio politico (e della dottrina sociale della Chiesa) 

della sussidiarietà (per cui non effettua il livello superiore quanto è fattibile dal livello 

inferiore). 

Un principio importante che deve essere richiamato per comprendere il rapporto tra le 

due dimensioni è quello della priorità ontologica e storica della Chiesa universale 

rispetto alla Chiesa particolare, che deve essere colto nel suo significato autentico, senza 

un’impropria identificazione tra la Chiesa universale e le strutture che sono costituite 

per il servizio della stessa (prima fra tutte la Santa Sede): cf CONGREGAZIONE PER LA 

DOTTRINA DELLA FEDE, Communionis notio, 28 maggio 1992 (www.vatican.va; cercare 

in “curia romana” quindi “Congregazione per la dottrina della fede”, quindi “documenti 

dottrinali” - cf anche discorso del card. Ratzinger del 27 febbraio 2000: 

www.vatican.va, quindi “curia romana”, poi “congregazione per la dottrina della fede” e 

quindi “alcuni discorsi del prefetto/Ratzinger). 

 

D – La suprema autorità della Chiesa 

 

1 – Il servizio dell’autorità: 

La Chiesa si presenta come una società gerarchica, sebbene il senso di questa 

espressione deve essere letto nella sua peculiarità, come riferito al “gerarca” della 

Chiesa, che è Cristo stesso e quindi con riferimento al modo con cui Cristo ha 

interpretato e rinnovato il concetto stesso di autorità. La Chiesa riceve peraltro tale 

compito nella linea della ministerialità (Lc 22, 27), del mandato ricevuto (Mt 28, 18-

20). In questo senso anche quando si afferma che nella Chiesa si intende che esista 

un’autorità “suprema” (quella del Papa e del Collegio episcopale) si intende questo 

limitatamente alla dimensione umana (non vi è altra autorità umana superiore), restando 

sempre e solo di Dio il carattere autoritativo supremo. 

La gerarchia della Chiesa va considerata inoltre all’interno delll’unico popolo di Dio, 

non al di fuori o sopra di esso: cf. l’ordine trai primi capitoli della Lumen gentium. Si 

http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/


13 

 

eviti pertanto ogni identificazione tra Chiesa e autorità, sia a livello universale, sia a 

livello particolare (contrariamente al più comune modo di esprimersi dei mass media). 

Significativa in questo senso la scelta di non trattare più il tema dell’autorità, come nel 

Codice del 1917, nel De clericis in specie, ma nell'ambito del popolo di Dio, anzi, in 

genere il Codice offre prima la descrizione delle strutture ecclesiali e solo dopo precisa 

chi detiene in esse la responsabilità del governo. 

 

2 - Il Romano Pontefice e il Collegio dei Vescovi: 

Il testo del Codice risente della discussione conciliare sul rapporto tra il Papa e il 

Collegio dei Vescovi come soggetti dell’autorità suprema. Il rapporto tra i due soggetti 

è quello della inadeguata distinzione, trattata in LG 22ss (testo ripreso dal can. 330), da 

leggersi alla luce della Nota explicativa praevia alla Lumen gentium. Si tratta di 

riscoprire la collegialità episcopale e la responsabilità di tutti i Vescovi su tutta la 

Chiesa, senza che questo comporti il preterire l'autorità del Papa, che resta invece 

riferimento imprescindibile per il darsi stesso della comunione ecclesiale: il principio è 

quello della “hierarchica communio”. 

 

Il Romano Pontefice: definizione e potestà (can. 331 e can. 333, §§ 1 e 3). La sua 

autorità riguarda la Chiesa universale ma può anche estendersi alle Chiese particolari, 

infatti è detta ordinaria, suprema, piena, immediata e universale: i termini adottati 

devono essere letti alla luce del contesto apologetico in cui sono sorti e vanno collocati 

nell’ambito del carattere collegiale dell’esercizio del ministero petrino. Principio guida 

è quello delle necessità della Chiesa, che storicamente ha determinato l’estensione 

concreta dell’esercizio della potestà petrina: questo da un lato esige si deve evitare una 

preventiva limitazione nell’ordinamento canonico delle competenze del Papa e 

dall’altro pone l’istanza di modulare sempre l’esercizio della potestà in riferimento alla 

giusta autonomia dei singoli vescovi e quindi della Chiesa particolare (can. 333 § 2 e 

prospettive ecumeniche, secondo le indicazioni dell’enciclica di Giovani Paolo II, Ut 

unum sint, 25 maggio 1995: www.vatican.va; cercare in “archivio Papi” quindi 

“Giovanni Paolo II”, quindi “encicliche”).  

Per quanto concerne la cessazione dell’ufficio del Papa e la condizione di vacanza della 

sede (can. 335 e can. 359 per i Cardinali), la scelta del nuovo Romano Pontefice 

http://www.vatican.va/


14 

 

(conclave) e l’inizio del suo pontificato vi è una normativa propria che si è consolidata 

nel corso degli anni con riferimento al collegio dei Cardinali (can. 332 § 1 e Cost. apost. 

Universi Dominici Gregis del 22 febbraio 1996 www.vatican.va; cercare in “archivio 

Papi” quindi “Giovanni Paolo II”, quindi “costituzioni apostoliche”; con successivo 

ripristino della richiesta della maggioranza tramite motu proprio di Benedetto XVI in 

data 11 giungo 2007 e le altre modifiche introdotte sempre da Benedetto XVI col motu 

proprio Normas nonullas del 2 febbraio 2013, che prevalentemente tiene conto della 

situazione di vacanza della sede per rinuncia: per entrambi i testi: www.vatican.va; 

cercare in “Benedetto XVI” quindi “motu proprio”), si vedano anche i compiti del 

Cardinale Decano, del Cardinale Proto-Diacono (can. 355) e del Camerlengo (la camera 

apostolica è relativa alla condizione di vacanza della sede). 

Per quanto riguarda le cause della cessazione dall’ufficio, il diritto oltre alla morte 

prevede la possibilità della rinuncia (can. 332 § 2: non si tratta di una dimissione, ma di 

un atto di riconsegna del mandato alla Chiesa che, sebbene non necessiti di 

accettazione, deve essere legittimo, cann. 187-189), mentre non sono riprese 

espressamente dal diritto vigente le categorie canonistiche tradizionali della decadenza 

ipso facto del Papa “pazzo” o “eretico”.  

 

Il Collegio dei Vescovi: nel suo rapporto con il Papa e mai senza di esso (can. 330) 

rappresenta l’insieme di tutti i Vescovi che hanno ricevuto la consacrazione 

sacramentale e sono in comunione gerarchica con il capo e i membri del collegio stesso, 

così che nessun Vescovo dispone di potestà legittima al di fuori di tale comunione (can. 

336, cf l’esempio del caso Lefebvre nella lettera di Benedetto XVI del 10 marzo 2009). 

Modalità suprema e solenne di esercizio dell’autorità del Collegio è il Concilio 

ecumenico (can. 337 § 1), che è detto tale in riferimento alla totalità dei Vescovi che 

sono nel Collegio (sono ordinati Vescovi e sono nella comunione gerarchica); può 

essere assegnato un ruolo in Concilio, purché non deliberativo, anche a chi non è 

Vescovo (can. 339). L’attività del Concilio è condotta dagli atti del Papa, che lo deve 

convocare e ne deve approvare, confermare e promulgare le decisioni; si interrompe in 

caso di sede romana vacante (cann. 338, 340 e 341 § 1; cf il caso del Concilio di 

Costanza). 

http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/


15 

 

Una seconda modalità di esercizio dell’autorità del Collegio è quella dell’intervento 

convergente da parte dei Vescovi dispersi per il mondo o un’altra modalità che il Papa 

stesso abbia promosso o liberamente recepito (can. 337 §§ 2-3 e can. 341 § 2), sebbene 

quest’ultima possibilità rappresenti una modalità di esercizio dell’autorità che attende 

ancora di essere adeguatamente esplorata. 

 

3 – Il Sinodo dei Vescovi: 

Istituito da Paolo VI (m.p. Apostolica sollicitudo, 15 settembre 1965) su indicazione di 

Christus Dominus 5, il Sinodo dei Vescovi è una delle modalità con cui i Vescovi 

prestano il loro aiuto all’esercizio dell’ufficio petrino (can. 334), non si tratta pertanto di 

un’espressione del Collegio dei Vescovi in quanto tale ma di una partecipazione al 

ministero universale del Papa, nel segno della collegialità. 

La descrizione del Sinodo dei Vescovi di cui al can. 342 ne precisa identità e scopo 

(consigli per la salvaguardia e l’incremento della fede e dei costumi, nell’osservanza e 

nel consolidamento della disciplina ecclesiastica e per studiare i problemi riguardanti 

l’attività della Chiesa nel mondo) nonché la potestà, ordinariamente consultiva, salvo 

che il Papa conceda potestà deliberativa nel singolo caso (can. 343). 

L’attività del Sinodo dei Vescovi è condotta, in fase di indizione, di conclusione e 

durante i lavori, dal Papa (can. 344 e can. 347). Cariche stabili sono quelle del 

Segretario generale e del Consiglio di Segreteria, cui si aggiungono di volta in volta i 

Segretari speciali (can. 348). 

Le modalità di celebrazione del Sinodo sono principalmente due (cann. 345-346): 

- generale: può essere ordinaria (maggioranza di membri eletti nelle Conferenze 

episcopali) o straordinaria (maggioranza di membri stabiliti in ragione dell’ufficio dal 

diritto proprio); 

- speciale (ad es. i sinodi continentali). 

Per le modalità di celebrazione del Sinodo si veda quanto previsto dallo specifico Ordo 

del 29 settembre 2006 (www.vatican.va, quindi scegliere “curia romana” e poi “sinodi 

dei vescovi”), una presentazione sintetica è riportata alle pagg. 342-343 del Codice di 

diritto canonico commentato. 

L’istituto attende una migliore definizione per un più incisivo servizio alla collegialità 

della Chiesa. Papa Francesco ha interpretato in modo per certi versi innovativo l’istituto 

http://www.vatican.va/


16 

 

giuridico del Sinodo, pur senza modificare a oggi la normativa. Questi i cambiamenti 

introdotti: il Sinodo straordinario è stato utilizzato come preparatorio del Sinodo 

ordinario; le conclusioni del Sinodo straordinario sono state immediatamente 

pubblicate, con le indicazioni dei voti ricevuti (pubblicando anche le parti non 

approvate); le richieste di pareri sulla base dei lineamenta (per il Sinodo ordinario erano 

lineamenta le conclusioni del Sinodo straordinario), per predisporre l’instrumentum 

laboris, sono state rivolte alla comunità cristiana a tutti i livelli. Non sono mancate 

ovviamente delle incertezze nello sviluppo di una procedura modificata in modo tanto 

rilevante. 

 

4 - I Cardinali: 

Si tratta di un vero e proprio Collegio (can. 349) scelto liberamente dal Papa (creazione 

e pubblicazione, caso dei cardinali in pectore: can. 351 §§ 2-3) tra quanti sono almeno 

presbiteri (non è sempre stato così nella storia) e, salvo eccezioni, se non lo sono già in 

precedenza, devono essere ordinati Vescovi (can. 351 § 1: scelta introdotta da Giovanni 

XXIII).  

Ai cardinali competono tre responsabilità principali: 

- l’elezione del Papa; 

- l’assistenza al Papa, agendo collegialmente (concistoro ordinario o straordinario: can. 

353); 

- l’assistenza al Papa agendo singolarmente (ad es. come membri dei dicasteri romani; 

oppure come legati a latere o inviati speciali, can. 358) o come gruppi (ad es. il gruppo 

degli nove Cardinali istituito da Papa Francesco mediante chirografo del 28 settembre 

2013, a seguito di suggerimento emerso nelle Congregazioni generali che hanno 

preparato il Concistoro: per aiutare il Santo Padre nel governo della Chiesa universale e 

per studiare un progetto di revisione della costituzione apostolica Pastor Bonus sulla 

Cura romana). 

I cardinali preposti ai dicasteri della Santa Sede presentano la rinuncia al loro ufficio al 

compimento del settantacinquesimo anno di età (can. 354). Il principio è ribadito nel 

«Rescriptum ex audientia SS.mi sulla rinuncia dei Vescovi diocesani e dei titolari di 

uffici di nomina pontificia del 3 novembre 2014» (www.vatican.va, quindi scegliere 

«segreteria di stato» e poi «parolin», anno 2014), che non apporta tuttavia novità 

http://www.vatican.va/


17 

 

(contrariamente a quanto segnalato dagli organi di stampa, il verbo ai cann. 401 e 354 è 

infatti  lo stesso «rogantur»). 

Storicamente i Cardinali derivano dal clero romano (analogamente a quanto avvenuto in 

altre diocesi), sebbene oggi il loro legame con Roma sia formale e trova espressione 

nella suddivisione, legata al concetto di titolo cardinalizio (can. 357 § 1), nei tre ordini: 

episcopale (sette diocesi suburbicarie), presbiterale (vescovi di sedi episcopali), 

diaconale (cardinali della curia romana): can. 350. La più importante carica interna al 

Collegio è scelta dai cardinali Vescovi ed è quella del Decano, cui si affianca quella del 

Sottodecano (can. 352 e can. 350 § 4), cui compete il titolo della sede di Ostia. 

La natura romana del Collegio è oggi meno accentuata, anche per il nuovo compito 

assunto dai Cardinali al servizio della Chiesa universale (si veda l’ampliamento del 

numero, in una prima fase con riferimento ai “settanta anziani” e in una successiva ai 

centoventi elettori, accentuandone progressivamente l’internazionalità e rendendo 

facoltativa la residenza romana: can. 356); il Papa del resto non è solo il Vescovo della 

diocesi di Roma (sebbene sia tale soltanto in quanto Vescovo di Roma) e non riveste più 

neppure il titolo di Patriarca di Occidente (cf Pontificio Consiglio per l’unità dei 

cristiani, Comunicato circa la soppressione del titolo patriarca d’occidente nell’annuario 

pontificio, a partire dall’edizione 2006), anzi in questo senso si comprende meglio 

anche la presenza nel collegio dei Patriarchi d’Oriente (can. 350 §§ 1 e 3). Si tratta di 

rileggere il ruolo della sede romana in una chiave più marcatamente universale. Tutti i 

Cardinali godono del diritto di esenzione dalla giurisdizione locale e di altre competenze 

loro assegnate dal diritto (can. 357 § 2) e reperibili dell’elenco di privilegi e facoltà in 

materia liturgica e canonica che è reperibile in: Communicationes 31 (1999) 11-13. 

 

5 - La Curia Romana: 

La Curia romana è la realtà di cui il Papa abbisogna per trattare le questioni della Chiesa 

universale (non è il Vicariato di Roma, che assiste il Papa nel compito di Vescovo 

dell’Urbe) ed agisce in suo nome e con la sua autorità (nei limiti previsti dal diritto) per 

il bene e a servizio delle Chiese particolari (can. 360). I soggetti della Curia romana 

possono rientrare nella definizione di “Santa Sede” o “Sede Apostolica” (can. 361). 

La Legge peculiare che presiede alla Curia romana è la Costituzione apostolica Pastor 

Bonus (28 giugno 1988; Codice di diritto canonico commentato, pp. 1338-1469), che è 



18 

 

stata ampiamente rimaneggiata, sotto il profilo dell’elenco dei dicasteri (introduzione 

del Pontificio Consiglio per la Promozione della Nuova Evangelizzazione) e delle 

competenze (sono passati: alla Congregazione del Clero la competenza sulle dispense 

del clero e la competenza sui Seminari; al Pontificio Consiglio per la Promozione della 

Nuova Evangelizzazione la competenza sulla catechesi; alla Rota Romana le 

competenze sulle dispense per i matrimoni non consumati e sulla nullità del Sacramento 

dell’ordine).  

La costituzione evidenzia le note di vicarietà (nn. 7-8) e collegialità (n. 10) della Curia, 

il suo servizio all’unità (n. 11) e il suo carattere pastorale (artt. 33-35). 

La composizione della Curia (can. 361) prevede la distinzione in dicasteri (Segreteria di 

Stato, Congregazioni, Tribunali, Pontifici Consigli, Uffici) e la presenza di altri 

organismi (vedi Codice di diritto canonico commentato, pagg. 361-362), un ruolo 

particolare è assegnato alla Segreteria di Stato nelle sue due sezioni. 

Un capitolo a parte è il profondo ripensamento della struttura della Curia romana con 

riferimento alle attività economiche e alle competenze dell’APSA e dello IOR. Sono 

state introdotte, in questi anni: l’Autorità di Informazione Finanziaria (Benedetto XVI, 

motu proprio La Sede apostolica, 30 dicembre 2010 e Francesco, motu proprio La 

promozione, 8 agosto 2013; lo statuto è stato approvato il 15 novembre 2013), la 

Segreteria per l’economia (Francesco, motu proprio Fidelis dispensator et prudens, 24 

febbraio 2014; Francesco, motu proprio Trasferimento della sezione ordinaria 

dell’APSA alla Segreteria per l’economia, 8 luglio 2014; lo statuto è stato approvato il 

22 febbraio 2015), il Consiglio per l’economia (Francesco, motu proprio Fidelis 

dispensator et prudens, 24 febbraio 2014; lo statuto è stato approvato il 22 febbraio 

2015) e l’Ufficio del Revisore generale (lo statuto è stato approvato il 22 febbraio 

2015). La Prefettura per gli affari economici è ancora presente tra gli organismi della 

Curia romana, sebbene il suo ruolo sembra essere stato sostanzialmente assorbito dagli 

organismi di recente costituzione. 

 

6 - I Legati del Romano Pontefice: 

Sono rappresentanti del Papa con un duplice riferimento (can. 363): civile (Stati e 

organizzazioni internazionali: can. 365) ed ecclesiale, che è poi il loro compito 

principale (Chiese particolari: can. 364). Il Codice stabilisce il diritto alla loro libera 



19 

 

designazione e all’invio (can. 362), che deriva teologicamente dall’unità della Chiesa 

universale ed è riconosciuto nel diritto internazionale per la soggettività propria 

attribuita alla Santa Sede (da non confondere con lo Stato della Città del Vaticano). 

Per esercitare compiutamente la sua missione il legato del Papa è sottratto alla 

giurisdizione locale, gode di alcune prerogative liturgiche (can. 366) e non cessa dal 

proprio incarico neanche in condizione di vacanza della sede romana (can. 367). 

Si distinguono: delegati apostolici; nunzi o internunzi; reggitori o incaricati d’affari, 

anche ad interim; inviati; delegati; osservatori; legati a latere. 

 

 

Bibliografia 
 

P. BIANCHI, Il potere giudiziario del Romano Pontefice, in Quaderni di diritto 

ecclesiale 13 (2000), 64-82 

M. CALVI, La vigilanza del Romano Pontefice. Una limitazione alla vita delle Chiese 

locali, in Quaderni di diritto ecclesiale 13 (2000), 46-63 

D. CITO, Il Papa supremo legislatore, in Quaderni di diritto ecclesiale 13 (2000), 32-45 

G. MARCHETTI, Il diritto peculiare per l’elezione del Romano Pontefice, in Quaderni di 

diritto ecclesiale 22 (2009), 258-274 

M. MOSCONI, La potestà ordinaria, suprema, piena, immediata e universale del 

Romano Pontefice e il principio della necessitas Ecclesiae, in Quaderni di diritto 

ecclesiale 13 (2000), 6-31 

M. MOSCONI, L’elezione del Romano Pontefice come espressione del suo ufficio di 

«perpetuo e visibile principio e fondamento dell’unità sia dei Vescovi sia della 

moltitudine dei fedeli» (LG 23), in Quaderni di diritto ecclesiale 22 (2009), 228-257 

D. SALVATORI, La cessazione dell’ufficio del Romano Pontefice, in Quaderni di diritto 

ecclesiale 22 (2009), 275-282 

G. TREVISAN, Osservare il segreto secondo la costituzione Universi Dominici Gregis, in 

Quaderni di diritto ecclesiale 22 (2009), 283-291 

 

Quaderni della Mendola: Chiese particolari e Chiesa universale, Glossa Milano 2003. 



20 

 

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale a.a. 2015-2016 

Diritto Canonico II  

(prof. M. Mosconi) 

 

 

 

2. LE CHIESE PARTICOLARI 

 

A – Le Chiese particolari e l’autorità in esse costituita 

 

1 - Le Chiese particolari: 

Definizione con richiamo di LG 22 e forma tipica della diocesi in rapporto alle forme 

assimilate (can. 368). 

L’erezione compete alla suprema autorità; godono per il diritto stesso di personalità 

giuridica (can. 373). 

 

La diocesi (can. 369) è identificata in tre elementi strutturali:  

- la porzione del popolo di Dio; 

- il Vescovo come pastore; 

- il presbiterio. 

Dinamicamente si riconoscono tre realtà: 

- l’azione dello Spirito santo che coaduna; 

- il Vangelo; 

- l’Eucaristia. 

Il scopo è quello di rendere presente e operante la Chiesa stessa, non è solo 

un’esperienza di vita ecclesiale (religiosi, associazioni, movimenti,…). Le parrocchie 

sono «parti distinte» della diocesi, di diritto ecclesiastico, e possono essere 

diversamente raggruppate (can. 374). 

Il territorio è elemento identificativo ma di carattere accessorio (can. 372). 

 

Sono assimilate alla diocesi le seguenti realtà (cann. 368; 370-371): 

- prelatura territoriale (anticamente “nullius”); 

- abbazia territoriale (anticamente “nullius”); 

- prefettura apostolica (nelle zone di missione, affidata a un presbitero); 

- vicariato apostolico (nelle zone di missione, affidato a un vescovo); 



21 

 

- amministrazione apostolica stabilmente eretta (per situazioni peculiari, anche di tipo 

personale); 

- non è elencata nel codice perché ha legge propria, la costituzione apostolica di 

Giovanni Paolo II, Spirituali militum curae del  21 aprile 1986 (www.vatican.va, quindi 

“archivio Papi”, “Giovanni Paolo II”, “costituzioni apostoliche”), ma è assimilabile alla 

Chiesa particolare come ordinariato personale, l’ordinariato militare. 

 

Sono ordinariati personali anche quelli previsti per gli anglicani che entrano nella piena 

comunione: cf Bendetto XVI, costituzione Anglicanorum coetibus, 4 novembre 2009 e 

le Norme complementari (www.vatican.va, quindi “Benedetto XVI”, “costituzioni 

apostoliche”), si tratta di una forma particolare con giurisdizione non cumulativa e con 

delle peculiarità normative (es. criteri di appartenenza, modalità di scelta dell’ordinario, 

ammissione agli ordini e celibato, libri liturgici, consiglio di governo, consiglio per gli 

affari economici, consiglio pastorale). 

 

Diversa la realtà delle prelature personali (can. 294), che possono avere come fine 

l’adeguata distribuzione dei presbiteri o l’attuazione di speciali opere pastorali 

(missionarie per le diverse regioni o per le categorie sociali) e che sono costituite da 

presbiteri o diaconi con la possibilità di stipulare convenzioni con i laici (can. 296). In 

virtù di tali caratteristiche e secondariamente della sistematica codiciale non possono 

essere dette Chiese particolari.  

L’unico esempio è l’Opus Dei che tuttavia rientra con difficoltà nel quadro normativo 

del Codice (si pensi all’importanza della missione laicale nel pensiero del fondatore). 

Si consideri in ogni caso la peculiarità che può assumere ogni prelatura in ragione degli 

statuti (cann. 295 e 297), anzi sotto questo punto di vista possono essere ipotizzati nuovi 

utilizzi di questa figura giuridica. 

 

2 - I Vescovi: 

Secondo la dottrina del Concilio l’episcopato è descritto come radicato nel sacramento 

dell’ordine e quindi derivante per diritto divino dalla consacrazione dei successori degli 

apostoli (si oppone a tale visione l’ipotesi dell’episcopato come forma del diritto 

positivo in cui l’autorità del Vescovo deriva dal Papa; a sostegno di questa visione: la 

http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/


22 

 

possibilità di conferire i poteri giurisdizionali del Vescovo a un presbitero e il fatto che 

non vi siano atti sacramentali del Vescovo che non possano essere compiuti da un 

presbitero). 

Si distingue l’attività di santificare (connessa direttamente al sacramento dell’ordine) da 

quelle di insegnare e governare, per le quali si richiama il requisito necessario della 

comunione gerarchica, senza la quale tali funzioni non sono esercitabili (esempio dei 

Vescovi della Fraternità di S. Pio X – lettera di Benedetto XVI del 10 marzo 2009: 

www.vatican.va, quindi “Benedetto XVI”, “lettere”, “2009”). 

Si distinguono (can. 376): 

- Vescovi diocesani (forma propria e tipica dell’episcopato) e Vescovi con il titolo di 

Chiese particolari assimilate alla diocesi (nel caso del Vicariato apostolico e 

dell’Amministrazione apostolica stabilmente eretta il Vescovo che svolge il compito di 

ordinario ha un altro titolo); 

- Vescovi coadiutori (col titolo della diocesi a cui sono destinati, di cui devono essere 

nominati vicari generali - can. 406 § 1 - ma di cui non sono ancora pastori), chiamati a 

collaborare con i Vescovi diocesani e a subentrare loro in caso di vacanza della sede 

(can. 409); 

- Vescovi titolari (con il titolo di una sede che non è più tale) chiamati a collaborare con 

i Vescovi diocesani come ausiliari (devono essere nominati vicari generali o episcopali: 

can. 406 § 2), anche con facoltà speciali (in questo caso devono essere nominati vicari 

generali: can. 406 § 1); 

- Vescovi titolari, chiamati a collaborare con la Santa Sede (da dopo il Concilio, in 

connessione alla riflessione sull’origine della potestà, sono tali anche i Segretari dei 

Dicasteri pontifici, sebbene sia in atto una riflessione in merito) o a altre forme di 

servizio ecclesiale (ad es. la conferenza episcopale); 

- Vescovi emeriti (il titolo di emerito può anche essere assunto da un Vescovo 

diocesano che passa a svolgere un diverso ministero, ma ordinariamente si tratta degli 

anziani o di coloro che per altro motivo non possono proseguire nel ministero: can. 

402). 

Il titolo di Arcivescovo indica semplicemente il Vescovo di una Diocesi che ha il titolo 

di Arcidiocesi. 

 

http://www.vatican.va/


23 

 

Per la nomina si tratta di una libera scelta del Papa (can. 377 § 1, si ricusano al § 5 le 

nomine subordinate al giudizio dell’autorità civile, sebbene queste sopravvivono 

laddove previste dai concordati vigenti, così ad es. nei paesi di lingua tedesca), valutata 

l’idoneità (can. 378, anche con l’ausilio di specifica indagine). Non si prescinde tuttavia 

da una consultazione (can. 377 §§ 2-3): i Vescovi riuniti in provincia o in conferenza 

episcopale o singolarmente sono invitati a suggerire nominativi per un elenco di 

possibili candidati; nel caso di una specifica sostituzione il legato del Papa chiede una 

relazione al Vescovo uscente e sente alcuni Vescovi, presbiteri, diaconi e laici «distinti 

per saggezza» per formulare una terna (per gli ausiliari la terna è proposta dal Vescovo 

diocesano: § 4); la Congregazione per i Vescovi esamina la questione con il giudizio 

della Segreteria di Stato e sottopone la decisione al Papa, che effettua la scelta definitiva 

(anche al di fuori della terna). Dalla scelta sono dati di norma tre mesi entro i quali 

l’ordinazione (can. 379). Sono dati invece quattro mesi o due mesi (se già Vescovo: si 

distinguono elezione all’episcopato o trasferimento di sede) per procedere alla presa di 

possesso (can. 382), che deve essere preceduta dalla professione di fede e dal 

giuramento (can. 380) e deve essere effettuata in una celebrazione liturgica davanti al 

clero e ai fedeli (possibile anche per procura; diversa la procedura per ausiliari e 

coadiutori: can. 404). 

 

Il Vescovo diocesano dispone di tutta la potestà ordinaria, propria e immediata richiesta 

per l’esercizio del suo ufficio pastorale, nei limiti stabiliti dal diritto o da specifico 

provvedimento pontificio (can. 381). 

I suoi compiti sono declinati: verso le diverse categorie di fedeli (can. 383), verso i 

presbiteri (can. 384), verso la vita consacrata (can. 385), verso il ministero della Parola 

(can. 386), verso il compito della santificazione (cann. 387-390, presiedendo il culto con 

pontificali in diocesi e soprattutto nella cattedrale), verso il governo (cann. 391-392: da 

solo esercita la potestà legislativa; per la potestà giudiziaria dispone dell’aiuto del 

Vicario giudiziale e dei giudici; per la potestà esecutiva dispone dell’aiuto del Vicario 

generale e dei Vicari episcopali; in ogni caso è suo compito vigilare e promuovere la 

disciplina), nella rappresentanza della diocesi (can. 393), verso l’esercizio 

dell’apostolato (can. 394), comporta l’obbligo di residenza (can. 395), comporta la 



24 

 

visita pastorale (cann. 396-398), comporta la periodica visita ad limina e la relazione al 

Papa (cann. 399-400). 

 

Si definisce impedita la sede episcopale (can. 412) quando il Vescovo non può 

esercitare il suo ufficio per prigionia, confino, esilio o inabilità (distintamente è trattato 

il caso del Vescovo che non può esercitare il suo ufficio in ragione di una pena: can. 

415). In questa situazione (can. 413), se non vi è il Vescovo coadiutore, la diocesi è 

affidata a una persona scelta previamente dal Vescovo stesso, indicando un elenco 

ordinato di persone destinate a tale compito, aggiornato almeno ogni tre anni (il 

Metropolita custodisce tale elenco); se manca anche l’elenco spetta al Collegio dei 

Consultori eleggere un sacerdote che regga la diocesi in condizione di sede impedita. 

 

Si definisce vacante la sede quando cessa l’ufficio del Vescovo diocesano: per morte, 

rinuncia accettata dal Papa (l’invito è a presentare la rinuncia all’ufficio episcopale con i 

settantacinque anni o, con maggiore insistenza, quando vi sono motivi di infermità o 

un’altra grave causa: can. 401 § 1 e § 2), trasferimento o privazione, can. 416. 

In tale situazione si prevede la provvisoria assunzione della responsabilità della diocesi 

da parte del Vescovo ausiliare (il più anziano per promozione se sono più di uno) o, in 

sua assenza, del Collegio dei Consultori (can. 419), con la potestà del Vicario generale 

(can. 426). Entro otto giorni il Collegio dei Consultori deve poi procedere (can. 421 e 

can. 425) alla nomina della figura che regge ad interim e con poteri limitati la diocesi: 

l’amministratore diocesano (in precedenza detto vicario capitolare). Durante il suo 

mandato l’amministratore diocesano non si può procedere a innovazioni (can. 428, sono 

stabilite specifiche limitazioni), cessano i Consigli presbiterale e pastorale diocesano e 

vengono meno le cariche dei vicari (can. 417 e can. 481), salvo che siano Vescovi 

ausiliari (can. 409 § 2). La Santa Sede può ovviare alle procedure diocesane 

intervenendo con la nomina di un amministratore apostolico, che può avere la potestà 

dell’amministratore diocesano o quella del Vescovo stesso, così come andrà precisato 

nel decreto di nomina. 

 

B – I raggruppamenti di Chiese particolari 

 



25 

 

1 – Le Province ecclesiastiche 

Le Province ecclesiastiche sono la figura storica di raggruppamento di Chiese, che 

associa a una sede principale, detta del Metropolita delle sedi che ad essa si riferiscono, 

dette suffraganee, con la finalità di promuovere l’azione pastorale comune e di favorire i 

mutui rapporti tra Vescovi diocesani (can. 431 § 1). Si tratta di una struttura che gode di 

personalità giuridica (can. 432 § 2) e che è obbligatoria per tutte le diocesi (can. 431 § 

2) sebbene sussistano ancora oggi, soprattutto in Italia, sedi immediatamente soggette 

alla Santa Sede e quindi prive di Metropolita. All’autorità (can. 432 § 1) del Metropolita 

che deriva dall’unione con il Papa (can. 435 e can. 437: Arcivescovo con il simbolo del 

pallio, sebbene il titolo arcivescovile possa essere assegnato anche a diocesi che non 

sono sede del Metropolita) si unisce quella del Concilio provinciale (che comprende, 

sebbene senza voto deliberativo, anche fedeli non Vescovi: can. 443) e quella 

dell’assemblea dei Vescovi della Provincia. La concreta dimensione delle Province è 

molto diversa; in Italia sono sovente molto piccole e le loro competenze reali sono di 

conseguenza molto limitate. I compiti di vigilanza del Metropolita (can. 436), 

storicamente rilevanti, sono oggi meno significativi. 

Il titolo di Patriarca (Gerusalemme, Venezia, Lisbona, Indie orientali e Indie 

occidentali) e quello di Primate (in riferimento alla nazione) non hanno che prerogativa 

di onore nella Chiesa latina (can. 438). 

 

2 – Le Regioni ecclesiastiche 

Le regioni ecclesiastiche sono strutture facoltative, introdotte recentemente nel diritto 

come aggregazione di Province (can. 433), senza determinarne l’estensione 

(inizialmente si pensava potessero essere il corrispettivo territoriale delle Conferenze 

episcopali nazionali). Hanno un certo rilievo in Italia dove sono parzialmente 

sovrapposte alle regioni civili (a volte sono composte di una sola Provincia 

ecclesiastica), godono di riconoscimento civile e in parte riprendono la suddivisione 

regionale stabilita per i tribunali ecclesiastici (si veda il Codice di diritto canonico 

commentato, p. 403). Il governo della regione è affidato alla assemblea dei Vescovi 

della regione e specifiche competenze sono riconosciute anche dalla CEI. 

Il Codice prevede la possibilità di un concilio plenario, a livello dell’intera conferenza 

episcopale (cann. 439-441). 



26 

 

 

3 – Le Conferenze episcopali 

La forma di collaborazione tra Vescovi (ed equiparati, il criterio è il servizio pastorale: 

can. 450 e can. 454) più comune dopo il Concilio è quella delle conferenze episcopali, 

al servizio della promozione del bene che la Chiesa offre agli uomini (can. 447). 

Normalmente (can. 448) sono a livello nazionale (e la nazione non coincide sempre con 

lo stato: es. Inghilterra e Galles; Scozia), sebbene possano esservi conferenze episcopali 

regionali o sopranazionali (ad es. il CCEE e la COMECE in Europa e il CELAM in 

america latina). 

Le competenze delle Conferenze episcopali nazionali sono stabilite dal diritto (can. 

455), che in particolare precisa i limiti in ambito legislativo, salvo che non si chieda alla 

Santa Sede di poter legiferare in altre materie (ad es. il decreto sulla riservatezza della 

CEI); le decisioni assunte devono poi essere trasmesse alla Santa Sede (can. 456). 

Lo statuto (can. 451) determina le modalità di funzionamento della conferenza 

episcopale; principali organi sono: l’assemblea dei Vescovi (per sé è il vero organo 

sovrano); il Consiglio episcopale permanente (can. 457); il Presidente (can. 452: deve 

essere Vescovo diocesano); i Vice Presidenti e il Segretario Generale (can. 458); le 

Commissioni episcopali; gli uffici e i servizi. 

Lo statuto teologico di tali assemblee è stato approfondito nel Sinodo dei Vescovi del 

1985 e nel motu proprio di GIOVANNI PAOLO II, Apostolos suos del 21 maggio 1998 

(www.vatican.va, “archivio Papi”, “Giovanni Paolo II”, “motu proprio”), che evidenzia 

come non si tratti propriamente di assemblee collegiali e definisce le modalità per 

l’esercizio della potestà di magistero (con voto unanime o con l’assenso dei due terzi e 

recognitio della Sede Apostolica; non sono atti di magistero gli interventi del presidente 

o del segretario). 

Crescenti sono gli organismi stabili delle Conferenze episcopali e crescente è il loro 

ruolo nel rapporto con gli stati nazionali. In Italia il rilievo della CEI è segnato anche 

dalle competenze assunte in ambito economico, soprattutto con riferimento alla gestione 

dei fondi derivanti dalla percentuale di imposta sul reddito delle persone fisiche (0,8 %) 

che i cittadini possono devolvere alla Chiesa cattolica. 

 

C – La struttura delle Chiese orientali (cattoliche) 

http://www.vatican.va/


27 

 

    

La Chiesa cattolica, unica perché universale, conosce al suo interno una 

differenziazione tra  la Chiesa latina (detta anche di occidente, sebbene il termine non 

appare adeguato a designare quella che è oggi la Chiesa latina e peraltro lo stesso Papa 

non applica più a se il titolo di patriarca di occidente) e le Chiese orientali (la 

distinzione poggia storicamente sulla divisione in due parti dell’Impero romano nel 395 

ed è ancora attuale anche all’interno della Chiesa cattolica perché, nonostante il grande 

scisma del 1054, rimangono nella piena comunione cattolica diverse comunità cristiane 

orientali1; cf Orientalium Ecclesiarum 2-6 del Vaticano II), con la peculiare identità di 

queste ultime, che non sono soggette al Codice di diritto canonico (can. 1: nella plenaria 

del 1981 si decise di non usare il termine “latino”2) ma al Codice dei Canoni delle 

Chiese d’Oriente (CCEO), che a sua volta lascia ampio spazio al diritto particolare. 

La nozione fondamentale è quella di Chiesa “sui iuris”, che identifica specifiche 

tradizioni liturgiche (il concetto è quello di rito, comprensivo di una profonda 

dimensione culturale) e normative. Il fedele non appartiene quindi genericamente a una 

sola Chiesa orientale (come invece accade per la Chiesa latina) ma a una specifica 

Chiesa sui iuris, normalmente composta a sua volta da più Chiese particolari. 

Le singole Chiese particolari possono godere di diversi livelli di autonomia; in 

particolare si distinguono, in ordine di autonomia decrescente: 

- Chiese patriarcali, 

- Chiese arcivescovili maggiori (simili come grado di autonomia ai patriarcati), 

- Chiese metropolitane (che possono essere o meno sui iuris),  

- semplici eparchie (corrispondenti alle diocesi). 

Nei primi due casi la scelta dei Vescovi avviene sulla base di un elenco concordato con 

la Santa Sede ed è pressoché autonoma. 

                                                 
1 Tradizioni: Alessandrina (Chiesa Copta, Patriarcale e Chiesa Etiopica, Metropolitana sui iuris); 

Antiochena (Chiesa Sira, Patriarcale; Chiesa Maronita, Patriarcale; Chiesa Siro-Malankarese, 

Arcivescovile Maggiore); Armena (Chiesa Armena, Patriarcale); Caldea (Chiesa Caldea, Patriarcale e 

Chiesa Siro-Malabarese, Arcivescovile Maggiore); Costantinopolitana (Chiesa Bielorussa; Chiesa 

Bulgara; Chiesa Greca; Chiesa Ungherese; Chiesa Italo-Albanese; Chiesa Melkita, Patriarcale; Chiesa 

Rumena, Arcivescovile Maggiore; Chiesa Rutena, Metropolitana sui iuris; Chiesa Slovacca; Chiesa 

Ucraina, Arcivescovile Maggiore; Chiesa Iugoslava; Chiesa Albanese; Chiesa Russa; Chiesa Macedone). 
2  “Communicationes” 14 (1982), 123 e 129. 



28 

 

La figura monocratica (si tratti del Patriarca, dell’Arcivescovo maggiore o del 

Metropolita) condivide sempre la sua autorità con il Sinodo, da cui dipende per tutte le 

decisioni rilevanti. 

La presenza di fedeli orientali nei territori latini può richiedere la costituzione di 

apposite strutture giuridiche per favorire la loro cura pastorale, è il caso degli esarcati e 

degli ordinariati per i fedeli di rito latino. 

   

D – La struttura interna delle Chiese particolari  

 

1 - Il Sinodo diocesano:   

Oltre alle norme del Codice si veda il documento: Congregazione per i Vescovi – 

Congregazione per l’evangelizzazione dei popoli, Istruzione sui Sinodi diocesani del 19 

marzo 1997 (www.vatican.va Curia romana/ Congregazioni/ Congregazione per i 

Vescovi). 

Nel Sinodo sono convocati i sacerdoti ma anche tutti i fedeli (secondo i criteri del can. 

463, possono esserci anche delegati di altre Chiese o comunità ecclesiali non cattoliche) 

per aiutare il Vescovo in ordine al bene di tutta la comunità (can. 460). Si tratta della 

forma tipica e più partecipata di condivisione delle scelte diocesane, con potestà 

legislativa (sebbene il sinodo in quanto tale sia consultivo e il legislatore resti il solo 

Vescovo: can. 466). 

Spetta al Vescovo, udito il Consiglio presbiterale, decidere circa l’indizione del Sinodo 

(can. 461), convocarlo (can. 462 § 1) e presiederlo (can. 462 § 2; con possibilità di 

delega). 

 

2 - La Curia diocesana: 

Il Codice offre solo poche indicazioni sulle curie diocesane, che assumono un volto 

molto diverso nelle singole diocesi. Si tratta della realtà che rende possibile con le sue 

funzioni il servizio del Vescovo alla diocesi e quindi i suoi compiti ricalcano quelli del 

Vescovo. Come si sottolinea pertanto nel Codice (can. 469) la funzione pastorale del 

Vescovo, così si deve evidenziare il ruolo (per certi versi nuovo) pastorale degli 

organismi pastorali della Curia, senza per questo dimenticare la sua funzione 

amministrativa (sia in senso economico che nel senso di tutto quanto concerne il volto 

http://www.vatican.va/


29 

 

giuridicamente organizzato del servizio episcopale), mentre l’ambito giudiziale (can. 

472) è autonomamente organizzato, principalmente mediante il tribunale diocesano. 

Pochi sono gli uffici strettamente previsti dal Codice, a cui si aggiungono gli organismi 

previsti dal diritto particolare. Per delineare il volto della Curia per ognuno di tali 

organismi devono essere precisati i diversi incarichi personali previsti (per la nomina e i 

requisiti: cann. 470-471) ed inoltre le diverse funzioni svolte a livello collegiale 

(consigli, consulte,…), così come dovrà stabilire un apposito statuto. La conduzione 

della curia, sotto il profilo del coordinamento dell’attività e della cura del servizio reso 

dai vari addetti, è affidata al moderatore di curia (can. 473 § 2). 

 

Sono previste dal diritto le seguenti figure: 

- Il vicario generale (can. 475, requisiti can. 478): è un compito obbligatorio e possono 

esserne costituiti anche più di uno. La sua potestà esecutiva si estende su tutta la diocesi 

e su tutti i temi che il diritto o il Vescovo non riservino a sé (can. 479 § 1), sempre che 

anche queste ultime non vengano a lui affidate per “mandato speciale”. La natura 

vicaria della potestà sta a indicare che è stabilmente annessa a un ufficio, benché non sia 

propria. Assume ordinariamente anche il compito di moderatore di curia. 

- I vicari episcopali (can. 476): si tratta di una nuova figura introdotta dal Concilio, che 

appartiene alla categoria degli ordinari di luogo (can. 134 § 2) ed esercita la sua 

competenza per un territorio o un ambito di competenza (ad es. il vicario per la vita 

consacrata) o per i fedeli di un certo rito o per un gruppo determinato di persone (can. 

476). Può ricevere “mandati speciali” dal Vescovo (can. 479 § 2) e non può 

intromettersi in ciò che il Vescovo o il vicario generale riservano a sé.  

- L’insieme di tutti i vicari può dare luogo al Consiglio episcopale (can. 473 § 4), 

normalmente di grande rilievo nella vita diocesana, sebbene si tratti di un’istituzione 

recente, poco configurata dal diritto. 

- Il Cancelliere: cann. 482ss. Si tratta dell’ufficio più tradizionale della curia diocesana 

ed è esemplato sulle cancelleria delle corti europee. Compito principale (ma con molti 

possibili adattamenti nel diritto particolare) è curare la redazione e l’archiviazione degli 

atti, che devono godere della sua controfirma (can. 474). Viene qualificato come notaio 

e segretario di curia. Il cancelliere è assistito nel suo compito dagli altri notai di curia e 

può avere uno o più assistenti, con la qualifica di vice cancelliere. 



30 

 

- L’archivio (cann. 486-491): si distinguono l’archivio corrente, l’archivio segreto e 

l’archivio storico; può essere previsto anche l’archivio di deposito, intermedio tra quello 

corrente e quello storico. Circa l’accesso agli archivi la norma di riferimento è quella 

del can. 487, cui si aggiungono le disposizioni proprie per l’Italia in materia di 

riservatezza (cf Codice commentato, pp. 1523 ss.). 

- Il Consiglio per gli affari economici: offre il suo parere circa l’andamento della 

gestione economica della diocesi (in alcuni caso il Vescovo deve ottenere il suo 

consenso: can. 1277) ed è un organismo di garanzia, cura anche la redazione del 

bilancio (can. 493). Si tratta di un organismo presieduto dal Vescovo o da un suo 

delegato ed è composto da almeno tre fedeli integri ed esperti, scelti dal Vescovo stesso 

con mandati quinquennali (can. 492). Opportuno che disponga di un proprio 

regolamento.  

- L’Economo (can. 494). Si tratta della figura esecutiva cui compete amministrare i beni 

della diocesi, tenendone un rendiconto aggiornato. La sua nomina compete al Vescovo 

uditi il Consiglio per gli affari economici e il Collegio dei Consultori, con mandati 

quinquennali. 

 

3 - Il Consiglio presbiterale:   

Si tratta del “senato del Vescovo” che lo coadiuva nel governo al fine di promuovere 

più efficacemente il bene pastorale di quella porzione di popolo di Dio che è la diocesi 

(can. 495). Il suo consiglio assume la forza di un vero e proprio votum, sebbene di 

carattere consultivo (can. 500 § 2) e il suo parere è talvolta necessario, a norma del 

diritto: l’obbligo di ascoltare il suo parere (da interpretarsi strettamente, alla luce del 

can. 127) è previsto in sette casi (più uno per l'Italia): cann. 461 § 1, 515 § 2, 531, 536 § 

1, 1215 § 2, 1222 § 2, 1263, art. 33 delle Norme su enti e beni ecclesiastici in Italia. 

Ne fanno parte sacerdoti eletti (circa la metà) dal presbiterio (can. 498) con criteri di 

rappresentatività (per ministero e zone della diocesi: can. 499), nominati dal Vescovo e 

connessi a determinati uffici diocesani (can. 497), con mandati limitati nel tempo (can. 

501 § 1). Il suo funzionamento è stabilito da uno statuto approvato dal Vescovo (can. 

496), cui compete anche convocarlo, presiederlo, rendere noti gli esiti del suo contributo 

(can. 500 § 3) e individuare le materie da sottoporre ai suoi lavori o almeno approvare le 

richieste che provengono per la trattazione di un determinato tema (can. 500 § 1). 



31 

 

 

4 - Il Collegio dei Consultori: 

Si tratta di un gruppo stabile di presbiteri (tra sei e dodici), nominarti dal Vescovo ogni 

cinque anni tra i membri del Consiglio presbiterale (can. 502). Svolge la funzione di 

organo di garanzia nella vacanza della sede e da il suo parere sotto il profilo pastorale 

per gli atti amministrativi di maggiore rilievo. In alcuni caso il Vescovo abbisogna del 

suo consenso per poter agire (can. 1277). Opportuno che disponga di un proprio 

regolamento.  

 

5 - Il Capitolo dei Canonici: 

Si tratta di un collegio di sacerdoti con compiti prevalentemente liturgici (can. 503); il 

più importante è quello della cattedrale sebbene possono esservi capitoli legati alle 

chiese di maggior rilievo, detti collegiali. 

Tutti i canonici sono nominati dal Vescovo (can. 509), udito il capitolo stesso. Tra le 

cariche capitolari si deve prevedere un presidente del capitolo (can. 507, variamente 

denominato) e almeno la funzione del canonico penitenziere (can. 508; sono tradizionali 

inoltre le figure del canonico teologo, del maestro di coro, del cancelliere capitolare, 

dell’arcidiacono, …). Le sue funzioni istituzionali storiche sono state assorbite dal 

Collegio dei Consultori e dal Consiglio presbiterale, salva la possibilità di conferimento 

di specifiche funzioni su indicazione della conferenza episcopale (can. 502 § 3). Ogni 

capitolo deve disporre di propri statuti approvati dal Vescovo, i cui contenuti minimali 

sono stabiliti dal diritto (cann. 505-506). 

Nel caso in cui la chiesa capitolare coincida con la parrocchia si devono distinguere le 

rispettive funzioni: can. 510. 

 

6 - Il Consiglio pastorale diocesano:   

A differenza del consiglio presbiterale non è un organismo obbligatorio in ogni diocesi, 

sebbene la scelta di istituirlo non sia arbitraria ma dipende da quanto suggerito al 

Vescovo dalla situazione pastorale (can. 511). 

La sua composizione deve rispecchiare il popolo di Dio nella varietà dei suoi 

componenti (consacrati, chierici e soprattutto laici, ovviamente distinti per fede sicura, 

buoni costumi e prudenza), secondo quanto precisato dalle norme diocesane, che 



32 

 

devono garantire una vera rappresentanza che tenga conto: delle diverse zone della 

diocesi, delle condizioni sociali, delle professioni, del ruolo nell’apostolato tanto dei 

singoli quanto delle associazioni (can. 512). Il consiglio assume mandati temporanei ed 

è costituito dal Vescovo (can. 513).  

Al Vescovo spetta convocare il consiglio (almeno una volta all’anno), presiedere le 

sedute e rendere note le materie trattate. Il Consiglio pastorale dispone di voto 

consultivo (can. 514). 

Ogni consiglio pastorale deve avere i suoi statuti. 

Si deve articolare la competenza propria del consiglio pastorale diocesano (can. 511: 

studiare, valutare e proporre conclusioni operative su quanto riguarda le attività 

pastorali della diocesi) con quella del consiglio presbiterale (can. 495 § 1: coadiuvare il 

Vescovo nel governo della diocesi). 

 

Bibliografia 
 

J. BEYER, Apostolos suos, motu proprio di Giovanni Paolo II sull’attività collegiale dei 

vescovi di rito latino, in Quaderni di diritto ecclesiale 12 (1999), 394-400 

G. BRUGNOTTO, Figure di governo della diocesi sede vacante e applicazione del 

principio “nihil innovetur”, in Quaderni di diritto ecclesiale 26 (2013), 134-149 

M. CALVI, Vicari episcopali o delegati vescovili?, in Quaderni di diritto ecclesiale 18 

(2005), 55-69 

L. LORUSSO, La designazione dei vescovi nel Codex canonum Ecclesiarum orientalium, 

in Quaderni di diritto ecclesiale 12 (1999), 46-57 

G. MARCHETTI, Origine e significato nell'ordinamento canonico delle province e delle 

regioni ecclesiastiche, in Quaderni di diritto ecclesiale 23 (2010), 132-157 

F. MARTI, Gli ordinariati per i fedeli di rito orientale: una ricostruzione storico-

giuridica, in Quaderni di diritto ecclesiale 28 (2015), 16-37 

G.P. MONTINI, La diocesi comunità capace di ricevere le leggi, ossia il vescovo 

diocesano legislatore, in Quaderni di diritto ecclesiale 20 (2007), 117-125 

G.P. MONTINI, La territorialità della Chiesa patriarcale (can. 78 § CCEO). Il 

presupposto degli ordinariati per fedeli orientali in territorio latino, in Quaderni di 

diritto ecclesiale 28 (2015), 10-15 



33 

 

M. MOSCONI, "Favorire la comunione tra i Vescovi e la solidarietà tra le Chiese":  

un'opportunità e una sfida per la provincia (e la regione) ecclesiastica, in Quaderni di 

diritto ecclesiale 23 (2010), 186-212 

M. MOSCONI, Arriva il nuovo vescovo: l'organizzazione del governo della diocesi 

all'inizio dell'episcopato, in Quaderni di diritto ecclesiale 26 (2013), 162-193 

M. MOSCONI, Le strutture della Chiesa particolare per la cooperazione missionaria: il 

centro (l'ufficio) missionario diocesano, in Quaderni di diritto ecclesiale 28 (2015), 

279-298 

P. PAVANELLO, Il consiglio episcopale (can. 473 § 4), in Quaderni di diritto ecclesiale 

18 (2005), 70-78 

P. PAVANELLO, La corresponsabilità nel governo della diocesi durante la sede vacante, 

in Quaderni di diritto ecclesiale 26 (2013), 150-161 

A. PERLASCA, I vicari generali ed episcopali, in Quaderni di diritto ecclesiale 18 

(2005), 31-54 

A. PERLASCA, La potenza legislativa del vescovo diocesano nelle conferenze episcopali, 

in Quaderni di diritto ecclesiale 20 (2007), 145-155 

A. PERLASCA, Gli ordinariati e gli esarcati per i fedeli orientali in relazione alle Chiese 

in territorio latino, in Quaderni di diritto ecclesiale 28 (2015), 38-51 

C. REDAELLI, Natura e compiti della Curia diocesana, in Quaderni di diritto ecclesiale 

7 (1994), 140-153 

C. REDAELLI, I regolamenti del Collegio dei Consultori e del Consiglio per gli affari 

economici della diocesi, in Quaderni di diritto ecclesiale 9 (1996), 109-130 

C. REDAELLI, Le regioni ecclesiastiche in Italia, in Quaderni di diritto ecclesiale 13 

(2000), 403-433 

G. SARZI SARTORI, La designazione del vescovo diocesano nel diritto ecclesiale, 12 

(1999), 7-34 

G. SARZI SARTORI, I vicari del vescovo e l’esercizio della “vicarietà” nella Chiesa 

particolare, 18 (2005), 6-30 

A. ZAMBON, Le regioni ecclesiastiche e la Conferenza Episcopale Italiana, in Quaderni 

di diritto ecclesiale 23 (2010), 158-185. 

 

Libri: 

http://www.unilibro.it/find_buy/Scheda/libreria/autore-marchetti_gianluca/sku-774396/la_curia_come_organo_di_partecipazione_alla_cura_pastorale_del_vescovo_diocesano_.htm
http://www.unilibro.it/find_buy/Scheda/libreria/autore-marchetti_gianluca/sku-774396/la_curia_come_organo_di_partecipazione_alla_cura_pastorale_del_vescovo_diocesano_.htm
http://www.unilibro.it/find_buy/Scheda/libreria/autore-marchetti_gianluca/sku-774396/la_curia_come_organo_di_partecipazione_alla_cura_pastorale_del_vescovo_diocesano_.htm


34 

 

G. MARCHETTI, La curia come organo di partecipazione alla cura pastorale del 

vescovo diocesano, Roma 2000 

Quaderni della Mendola: Chiese particolari e Chiesa universale, Glossa Milano 2003. 

http://www.unilibro.it/find_buy/Scheda/libreria/autore-marchetti_gianluca/sku-774396/la_curia_come_organo_di_partecipazione_alla_cura_pastorale_del_vescovo_diocesano_.htm
http://www.unilibro.it/find_buy/Scheda/libreria/autore-marchetti_gianluca/sku-774396/la_curia_come_organo_di_partecipazione_alla_cura_pastorale_del_vescovo_diocesano_.htm


35 

 

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale a.a. 2015-2016 

Diritto Canonico II  

(prof. M. Mosconi) 

 

 

 

3. LE PERSONE GIURIDICHE E LE ASSOCIAZIONI DI FEDELI  

 

A - Il concetto di Persona giuridica 

 

Per persona a livello giuridico si intende il soggetto titolare di diritti e doveri, dando per 

presupposta la soggettività personale di ogni uomo che non abbisogna di una 

qualificazione giuridica specifica (ad es. nel can. 747 § 2 il riferimento alla «persona 

umana» è a qualsiasi essere umano e non a chi è persona nella Chiesa). 

La nozione concerne in primo luogo l’individuo, ovverosia la persona fisica che il can. 

96 identifica sic et simpliciter con il battezzato. Il patrimonio concreto di diritti e di 

doveri di ogni persona fisica dipenderà tuttavia da due aspetti ulteriori: 

- La “condizione” giuridica di ogni fedele, che determina il grado esatto di diritti e 

doveri inerenti al singolo soggetto (condizione canonica, diversità dei carismi, ..). 

- La comunione ecclesiastica (che coinvolge anche la dimensione interiore e può 

esprimersi in diversi gradi) e la situazione del fedele rispetto alle legittime sanzioni che 

può aver ricevuto (sanzioni penali o disposizioni amministrative, ad es. leggi 

inabilitanti). 

Il concetto di persona giuridica può essere a questo punto introdotto in analogia alla 

suddetta nozione laddove si ha un soggetto unitario di diritti e doveri, fornito di capacità 

giuridica propria, che non è una persona fisica né si identifica con le persone che 

concorrono a formarlo o che lo amministrano (can. 113 § 2). Per un’adeguata 

comprensione del concetto si veda l’interpretazione autentica del can. 1737 che 

distingue: l’agire come singoli di più persone che costituiscono un gruppo; l’agire 

unitariamente da parte di più persone che costituiscono un gruppo; l’agire con una 

propria soggettività da parte di un gruppo composto da più persone, che solo 

caratterizza la situazione propria della persona giuridica. 

Le persone giuridiche hanno le seguenti caratteristiche: 

 sono costituite da un insieme di persone (universitas personarum, can. 115 § 2: 

almeno tre, si distinguono persone collegiali, non collegiali e miste) o di beni 



36 

 

(universitas rerum, can. 115 §§ 1 e 3: fondazioni autonome) materiali (ad es. 

economici, come in una fondazione) o spirituali (evidentemente i beni dovranno 

essere amministrati da una o più persone: can. 115 § 3); 

 hanno i fini della missione della Chiesa (can. 114 §§ 1-2): se agiscono in nome della 

Chiesa sono dette pubbliche, altrimenti private (can. 116 § 1); 

 i fini perseguiti devono essere effettivamente utili e la personalità giuridica deve 

disporre dei mezzi che si possono prevedere sufficienti per conseguirli (can. 114 § 

3); 

 sono riconosciute dall’autorità: o per il diritto stesso (solo alcune persone pubbliche) 

o per apposita istituzione per mezzo di decreto e sempre occorre il riconoscimento 

degli statuti (can. 116 § 2 e can. 117). 

La Chiesa cattolica e la Santa Sede hanno lo statuto proprio e peculiare di persone 

“morali” (can. 113 § 1) e così anche il Collegio dei Vescovi. 

Per le persone giuridiche sono importanti le modalità di esecuzione degli atti collegiali, 

can. 119: n. 1 le elezioni (cf anche cann. 164-179 per le modalità di svolgimento e 

l’interpretazione autentica circa il terzo scrutinio); n. 2 le deliberazioni relative ad altri 

affari; n. 3 gli affari che riguardano tutti come individui. 

Un esempio particolare di persone giuridiche sono quelle atte a promuovere iniziative 

caritative e in questo ambito il motu proprio Intima Ecclesiae natura (11 novembre 

2012) promuove un maggiore coordinamento diocesano, che comprenda anche i 

soggetti che non sono canonici: 

art. 1 «§ 1. I fedeli hanno il diritto di associarsi e d'istituire organismi che mettano in 

atto specifici servizi di carità, soprattutto in favore dei poveri e dei sofferenti. Nella 

misura in cui risultino collegati al servizio di carità dei Pastori della Chiesa e/o 

intendano avvalersi per tale motivo del contributo dei fedeli, devono sottoporre i propri 

Statuti all'approvazione della competente autorità ecclesiastica ed osservare le norme 

che seguono. 

§ 2. Negli stessi termini, è anche diritto dei fedeli costituire fondazioni per finanziare 

concrete iniziative caritative, secondo le norme dei cann. 1303 CIC e 1047 CCEO. Se 

questo tipo di fondazioni rispondesse alle caratteristiche indicate nel § 1 andranno anche 

osservate, congrua congruis referendo, le disposizioni della presente legge». 



37 

 

art. 6 «È compito del Vescovo diocesano, come indicato dai cann. 394 § 1 C.I.C. e 203 

§ 1 CCEO, coordinare nella propria circoscrizione le diverse opere di servizio di carità, 

sia quelle promosse dalla Gerarchia stessa, sia quelle rispondenti all'iniziativa dei fedeli, 

fatta salva l'autonomia che loro competesse secondo gli Statuti di ciascuna. In 

particolare, curi che le loro attività mantengano vivo lo spirito evangelico». 

Un particolare coordinamento a livello di Chiesa universale è affidato al Pontificio 

Consiglio Cor unum. 

Solo l’autorità ecclesiastica può attribuire ad un soggetto caritativo il titolo di cattolico 

(art. 2 § 2). 

 

B – Le Associazioni: dal Codice del 1917 al Codice del 1983 

 

Molteplici sono le forme di associazione che sono sorte nel corso della storia della 

Chiesa: gli istituti religiosi; le confraternite; l’opera dei congressi; l’AC; le comunità di 

base; le pie unioni ... 

Il Codice del 1917 configurava giuridicamente il fenomeno associativo nella Chiesa 

solo nelle forme strettamente connesse all'autorità ecclesiastica: «non si riconosce nella 

Chiesa nessuna associazione se non quelle erette o almeno approvate dalla legittima 

autorità ecclesiastica» (can. 686 § 1). Tale indicazione non escludeva la possibilità da 

parte dei fedeli di associarsi, anche per un fine spirituale, ma stabiliva come forme 

giuridicamente rilevanti soltanto i terzi ordini secolari, le pie unioni e le confraternite. 

L’insegnamento conciliare innova tale visione insistendo sul valore dell’apostolato 

associato dei laici e sulla necessità di un rapporto con la Chiesa di tale realtà (cf 

Apostolicam actuositatem 18-21, 24). 

Nel Codice del 1983 tale istanza, prioritariamente rivolta all’azione apostolica, è 

recepita nel contesto del più ampio diritto riconosciuto ai fedeli nel can. 215: diritto di 

associazione (ripreso dal can. 299 § 1, che sottolinea gli aspetti della libertà e del 

carattere privato dell’accordo tra i fedeli) e diritto di riunione. Si tratta di una norma che 

risponde a tre esigenze: valorizzare la libera iniziativa dei fedeli; salvaguardare il giusto 

riferimento all'autorità; dare attenzione alla varietà delle possibili situazioni, lasciando 

spazio al pluralismo e stabilendo diversi possibili gradi di intervento dell'autorità 

ecclesiastica. 



38 

 

L’estensione della nozione di associazione nella Chiesa, unita alla necessità di 

distinguere il diverso rapporto delle associazioni con la missione e l’autorità ecclesiale, 

ha comportato l’introduzione della distinzione tra associazioni pubbliche e associazioni 

private tenendo contro del fatto che queste ultime potranno essere provviste o meno di 

personalità giuridica. Si distinguono dunque: 

 forme aggregative di carattere non associativo (i gruppi; i movimenti, in cui 

emergono tratti quali la presenza di persone di diversa condizione canonica, il carisma 

di un fondatore, la diffusione in più Chiese particolari); 

 associazioni prive degli elementi costitutivi delle associazioni canoniche; 

 associazioni provviste degli elementi costitutivi delle associazioni canoniche ma 

che di fatto non sono configurate come tali; 

 associazioni private “riconosciute” (agnitio) a seguito di revisione (recognitio) 

degli statuti (can. 299 § 3), prive di personalità giuridica (per la proprietà o il possesso 

dei beni cf can. 310); 

 associazioni private con personalità giuridica privata (can. 322), i cui statuti 

sono stati approvati (probatio). 

 associazioni pubbliche (sempre provviste di personalità giuridica pubblica), che 

possono ricevere specifiche missioni (can. 313: missio); 

 associazioni pubbliche o private con lode e/o raccomandazione (can. 298 § 2); 

 associazioni pubbliche o private avente nella denominazione l’attributo di 

cattoliche (can. 300). 

 

C - Nozione di Associazione nella Chiesa: can. 298 

 

Elementi costituitivi sono: 

- l’esistenza di una pluralità di fedeli (laici, chierici o laici e chierici: sono clericali nel 

senso del can. 302 quelle che assumono l’esercizio dell’ordine sacro; se collegate a 

istituti religiosi come indicato nel can. 303 sono dette terzi ordini o con nomi simili e 

per le opere di apostolato sono chiamate a prestare aiuto alle attività di apostolato 

diocesane, come stabilisce il can. 311 per tutte le associazioni collegate a un istituto di 

vita consacrata); 

- un’unione intenzionale (per uno scopo); 



39 

 

- l’azione comune; 

- la finalità ecclesiale (non sono associazioni ecclesiali tutte le esperienze associative, 

anche se riguardanti i fedeli o addirittura identificate con la scelta cristiana o coi valori 

cristiani); 

- la stabilità. 

Si devono osservare in riferimento ad ogni associazione i debiti criteri di ecclesialità, 

richiamati dalla esortazione apostolica Christifideles laici del 30 dicembre 1988, al n. 

30 (www.vatican.va, “archivio Papi”, “Giovanni Paolo II”, “esortazioni apostoliche”): 

vocazione alla santità; fede cattolica; testimonianza di una comunione salda e convinta; 

partecipazione al fine apostolico della Chiesa; presenza nella società umana. 

Per ogni associazione si prevede l’obbligo di uno statuto (cf can. 304 § 1) che contenga 

almeno i seguenti elementi: il fine dell’associazione, la sede, il governo, le condizioni 

richieste per essere ammessi a farne parte (can. 307 § 3 per i religiosi), le modalità di 

azione, il nome (can. 304 § 2), le modalità per uscire dall’associazione (can. 306 e can. 

308). 

 

D - Caratteristiche delle associazioni pubbliche 

 

Identità: 

 

* Formale: Sono costituite dall'autorità (can. 301 § 3) a vari livelli (can. 312: 

universale e internazionale; nazionale; diocesano; non c’è un livello autoritativo 

interdiocesano che possa riconoscere associazioni prima di quello nazionale, sebbene 

tali associazioni possano esistere in concreto); 

* Sostanziale: Le finalità perseguite sono quelle riservate per loro natura 

all’autorità ecclesiastica (can. 301 § 1: l’insegnamento della dottrina cristiana in nome 

della Chiesa; l’incremento del culto pubblico; altri fini riservati per loro natura) o da 

essa fatte proprie e affidate direttamente o indirettamente a una associazione pubblica in 

quanto a tali finalità non si provvede sufficientemente mediante iniziative private (can. 

301 § 2); 

* possono ricevere, se richiesto, la missione per specifici fini da conseguire a 

nome della Chiesa (can. 313). 

http://www.vatican.va/


40 

 

 

Caratteristiche: 

 

* sono persone giuridiche pubbliche: can. 313 (i loro beni sono beni ecclesiastici: 

can. 1257 § 1); 

* hanno un rapporto particolare con l’autorità ecclesiastica: oltre a compiti di 

vigilanza come per tutte le associazioni (can. 305) l’autorità ecclesiastica esercita in 

questo caso la superiore direzione («sub altiore directione»: can. 315; questo riguarda 

anche i beni: can. 319), spetta inoltre all’autorità nominare, confermare o istituire il 

moderatore, nominare il cappellano o assistente ecclesiastico e rimuovere (se del caso) 

il moderatore o costituire un commissario (cann. 317-318); l’autorità può anche 

sopprimere l’associazione (can. 320); 

* organizzazione: gli statuti devono essere approvati dall’autorità (approbatio) e 

così la loro revisione e il loro cambiamento (can. 314); 

* i soci che vengono meno alla comunione ecclesiale non possono essere accolti 

(can. 316);  

* l’azione è limitata a quanto concerne la loro indole, can. 315. 

 

 E - Caratteristiche delle associazioni private 

 

Identità: 

 

* sorgono per l’iniziativa privata dei fedeli: can.  299 § 1; 

* mantengono un rapporto con l’autorità ma più limitato e i loro fini, sebbene 

siano sempre quelli della Chiesa, non sono quelli riservati all’autorità o da questa 

affidati (all’autorità compete un certo coordinamento per evitare la dispersione delle 

forze e ordinare al bene comune il loro apostolato: can. 323 § 2). 

 

Caratteristiche: 

 



41 

 

* possono acquisire personalità giuridica per decreto formale della stessa autorità 

ecclesiastica prevista per le associazioni pubbliche (can. 322 § 1) e in tal caso anche gli 

statuti devono essere approvati (can. 322 § 2); 

* godono di una legittima autonomia: dispongono di propri statuti (can. 321); 

scelgono liberamente il moderatore (can. 324 § 1); amministrano liberamente i beni 

(can. 325 § 1); si estinguono ordinariamente  a norma degli statuti (can. 326); 

* mantengono un rapporto con l’autorità, ma in modo più limitato rispetto alle 

associazioni pubbliche: si tratta di quella vigilanza genericamente richiesta per ogni 

associazione (cann. 323 § 1 e 305), vigilando anche sulla tenuta dei beni (can. 325 §§ 1-

2); il consigliere spirituale deve essere confermato dall’ordinario di luogo (can. 324 § 

2); tali associazioni possono essere estinte dall’autorità solo in caso di grave danno o 

scandalo (can. 326 §1); 

 

Bibliografia 

 

A. PERLASCA, «Oltre alle persone fisiche nella Chiesa ci sono…»  (can. 113 § 2): i 

soggetti dell’ordinamento canonico diversi dalle persone fisiche, in Quaderni di diritto 

ecclesiale 17 (2004) 6-24. 

C. REDAELLI, Il Vescovo di fronte alle associazioni, in Quaderni di diritto ecclesiale 8 

(1995) 350-371; 

C. REDAELLI, Le aggregazioni laicali nella Chiesa: Una recente nota della CEI, in 

Quaderni di diritto ecclesiale 6 (1993) 441-453; 

C. REDAELLI, Alcune questioni pratiche riguardanti le associazioni di fedeli nel 

contesto italiano, in Quaderni di diritto ecclesiale 3 (1990) 345-355. 

C. REDAELLI, La formazione della volontà di una persona giuridica per atto collegiale 

(can. 119, 2°), in Quaderni di diritto ecclesiale 13 (2000) 83-98. 

 

Quaderni della Mendola: Fedeli – Associazioni – Movimenti, Glossa Milano 2002. 



42 

 

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale a.a. 2015-2016 

Diritto Canonico II 

(prof.  M. Mosconi) 

 

 

 

4. LA PARROCCHIA E I RAGGRUPPAMENTI DI PARROCCHIE 

 

A - Il concetto di parrocchia  

 

Nel Codice del 1917 non si aveva propriamente una definizione, ma una descrizione (cf. 

can. 216 del CIC 19173): parte di territorio della diocesi, con una chiesa, un popolo 

determinato e il rettore proprio. Di fatto non si offriva una trattazione specifica sulla 

parrocchia, ma sul parroco e il beneficio parrocchiale (proprietà a servizio del 

sostentamento del ministro). 

Nella canonistica postcodiciale la parrocchia è intesa in modo incerto: talvolta come 

organizzazione pastorale della Chiesa e in altre occasioni come insieme di fedeli. 

Il Concilio tratta della parrocchia in diversi luoghi: Sacrosanctum concilium 42, Lumen 

gentium 26, Lumen gentium 28, Apostolicam actuositatem 10. Questi gli elementi 

emergenti: comunità di fedeli; legame, tramite parroco e presbiteri, col Vescovo; 

riferimento ai sacramenti; collegamento con la Chiesa particolare e universale, che la 

parrocchia rende visibile (la ri-presenta, cf SC 42). 

Ritroviamo questi aspetti nel Codice del 1983 (can. 515). Elementi emergenti: comunità 

di fedeli (nozione ecclesiale); stabilmente costituita (can. 515 § 2); nell'ambito della 

Chiesa particolare; normalmente (ma non sempre, cf parrocchia personale) su base 

                                                 
3 Can. 216. par. 1. Territorium cuiuslibet dioecesis dividatur in distinctas partes 

territoriales; unicuique autem parti sua peculiaris ecclesia cum populo determinato est 

assignanda, suusque peculiaris rector, tanquam proprius eiusdem pastor, est 

praeficiendus pro necessaria animarum cura.  

par. 2. Pari modo vicariatus apostolicus et praefectura apostolica, ubi commode fieri 

possit, dividantur.  

par. 3. Partes dioecesis de quibus in par. 1, sunt paroeciae; partes vicariatus apostolici 

ac praefecturae apostolicae, si peculiaris rector eisdem fuerit assignatus, appellantur 

quasi-paroeciae.  

par. 4. Non possunt sine speciali apostolico indulto constitui paroeciae pro diversitate 

sermonis seu nationis fidelium in eadem civitate vel territorio degentium,nec paroeciae 

mere familiares aut personales; ad constitutas autem quod attinet, nihil innovandum, 

inconsulta Apostolica Sede.  
 

http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6/PK.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/A.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/N1.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/XY.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/3X.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/5/XJ.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/78.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2/WZ.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/J1.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/X9.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1D.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/F0.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2/D.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/X9.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/M6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/SZ.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/5/7K.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/9N.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/7V.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/OD.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/9.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2/LP.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/Y.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/U8.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/3/2Q.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2K.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/VR.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2X.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/32.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/5/XK.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/J.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/78.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/3X.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/A.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/7C.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/78.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/Y.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/IS.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/OW.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2J.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/X9.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/M6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/70.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/17.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6/DO.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2/EH.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/3/RI.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1J.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1G.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/54.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/8U.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/8N.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/PO.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/7C.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/5/XM.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/HJ.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/3/YW.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/88.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/T0.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/5N.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/4/AA.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/7C.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/T9.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2/PC.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2/7R.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/4/C0.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/6C.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/9U.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/1/Z0.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/2K.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0813/22.HTM


43 

 

territoriale (pregio della non elitarietà, limite rispetto alle condizioni attuali di vita dei 

credenti: can. 518); parroco come pastore proprio in collegamento col Vescovo; con la 

presenza di altri eventuali presbiteri, di diaconi e di laici (can. 519).  

L’esortazione apostolica Christifideles laici del 30 dicembre 1988 ai nn. 26-27 

(www.vatican.va, “archivio Papi”, “esortazioni apostoliche”), riprendendo il Concilio, 

sostiene la necessità di una concezione dinamica del ruolo della parrocchia, 

sottolineandone l’aspetto comunitario e quello missionario («casa aperta a tutti e al 

servizio di tutti»). 

In alcuni casi, pur essendovi la necessità di costituire una parrocchia, non è ancora 

possibile o opportuno procedere in questo senso. Il Vescovo può erigere in tali 

situazioni una quasi-parrocchia (ad es. nei territori di missione) o può provvedere in 

altro modo alla cura pastorale (ad es. tramite la nomina di cappellani: can. 564ss. oppure 

mediante i centri pastorali: cf direttorio Apostolorumn successores, 22 febbraio 2004, n. 

216: www.vatican.va, “curia romana”, “congregazione per i vescovi”): cf. can. 516.  

Questo comporta anche una riflessione da parte del Vescovo su come effettuare la 

divisione della diocesi in parrocchie, valutando i diversi elementi in gioco. 

 

B – Il parroco  

 

La nozione: can. 519. Il parroco è il pastore proprio della parrocchia comunità di fedeli, 

esercita il suo compito in comunione e sotto l'autorità del Vescovo e partecipa col 

Vescovo al ministero di Cristo che si esplica nelle tre funzioni: insegnare, santificare, 

governare, in collaborazione con gli altri preti e i fedeli (diaconi, consacrati/e, fedeli 

laici). 

La nomina: spetta al vescovo diocesano (can. 523). Deve essere nominata una persona 

idonea, sia in termini generali, sia in riferimento alla specifica parrocchia (can. 521 e 

can. 524, deve trattarsi di un sacerdote, può essere previsto l’esame e sono richieste 

alcune consultazioni: vicario foraneo e, se del caso, determinati presbiteri e fedeli laici). 

Deve essere nominato stabilmente, normalmente a tempo indeterminato, è la 

Conferenza episcopale (can. 522) a poter prevedere la possibilità della nomina a tempo 

determinato e a stabilirne la durata (per la CEI il tempo è nove anni: delibera CEI. n. 

17). 

http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/


44 

 

Secondo una forma già presente nella tradizione il parroco può essere scelto nell’ambito 

dell’affidamento della parrocchia a un istituto religioso o a una società di vita apostolica 

(sia in perpetuo sia a tempo determinato ma sempre con una convenzione fissa), 

normalmente il Vescovo nomina su proposta dell’istituto e sia il Vescovo che l’istituto 

hanno libertà di revoca dell’incarico: can. 520 e can. 682 (in ogni caso deve esserci una 

persona determinata che assume l’ufficio di parroco). 

L'inizio dell’incarico: si richiede di emettere la professione di fede (can. 833, 6°), il 

giuramento di fedeltà e il giuramento circa l'uso dei beni (can. 532 e can. 1283). 

L'effettivo inizio del ministero avviene con la «presa di possesso», descritta nel can. 527 

e attuabile in diversi modi (atto giuridico in Curia/cerimonia in parrocchia oppure 

entrambi gli atti in parrocchia); fino a che non effettua tale atto (che deve essere 

compiuto nei limiti di tempo stabiliti dal diritto particolare) il sacerdote non è 

propriamente parroco. 

La cessazione: secondo il can. 538 l'ufficio di parroco (che è stabile) cessa per rinuncia 

accettata (richiesta al 75° anno di età), rimozione o trasferimento (se disposto in via 

amministrativa contro la volontà del parroco occorre un’apposita procedura, 

analogamente a quanto previsto per la rimozione: cann. 1740-1752), per lo scadere del 

tempo eventualmente previsto nella nomina (legittimamente intimato: can. 186), per 

privazione penale a seguito di un delitto (can. 1336 § 1, 2°). 

Diritti e doveri: valgono anche per il parroco i diritti e doveri di tutti i fedeli (cann. 

204ss.) e dei ministri sacri (cann. 273ss.). Inoltre dovrà osservare i seguenti obblighi: 

residenza in parrocchia e durata delle ferie (can. 533); celebrazione della messa per il 

popolo nei giorni festivi (can. 534); obblighi amministrativi (can. 532, l’esercizio della 

legale rappresentanza comporta in Italia, dove la parrocchia è ente ecclesiastico 

civilmente riconosciuto, anche conseguenze civili; per concordato inoltre può essere 

parroco solo chi è cittadino italiano); obblighi circa l'archivio (can. 535). 

Le funzioni di insegnare, santificare e governare: sono richiamate in due canoni: 

l'annuncio della Parola di Dio (can. 528 § 1); l'Eucaristia e la liturgia (can. 528 § 2); 

l'attività pastorale (can. 529, con la visita alle famiglie). Le funzioni affidate in modo 

peculiare al parroco (non esclusivo) sono indicate nel can. 530. 

Altre funzioni del parroco: facoltà di confessione in forza dell'ufficio (can. 968); 

concedere la dispensa da impedimenti matrimoniali in pericolo di morte e nel caso 



45 

 

urgente (cann. 1079-1080); concedere la dispensa dal voto privato e dal giuramento 

(cann. 1196-1197; 1203); concedere la dispensa circa festività e giorni di penitenza 

(can. 1245). 

 

C – Il vicario parrocchiale   

 

La definizione: si tratta di un fedele (ma ce ne può essere più di uno in parrocchia) che è 

stato ordinato presbitero, coopera col parroco e partecipa alla sua sollecitudine 

pastorale, sotto la sua autorità (cann. 545-546). Il Codice prevede tre possibilità:  

- la collaborazione a tutto il ministero pastorale per tutta la parrocchia;  

- la collaborazione a tutto il ministero pastorale per una parte della parrocchia o un 

gruppo di fedeli; 

- l'assunzione di un ministero specifico (ad es. la pastorale giovanile) in favore di più 

parrocchie (can. 545 § 2). 

La nomina: spetta al vescovo (can. 547). 

I compiti: oltre che dal Codice, sono determinati: 

- dagli statuti diocesani, 

- dalla lettera di nomina del Vescovo; 

- dalle disposizioni del parroco. 

Un compito particolare è quello della supplenza del parroco. Essa avviene in due casi: 

quando la parrocchia è vacante o il parroco è impedito (can. 541: tale supplenza perdura 

finché si resta in attesa della costituzione dell'amministratore parrocchiale); quando il 

parroco è assente (can. 549, fatta salva diversa disposizione del Vescovo). In questi casi 

il vicario parrocchiale ha tutti gli obblighi del parroco, ma non il dovere di celebrare la 

messa per il popolo. Nel caso di più vicari parrocchiali la supplenza spetta al più 

anziano di nomina. 

 

D – L’amministratore parrocchiale  

 

Si tratta di una figura introdotta dal Codice del 1983 nei cann. 539-540, che sostituisce 

le precedenti figure del vicario economo, del sostituto e dell’adiutor. Suo compito è di 



46 

 

fare le veci del parroco quando esso sia impedito o la parrocchia sia vacante (priva di 

parroco); deve essere un sacerdote. 

Spetta al Vescovo precisarne i compiti e può essere nominato anche per un ambito 

specifico in cui si verifichi l’impedimento (ad es. quello amministrativo). 

Prima della sua nomina, in caso di impedimento e vacanza improvvisa, il compito di 

reggere la parrocchia è affidato al vicario parrocchiale o, in sua assenza, al parroco 

indicato dal diritto particolare (ad es. in Diocesi di Milano il Vicario foraneo). 

 

E – I fedeli laici e il consiglio pastorale parrocchiale  

 

La parte del Codice relativa alla parrocchia non offre molte riflessioni a proposito dei 

fedeli laici. Infatti, dopo aver definito la parrocchia come comunità di fedeli, la 

normativa si concentra sul parroco. Ci sono però alcuni accenni: cann. 519 (apporto ai 

compiti del parroco), 528 (annuncio del vangelo anche a chi è lontano dalla pratica 

religiosa), 529 § 2 (dovere del parroco di riconoscere e promuovere il ruolo dei laici 

nella missione della Chiesa e favorire le loro associazioni), 536 (consiglio pastorale), 

524 (consultazione eventuale di alcuni laici in vista della scelta del parroco). Occorre 

poi tener conto di quanto viene affermato in altre parti del Codice (ad es. il can. 1063 

attribuisce alla comunità parrocchiale e non al parroco il compito di essere soggetto 

della pastorale matrimoniale) e soprattutto è ovvio ricordare che i diritti e doveri dei 

fedeli si esercitano di fatto nell'ambito della parrocchia. 

Al consiglio pastorale parrocchiale viene dedicato solo un canone (can. 536), che lascia 

il giudizio della sua opportunità al Vescovo (non al parroco), sentito il consiglio 

presbiterale, assegnando sempre il Vescovo il compito di «dare norme» relativamente al 

consiglio stesso. Lo stesso canone lo descrive come l'ambito in cui i fedeli, sotto la 

presidenza del parroco, «prestano il loro aiuto nel promuovere l'attività pastorale». 

Un corretto e proficuo funzionamento del Consiglio pastorale presuppone una reale 

maturazione ecclesiologica e una comprensione ecclesiale del suo apporto, che è 

espresso nei termini di «voto consultivo» (cf. can. 536, § 2 e can. 127). In particolare si 

deve rammentare la distinzione tra la nozione “secolare”, dove la consultività è intesa 

principalmente come offerta di un parere (per lo più di carattere tecnico, in ragione di 

una competenza) e quella “ecclesiale” dove la consultività è un modo per esprimere la 



47 

 

compartecipazione alle decisioni, nel rispetto della configurazione teologica e canonica 

dei diversi uffici (il riferimento è il modello di comunità esemplificato dalla 

celebrazione eucaristica, che ovviamente ha caratteristiche del tutto peculiari e 

differenti). Più che di consultività si tratta pertanto di un modo ecclesiale di intendere ed 

esercitare il potere deliberativo e questo deve essere visibile nel metodo di lavoro del 

consiglio (modo di esercitare la presidenza del parroco, moderazione laicale delle 

riunioni, presenza di una giunta, rispetto dei requisiti formali garantiti dal verbale e dal 

segretario, scelta dell’ordine del giorno). 

Per la sua composizione il riferimento è ai «fedeli, insieme con coloro che partecipano 

alla cura pastorale della parrocchia in forza del proprio ufficio» (can. 536). Sono 

pertanto ricompresi il parroco e il vicario parrocchiale, ma anche altri che fossero al 

servizio della parrocchia in forza di un proprio ufficio (anche non sacerdoti) e si 

suppone che la maggioranza dei membri siano i fedeli della parrocchia stessa, non scelti 

però questa volta in ragione dei compiti rivestiti (non è una riunione dei collaboratori 

parrocchiali ma è espressione della comunità cristiana). Il diritto particolare dovrà 

precisare i criteri di composizione, che possono prevedere anche l’elezione, ma che 

dovrà essere sempre intesa in riferimento alla natura propria dell’organismo ecclesiale. 

 

F – Il Consiglio per gli affari economici e l’amministrazione della parrocchia  

 

Il consiglio per gli affari economici è obbligatorio in ogni parrocchia (can. 537). È 

costituito da fedeli che aiutano il parroco, il quale resta il solo legale rappresentante 

della parrocchia (can. 532) nella amministrazione. Il consiglio per gli affari economici 

parrocchiale è di fondamentale importanza, anche per garantire un corretto 

funzionamento del sostentamento del clero in Italia così come impostato dopo gli ultimi 

accordi concordatari. 

Il can. 532 rinvia, circa l'amministrazione della parrocchia, ai canoni sul diritto 

patrimoniale canonico. In particolare si stabilisce che: deve esserci una cassa 

parrocchiale che raccoglie le offerte dei fedeli (cann. 531 e 551), bisogna tenere una 

corretta amministrazione (can. 1284), impiegare i beni secondo la finalità della Chiesa, 

agevolare il compito di vigilanza dell'autorità (anche presentando un rendiconto: can. 

1287), richiedere le necessarie autorizzazioni all'autorità competente (per gli atti di 



48 

 

amministrazione straordinaria, le alienazioni, le locazioni, le controversie giudiziarie). 

Occorre tener conto che con la nuova normativa concordataria i controlli canonici hanno 

rilievo anche civile. 

 

G – I raggruppamenti di parrocchie: i vicariati foranei  

 

La nozione deve essere dedotta indirettamente dal compito del vicario foraneo, o 

decano, o arciprete e in altro modo designato (can. 553 § 1: anche l’aggregazione di più 

parrocchie si chiamerà di conseguenza “vicariato fornaeo” o “decanato” o altro). 

Il vicario foraneo è nominato dal Vescovo, scegliendo liberamente un sacerdote (non è 

obbligatoriamente il parroco di una determinata parrocchia: ad es. il prevosto) per un 

tempo determinato (can. 553 § 2 e can. 554 §§ 1-2) e dopo aver sentito «a suo prudente 

giudizio i sacerdoti che svolgono il ministero nel vicariato in questione», secondo le 

modalità precisate dal diritto particolare (ad es. mediante votazione). La libera 

designazione e la libera rimozione (viene liberamente rimosso dal suo ufficio dal 

Vescovo «per giusta causa», can. 554 § 3) ne evidenziano il legame di vicarietà col 

Vescovo. 

I suoi compiti sono quelli elencati nel can. 555 e ad essi si aggiungono quelli specificati 

dal diritto proprio. Ai compiti tradizionali di vigilanza e fraternità sacerdotale si 

aggiunge quanto stabilito al can. 555 § 1, 1° e che qualifica la nozione attuale di vicario 

foraneo e di vicariato foraneo: «promuovere e coordinare l’attività pastorale comune 

nell’ambito del vicariato». 

 

H – I raggruppamenti di parrocchie: le unità pastorali 

 

Si tratta di nuova figura pastorale sollecitata dalla carenza di clero (e dal calo dei fedeli) 

ma volta all’esigenza di sviluppare tra le parrocchie una pastorale d’insieme anche per 

un più efficace esercizio della cura pastorale stessa. Non ci sono attualmente norme 

specifiche (salvo quanto disposto a livello locale) perché si ricorre all’utilizzo delle 

possibilità già presenti nel Codice: parroco di più parrocchie (can. 526), parroci in 

solido (can. 517 § 1), più parrocchie prive di parroco con un sacerdote come moderatore 

della cura pastorale (can. 517 § 2), vicario parrocchiale in più parrocchie (can. 545 § 2), 



49 

 

collaborazione specifica tra parrocchie in determinati settori (ad es. quello della 

pastorale giovanile), con o senza un vicario parrocchiale unitario. Si tratta di una scelta 

fatta propria dalla Chiesa italiana che ha deciso di continuare a “scommettere” sulla 

parrocchia proponendo però la “pastorale integrata”, di una “rete” di parrocchie, che 

superi la visione della parrocchia come identità autosufficiente: cf CEI, Il volto 

missionario delle parrocchie in un mondo che cambia, 1 luglio 2004 

(www.chiesacattolica.it, “cei”, “notiziario della cei”, “2004, nn. 5/6”). 

I punti base di questa prospettiva sono due (can. 369): 

- la titolarità diocesana del compito di annuncio del Vangelo e la parrocchia come 

rappresentazione locale di questa istanza; 

-il presbiterio come la comunione fraterna che rende presente il ministero del Vescovo 

verso la comunità di fedeli. 

 

Distintamente, in merito alle singole forme previste dal diritto. 

- Più parrocchie possono essere affidate a un solo parroco «per la scarsità di sacerdoti o 

per altre circostanze»: can. 526.  

- Più parrocchie (ma la figura è valida anche per una sola parrocchia, non è quindi un 

modello valido solo per la pastorale di insieme) affidate "in solido" ad un gruppo di 

sacerdoti, tutti con la funzione di parroco (can. 517 § 1 e precisazioni nei cann. 542-

544) sebbene uno solo sia il moderatore con la legale rappresentanza delle parrocchie, il 

compito di risponderne al Vescovo e l’obbligo della presa di possesso; si tratta di una 

modalità che esalta l’unità del presbiterio sebbene abbia diversi ambiti di difficoltà 

(tensione tra l’agire “in solido” o “in modo collegiale”; compiti del moderatore). 

- Solo in caso di mancanza di sacerdoti e pur restando un sacerdote come moderatore 

della cura pastorale, il Vescovo può affidare una parrocchia a un diacono, a un fedele o 

a una comunità che partecipino «nell’esercizio della cura pastorale» (can. 517 § 2). Non 

si tratta di parroci e il Codice non stabilisce una priorità nell’ordine tra le diverse 

possibilità, non si fa inoltre menzione esplicita al ruolo delle consacrate (che sono 

comunque ovviamente comprese tra le possibilità indicate). Si tratta di una figura 

considerata solo “di emergenza”. 

http://www.chiesacattolica.it/


50 

 

- Uno o più vicari parrocchiali in più parrocchie con il compito di seguire un 

determinato ambito (can. 545 § 2), anche se possono essere diversi i parroci. Si tratta di 

una soluzione che prevede una forte collaborazione tra i parroci e le comunità. 

 

Una diversa prospettiva per la delineazione delle unità pastorali è quella di non prendere 

come punto di partenza la diversa modalità di esercizio del ministero sacerdotale ma 

una diversa modalità di concepire il rapporto tra le comunità cristiane, aggregando le 

parrocchie (cf can. 374 § 2) con una modalità più stringente di quella del vicariato 

foraneo, che abbia una propria soggettività (nome, sede, …). 

Tale modalità può consistere nella nomina di una figura di riferimento unitario 

(moderatore o coordinatore dell’unità pastorale) lasciando gli incarichi distinti nelle 

singole parrocchie oppure nel far coincidere la figura di riferimento con il parroco delle 

parrocchie, costruendo attorno a lui un gruppo (di presbiteri, diaconi permanenti, 

consacrati/e e laici) che si metta al servizio dell’insieme di parrochie (è il caso delle 

comunità pastorali a Milano), ferma restando la costituzione di un consiglio pastorale 

unitario. 

 

I – I rettori delle chiese e i cappellani  

 

Chiesa rettorile: nozione e limiti di attività (can. 556-563). 

 

Cappellani: diverse categorie (cann. 564-572): ospedali (possono esserci anche 

parrocchie ospedaliere), carceri, marittimi, aeroporti, casa religiosa, polizia, universitari, 

etnici (Pontificio consiglio per la pastorale dei migranti e degli itineranti, Erga 

migrantes caritas Christi, 3 maggio 2014); facoltà speciali (can. 566).  

 

Bibliografia 
 

C.M. AZZIMONTI, Gli organismi consultivi nelle unità pastorali, in Quaderni di diritto 

ecclesiale 16 (2003), 297-306 

C.M. AZZIMONTI, La Cappellania ospedaliera in Italia, in Quaderni di diritto ecclesiale 

20 (2007), 256-269 



51 

 

G. BRUGNOTTO, Quale modello di parrocchia?, in Quaderni di diritto ecclesiale 27 

(2014), 392-402 

M. CALVI, La Cappellania: una forma rinnovata di assistenza spirituale, in Quaderni di 

diritto ecclesiale 20 (2007), 227-239 

M. CALVI, Dioecesis dividatur: parrocchia e territorio, in Quaderni di diritto ecclesiale 

27 (2014), 403-431 

F. COCCOPALMERIO, Il concetto di parrocchia nel nuovo Codice di diritto canonico, in 

Quaderni di diritto ecclesiale 2 (1989), 127-142 

F. MARINI, L'ufficio del parroco tra segreto e riservatezza 26 (2013), 77 - 90 

A. MONTAN, Unità pastorali: contributo per una definizione, in Quaderni di diritto 

ecclesiale 9 (1996), 139-163 

M. MOSCONI, Dov'è il parroco? La necessità del presbitero per l'identità e la vita della 

parrocchia, in Quaderni di diritto ecclesiale 27 (2014), 432-462 

C. REDAELLI, Il vicario parrocchiale: un ministero che risponde alle esigenze della 

pastorale parrocchiale odierna, in Quaderni di diritto ecclesiale 5 (1992), 25-34 

M. RIVELLA, Consigliare nella Chiesa in ambito economico 25 (2012), 390 - 399 

G. TREVISAN, Forme di collaborazione interparrocchiali secondo il Codice, in 

Quaderni di diritto ecclesiale 9 (1996), 164-173 

G. TREVISAN, L'aiuto al parroco da parte del consiglio per gli affari economici 25 

(2012), 437 - 447 

M. VISIOLI, Lo status del consigliere per gli affari economici 25 (2012), 400 - 436 

 

Libri: 

Quaderni della Mendola: La parrocchia, Glossa Milano 2005 

F. COCCOPALMERIO, La parrocchia. Tra concilio Vaticano II e codice di diritto 

canonico, San Paolo Milano 2000 



52 

 

 

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale a.a. 2015-2016 

DIRITTO CANONICO II 

(prof. M. Mosconi) 

 

 

 

5. IL MINISTERO ORDINATO  

 

A - Cenni alla dottrina conciliare: 

 

La dottrina del Concilio Vaticano II e quella presentata dai documenti postconciliari, 

che si esprime normativamente nel CIC del 1983, ha le seguenti sottolineature a 

proposito dei ministri ordinati (detti anche chierici), rispetto alla normativa precedente: 

 sono tali nel popolo di Dio; 

 il riferimento al sacerdozio-eucaristia si completa con il riferimento alla 

presidenza pastorale; 

 di conseguenza: centralità dell'episcopato, distinto dal presbiterato (anche se 

entrambi parte del sacerdozio ministeriale), ma anche proposta del presbyterium (il 

Vescovo e i presbiteri all’interno dell’unico presbiterio); 

 restaurazione del diaconato permanente (LG 29); 

 precisazione della sacramentalità (sebbene senza una formale definizione, che 

invece è stata espressa in riferimento al presbiterato) in riferimento ai soli episcopato, 

presbiterato e diaconato (tra gli ordini maggiori era annoverato anche il suddiaconato) e 

riconduzione degli ordini minori ai ministeri laicali (la nozione di chierico viene così a 

coincidere con quella di ministro ordinato). 

 

La normativa è stata aggiornata con il motu proprio Omnium in mentem del 26 ottobre 

2009, che ha modificato i cann. 1008 (mutandone il testo) e 1009 (aggiungendovi un 

paragrafo): le modifiche vogliono precisare la distinzione tra il diaconato e gli altri gradi 

del sacramento dell’ordine, essendo questo un grado non sacerdotale. Ministro ordinato 

o ministro sacro (o chierico): diacono o sacerdote (che può essere Vescovo o 

presbitero). 

 



53 

 

B - La formazione dei ministri ordinati (cann. 232-264) 

 

I temi principali, con riferimento alla formazione dei presbiteri (riferimento normativo 

conciliare è il decreto Optatam totius; si devono considerare inoltre: l’esortazione 

apostolica postsinodale Pastores dabo vobis del 25 marzo 1992, il documento della 

Congregazione per l’educazione cattolica, Direttive sulla preparazione degli educatori 

nei seminari del 4 novembre 1993 e il documento della Congregazione per il culto 

divino e la disciplina dei Sacramenti, Lettera circolare Gli scrutini sull’idoneità dei 

candidati agli ordini del 10 novembre 1997. Per la CEI si vedano il “Decreto generale 

circa l’ammissione in seminario di candidati provenienti da altri seminari o famiglie 

religiose” del 27 marzo 1999 e il documento “La formazione dei presbiteri nella Chiesa 

italiana. Orientamenti e norme per i Seminari” del 4 novembre 2006; la competenza a 

livello di Santa Sede per i Seminari è stata trasferita con motu proprio del 16 gennaio 

2013 dalla Congregazione per l’Educazione cattolica alla Congregazione per il Clero): 

- riserva alla chiesa della formazione dei chierici (problematica storica), can. 232; 

- cura delle vocazioni (can. 233): dovere di tutta la comunità cristiana; vocazioni adulte 

(can. 233 § 2); 

- seminari (godono di personalità giuridica: can. 238 § 1): 

o seminari minori (can. 234): allo scopo di “incrementare” le vocazioni; 

o seminari maggiori (can. 235): obbligo per almeno quattro anni (altre forme 

esterne al seminario, ipotesi); 

o ammissione in seminario (can. 241): doti, documenti, scelta del Vescovo, 

normativa per chi è dimesso da altri seminari (norme CEI 1999, pp. 1517-1522 

del Codice di diritto canonico commentato), questione della ammissione delle 

persone omosessuali: Congregazione per l’educazione cattolica, “Istruzione 

della Congregazione per l’educazione cattolica circa i criteri di discernimento 

vocazionale riguardo alle persone con tendenze omosessuali in vista della loro 

ammissione al seminario e agli ordini sacri”, 4 novembre 2005 

(www.vatican.va, “curia romana”, “congregazione per l’educazione cattolica”). 

Circa l’utilizzo della psicologia nei seminari, non solo in vista dell’ammissione 

si veda inoltre il documento: Congregazione per l’educazione cattolica, 

“Orientamenti per l’utilizzo delle competenze psicologiche nell’ammissione e 

http://www.vatican.va/


54 

 

nella formazione dei candidati al sacerdozio” del 28 giugno 2008 

(www.vatican.va, “curia romana”, “congregazione per l’educazione cattolica”); 

o direzione del seminario e figure educative: alta direzione del Vescovo o dei 

Vescovi (can. 259); comunità educante (can. 239 § 3 e can. 261: condivide la 

responsabilità del rettore); rettore: dirige il seminario e a lui è dovuta obbedienza 

(can. 239 § 1 e can. 260), vigila sugli alunni e sugli insegnanti (can. 261 § 1 e § 

2), svolge in seminario le funzioni di parroco (can. 262), è il rappresentante 

legale del seminario (can. 238 § 2); vice rettore (can. 239  § 1); economo (can. 

239 § 1); direttori spirituali (can. 239 § 2, distinzione dei “fori”), confessori 

(can. 240: ordinari e straordinari, vera libertà di scelta) e moderatore della vita 

spirituale (can. 246 § 4): distinguere bene le diverse figure (cf n. 9 degli 

“orientamenti” sulla psicologia); 

o vita nel seminario, si distinguono diversi ambiti formativi che si intrecciano 

nello sforzo di realizzare la formazione a una adeguata maturità umana (can. 

244): formazione spirituale (cann. 245, 246); formazione al celibato (can. 247, 

senza alcuna reticenza sulle difficoltà); formazione dottrinale (cann. 248-252, 

anche acquisendo capacità di ricerca personale: can. 254 § 2), affidata a 

insegnanti adeguati (can. 253), debitamente coordinati (can. 254 § 1); 

formazione pastorale (cann. 255, 256 § 1) anche mediante specifiche esperienze 

(can. 258); formazione al servizio della Chiesa universale e alla missione (can. 

257); formazione alla sensibilità ai problemi della vita della Chiesa e della 

società (can. 256 § 2: vocazioni, problemi missionari ed ecumenici, problemi 

urgenti anche di carattere sociale). 

o diritto particolare: ogni nazione deve disporre di una propria ratio, che adatti 

alla realtà locale quanto stabilito a livello universale (can. 242; la Santa Sede, il 

6 gennaio 1970 con riedizione il 19 marzo 1985 predispone il testo guida della 

ratio fundamentalis; la CEI elaborò le prime versioni della ratio nazionale il 15 

agosto 1972, sostituita da un nuovo documento il 15 maggio 1980 e infine dal 

testo vigente, del 4 novembre 2006: La formazione dei presbiteri nella Chiesa 

italiana. Orientamenti e norme per i Seminari,   che nel quarto capitolo contiene 

il Regolamento degli studi teologici dei Seminari maggiori [la ratio studiorum 

nazionale italiana è del 10 giugno 1984], con in appendice due decreti relativi 

http://www.vatican.va/


55 

 

alle ammissioni; cf www.chiesacattolica.it, “cei”, “notiziario della cei”, “2006 n. 

10”), nonché di un regolamento o progetto educativo valevole per il singolo 

seminario, cui deve essere associata anche una regola di vita comunitaria, di 

carattere disciplinare (can. 243). 

 

Per quanto riguarda i diaconi permanenti: godono di un diritto proprio, a cui rimanda il 

can. 236 (tre anni di dimora in una casa specifica per i più giovani mentre per gli altri 

cammino formativo triennale). L’indicazione è completata dai documenti della Santa 

Sede: Congregazione per l’educazione cattolica, Norme fondamentali per la formazione 

dei diaconi permanenti 22 febbraio 1998; Congregazione per il clero, Direttorio per il 

ministero e la vita dei diaconi permanenti 22 febbraio 1998 (che non concerne solo 

l’ambito formativo). Per quanto riguarda il diritto peculiare italiano: CEI, I diaconi 

permanenti nella Chiesa in Italia 1 giugno1993. 

 

C – Il Sacramento dell’Ordine (cann. 1009-1054) 

 

Nozione ed elementi essenziali: si tratta di un sacramento (istituito da Dio), relativo solo 

ad alcuni fedeli e che imprime un carattere; l’effetto è quello di costituire ministri sacri, 

consacrati e destinati a servire con nuovo e peculiare titolo il popolo di Dio (can. 1008). 

La forma del sacramento (can. 1009 § 2) è l’imposizione delle mani (moralmente certa, 

senza remore sul contatto con il capo dell’ordinando ma senza l’omissione di questo 

segno) con la preghiera consacratoria prevista, per la validità nella parte epicletica (sono 

riti accessori: la traditio instrumentorum, l’unzione, l’imposizione delle mani dei 

presbiteri). 

Il sacramento è articolato in tre gradi (can. 1009 § 1, sono tutti sacramentali?): 

diaconato, presbiterato, episcopato. 

Oltre alle problematiche già viste in relazione all’episcopato si deve focalizzare il tema 

del diaconato (è parte del sacramento dell’ordine e i diaconi partecipano del sacerdozio 

comune dei fedeli, ma in che rapporto stanno i diaconi nella distinzione tra sacerdozio 

ministeriale e sacerdozio comune?), che torna ad emergere dopo il ripristino del 

diaconato permanente. Il can. 1009 § 3 precisa il senso di questa distinzione, 

recuperando con il mou proprio Omnium in metem (che pertanto modifica il testo dei 

http://www.chiesacattolica.it/


56 

 

cann. 1008 e 1009: Benedetto XVI, Omnium in mentem, 26 ottobre 2009; testo in: 

www.vatican.va, atti del Papa, motu proprio) quanto affermato nel Catechismo della 

Chiesa cattolica nella sua edizione ufficiale, rivista rispetto a quanto stabilito nella 

prima edizione (n. 875: «da lui [Cristo] i vescovi e i presbiteri ricevono la missione e la 

facoltà [la “sacra potestà”] di agire “in persona di Cristo Capo”, i diaconi la forza di 

servire il popolo di Dio nella “diaconia” della liturgia, della parola e della carità, in 

comunione con il vescovo e il suo presbiterio»), riferendo a presbiteri e Vescovi la 

missione e la facoltà di agire nella persona di Cristo Capo (servizio di unità, che il 

precedente testo del can. 1008 riferiva anche al diaconato) e ai diaconi l’abilitazione a 

servire il popolo di Dio nella diaconia della liturgia, della parola e della carità. 

 

Ministro: il Vescovo consacrato è il ministro in tutti i tre gradi (can. 1012: il can. 951 

del CIC 1917 lo definiva ministro ordinario, qualsiasi presbitero poteva essere ministro 

straordinario dell’ordine; la riserva al Vescovo è quindi di diritto ecclesiastico, con 

qualche incertezza in merito all’ordinazione episcopale). 

Per la consacrazione episcopale occorre il mandato pontificio e normalmente la 

presenza di due Vescovi concelebranti (cann. 1013-1014). Il Vescovo ordinato senza 

mandato pontificio e parimenti il Vescovo ordinante incorrono nella scomunica latae 

sententiae (can. 1382), anche se l’ordinazione è considerata valida, posto ovviamente 

che vi siano le altre condizioni generali (sul tema della validità delle ordinazioni si veda 

il confronto con l’ecclesiologia e la sacramentaria orientale, più attenta al dato 

ecclesiologico, ma si vedano anche le valutazioni proposte durante il Concilio 

sull’esigenza di una corretta intenzionalità anche circa la comunione). 

Per l’ordinazione diaconale è competente il Vescovo “proprio”, cioè della diocesi in cui 

il candidato ha il domicilio o a cui ha deciso di dedicarsi (can. 1016). 

Se si tratta di un consacrato appartenente a un istituto religioso clericale di diritto 

pontificio o a una società di vita apostolica clericale di diritto pontificio il Superiore 

maggiore deve dare le lettere dimissorie (sul concetto di lettera dimissoria si vedano i 

cann. 1020-1023) al Vescovo dello stesso rito scelto per l’ordinazione (can. 1019), negli 

altri istituti e società di vita apostolica vige il diritto del clero secolare.  

La possibilità di ricorrere alle lettere dimissiorie è prevista anche per il clero secolare, 

quando il sacramento deve essere conferito da un Vescovo che non sia quello diocesano 

http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/AR.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/GP.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/KJ.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/61.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/1/7Z.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/8V.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/1/34.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/E7.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/44.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/I.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/A7.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/PX.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/8O.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/PI.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/3J.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/B.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/4/11.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/4K.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/3K.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/4S.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/32.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/AC.HTM
http://www.vatican.va/archive/ITA0014/1/LU.HTM


57 

 

proprio; in tal caso la concessione delle stesse è compito del Vescovo proprio o 

dell’eventuale amministratore apostolico o diocesano (can. 1018 § 1). 

Per l’ordinazione presbiterale è competente il Vescovo “proprio”, cioè della diocesi in 

cui il diacono è stato incardinato (can. 1016: fatta salva sempre la possibilità delle 

lettere dimissorie), per i consacrati si segue quanto sopra detto per il diaconato. Nel 

passaggio dal diaconato al presbiterato è anche possibile che il candidato chieda di 

cambiare la diocesi di incardinazione 

Si osservi la propria Chiesa rituale, salvo indulto apostolico (can. 1015 § 2 e can. 1021). 

Il presbitero o il diacono ordinato da un Vescovo non proprio senza lettere dimissorie 

incorre nella sospensione dall’ordine ricevuto e l’ordinante non può più conferire 

l’ordine per un anno (can. 1383). 

 

Soggetto: 

Condizioni essenziali (per la validità): sia un battezzato di sesso maschile (can. 1024). 

La seconda condizione, relativamente all’ordinazione di presbiteri (e quindi Vescovi), è 

dottrina proposta definitivamente dal magistero ordinario e universale dei Vescovi, 

come dichiarato da Giovanni Paolo II nella lettera apostolica Ordinatio sacerdotalis del 

22 maggio 1994 (www.vatican.va, “archivio Papi”, “Giovanni Paolo II”, “lettere 

apostoliche”) e la non osservanza di questa condizione, per qualsiasi grado del 

sacramento dell’Ordine (anche per il diaconato che per sé non è associato alla 

definizione), comporta, oltre alla nullità insanabile, la Scomunica per chi ha attentato 

l’amministrazione del sacramento e per chi ne ha attentato la ricezione (decreto della 

congregazione per la dottrina delle fede del 19 dicembre 2007: www.vatican.va, “curia 

romana”, “congregazione per la dottrina della fede”, “documenti in materia 

sacramentale”; la medesima sanzione è prevista per l’attentata ordinazione diaconale di 

una donna). 

Occorre un giudizio della Chiesa, che valuti anche l’utilità dell’ordinazione (non è un 

diritto del fedele: can. 1025 § 2, tuttavia per i diaconi ordinati in vista del presbiterato la 

proibizione dell’ordinazione è possibile solo per una causa canonica, anche se occulta: 

can. 1030) e consideri i numerosi elementi di cui al can. 1025 § 1: 

 Periodo di prova (preparazione a norma del diritto: can. 1027 e istruzione: can. 

1028). 

http://www.vatican.va/
http://www.vatican.va/


58 

 

 Dovute qualità: libertà, can. 1026 (per la validità basta la volontà abituale: è valida 

l’ordinazione sotto timore grave mentre non è valida l’ordinazione conferita durante 

il sonno, all’ubriaco, al drogato incapace di intendere, a chi è sottoposto a violenza 

esterna, a chi si presenta al rito per gioco o per scherzo, ...); fede integra, retta 

intenzione, scienza debita, buona stima, integri costumi e provate virtù, qualità 

fisiche e psichiche, can. 1029; età, can. 1031 (23 anni per il diacono in vista del 

presbiterato, 25 anni per il diacono permanente celibe, 35 anni e il consenso della 

moglie per il diacono permanente sposato, 25 anni per il presbitero, con almeno sei 

mesi di diaconato, 35 anni per il Vescovo: il requisito dell’età è per la liceità, si 

considera valida anche l’ordinazione di fanciulli); aver ricevuto il sacramento della 

confermazione, can. 1033; gli studi (5 anni filosofico-teologici per il presbiterato) e 

l’esercizio della cura pastorale diaconale dopo il compimento degli studi 

quinquennali, can. 1032; esercizi spirituali di almeno 5 giorni prima di ogni 

ordinazione, can. 1039. Per l’ammissibilità di persone omosessuali: Congregazione 

per l’educazione cattolica, “Istruzione della Congregazione per l’educazione cattolica 

circa i criteri di discernimento vocazionale riguardo alle persone con tendenze 

omosessuali in vista della loro ammissione al seminario e agli ordini sacri”, 4 

novembre 2005. Sono evidenziati i casi degli atti omosessuali, delle tendenze 

radicate e di chi propugna la cultura omosessuale; per le condizioni transitorie si 

chiede che siano state superate da almeno tre anni. 

 Assenza di irregolarità (permanenti) e impedimenti: cann. 1040-1049 (vi incorre 

anche chi non lo sa, can. 1045). 

 Verifica delle qualità con specifici scrutini connessi ai diversi momenti del cammino 

formativo, in quattro fasi: ammissione tra i candidati al grado del sacramento 

dell’ordine richiesto (ascrizione tra i candidati con rito liturgico facente seguito a 

domanda scritta, can. 1034, espressamente accolta dal Vescovo), ministero del 

lettorato (con domanda scritta e accoglienza della stessa), ministero dell’accolitato 

(can. 1035, sempre con domanda scritta e accoglienza della stessa, da esercitare 

almeno per sei mesi sebbene le indicazioni CEI4 estendano tale periodo, anche per il 

lettorato a un anno intero, valutazione tuttavia non citata nell’ultima ratio nazionale), 

conferimento del sacramento dell’ordine (dichiarazione scritta con richiesta del 

                                                 
4 CEI, I ministeri nella Chiesa, 15 settembre 1973, n. 14 e nn. 29 e 37. 



59 

 

sacramento, can. 1036 ed eventuale assunzione dell’obbligo del celibato, can. 1037, 

accoglienza della richiesta da parte del Vescovo). Tra gli elementi per la verifica 

sulle qualità richieste (can. 1051): attestato del rettore, documento sulla salute fisica 

e psichica, lettere testimoniali ed eventuali pubblicazioni canoniche (affissione del 

nome del candidato nell’albo della parrocchia di origine e comunicazione durante le 

messe), giudizio del parroco, giudizio di un’apposita commissione diocesana de 

promovendis che vada oltre il solo giudizio degli educatori del seminario. 

 Documenti previsti (can. 1050). 

Si noti che se i requisiti per la validità dell’ordinazione sono estremamente minimali, 

più estesi sono i requisiti per considerare validamente assunti gli obblighi inerenti al 

sacramento (adeguata consapevolezza, assenza di timore grave, ...) e in tutti i casi in cui 

si verifica tale seconda invalidità sarà possibile chiedere la dispensa dagli oneri 

impropriamente assunti. 

 

Giorno e luogo: sempre durante la messa, di preferenza di domenica o in un giorno di 

precetto (can. 1010), generalmente nella cattedrale ma per ragioni pastorali anche in 

altre chiese o oratori (can. 1011), sempre nell’ambito della propria circoscrizione, salvo 

licenza (can. 1017). 

 

Annotazione: occorrono un libro in Curia e l’emissione del certificato di ordinazione; 

ogni ordinazione deve essere annotata sul registro dei battesimi: cann. 1053-1054. 

 

D - L'ascrizione dei chierici o incardinazione (cann. 265-272) 

 

Percorso storico: prassi del titolo di ordinazione, ordinazioni assolute e origine storica 

dell’istituto dell’incardinazione. L’obbligo stretto dell’incardinazione per tutti è stabilito 

a partire dal CIC del 1917. L’istituto giuridico è ripreso nel quadro dell’ecclesiologia 

conciliare (PO 7), in cui l’identità del presbitero viene riferita al Vescovo. 

Il principio generale è quello dell’obbligo di incardinazione del can. 265, che prevede 

diverse possibilità (can. 266), che decorrono dalla ordinazione diaconale (incarnazione 

originaria): 

- la Chiesa particolare (diocesi o assimilate); 



60 

 

- l’ordinariato militare; 

- gli ordinariati personali per i fedeli provenienti dall’anglicanesimo; 

- la prelatura personale; 

- l’istituto religioso (dopo i voti perpetui); 

- l’istituto secolare (solo su concessione della Sede Apostolica: can. 266 § 3); 

- la società di vita apostolica clericale (dopo l’incorporazione definitiva e se previsto 

dalle costituzioni: can. 736 § 1). 

Le associazioni, come regola generale (non così nel diritto orientale, che consente tale 

possibilità su concessione della Sede Apostolica: can. 357 § 1 CCEO), non possono 

incardinare, si ricorre per questo talvolta alla “incardinazione fittizia” in una diocesi. Vi 

è inoltre la possibilità che un prete, ordinato dalla diocesi e per il servizio della stessa, 

svolga il suo ministero nell’ambito di un’associazione (non come assistente) ma a 

seguito di una convenzione tra l’associazione e il Vescovo. 

L’incardinazione prosegue ordinariamente nel tempo, ma è possibile che cambi o in 

modo formale (incardinazione derivata), per accordo tra due realtà (quella lasciata, da 

cui il chierico viene escardinato, che è tenuta a seguire il can. 270 e quella in cui il 

chierico riceve nuova incardinazione, tenuto a osservare il can. 269), can. 267 o in modo 

tacito, ipso iure per le condizioni di cui al can. 268 (dopo cinque anni di legittimo 

trasferimento ad altra Chiesa particolare, avendo manifestato tale intenzione ai Vescovi 

a quo e ad quem e purché nessuno dei due abbia eccepito entro quattro mesi dal 

ricevimento della lettera). 

Pur mantenendo l’incardinazione in una Chiesa particolare il chierico può essere 

trasferito in una diversa diocesi, come accade ad es. nella realtà dei cosiddetti fidei 

donum (sacerdoti che si mettono a disposizione per diversi anni di altre diocesi), in 

questo caso si segue il disposto del can. 271 che prevede una convenzione e favorisce 

tali trasferimenti (il Direttorio per il ministero e la vita dei presbiteri, 31 marzo 1994, 

vede tale possibilità anche per i movimenti). Alcune cautele sono state stabilite dalla 

Congregazione per l’evangelizzazione dei popoli nell’istruzione sull’invio e la 

permanenza all’estero dei sacerdoti del clero diocesano dei territori di missione, del 25 

aprile 2001 che intende regolare la posizione dei presbiteri che, provenendo da paesi in 

territorio di missione, si recano in altri paesi per motivi di studio, oppure come 

cappellani etnici oppure come rifugiati per motivi politici, cercando di prevenire forme 



61 

 

indebite di trasferimento dalla propria diocesi, ad es. per ragioni di convenienza 

economica. Ulteriori disposizioni sono date dalla CEI che prevede precise convenzioni 

per la remunerazione dei sacerdoti stranieri (o comunque incardinarti in diocesi estere) e 

presenti in Italia: per studio, per servizio di cappellania etnica, per servizio pastorale. 

 

E - Obblighi e diritti dei chierici (cann. 273-289; Pastores dabo vobis 25 marzo 

1992; Congregazione per il clero, Direttorio per il ministero e la vita dei 

presbiteri, 31 marzo 19941 e 11 febbraio 20132) 

 

 -  Obblighi e raccomandazioni: 

o santità: can. 276: esercizio del ministero come prima via verso la santità; si 

stabiliscono poi degli obblighi relativi alla vita spirituale, specifici per i diaconi 

permanenti (in Italia per la liturgia delle ore l’obbligo concerne al preghiera di: 

lodi, vespro e compieta); 

o obbedienza: can. 273 al Papa e al proprio ordinario e, can. 274, nell’accettare di 

ricevere e adempiere l’incarico affidato, con la riserva di cui al § 1 circa gli 

uffici che richiedono potestà di ordine o di governo; 

o fraternità e collaborazione: can. 275, anche promuovendo la missione dei laici: § 

2; 

o celibato: can. 277 (non è obbligatorio per i diaconi permanenti se sposati prima 

dell’ordinazione; i diaconi permanenti coniugati vedovi per contrarre 

matrimonio devono invece chiedere la dispensa dall’obbligo), non è un voto ma 

una legge ecclesiastica che indica il criterio di scelta dei ministri sacri (non è un 

obbligo posto a chi è ordinato ma il criterio di scelta degli ordinandi secondo la 

tradizione latina, che risale ai primordi della vita cristiana nella forma della 

continenza perfetta e assume la forma di legge celibataria solo in epoca 

medievale) a partire da un dono particolare che Dio solo conferisce («peculiare 

Dei donum») e la Chiesa riconosce; il suo contenuto è la continenza perfetta e 

perpetua; conseguenze sono l’adesione a Cristo e la libertà nel servizio; esige 

prudenza e comporta norme specifiche; le violazioni sono punite  (can. 1394 

attentato matrimonio e can. 1395 altri delitti, tra i quali la pedofilia); 

o residenza: can. 283 § 1; 



62 

 

o povertà: can. 282 (obbligo al § 1 ed esortazione al § 2); 

o formazione permanente: can. 279 (studi sacri, lezioni di carattere pastorale, altre 

scienze); 

o abito ecclesiastico (non si applica ai diaconi permanenti): can. 284, rimando alle 

Conferenze episcopali (CEI, delibera. n. 2. con la nozione di “pubblico”), 

secondo le disposizioni del direttorio se non si tratta dell’abito talare si deve 

trattare comunque di un abito diverso da quello usuale e si danno severe 

valutazioni del suo non utilizzo (CONGREGAZIONE PER IL CLERO, Direttorio per il 

ministero e la vita dei presbiteri, 2013, art. 61); 

o impegno per la pace e la concordia: can. 287 § 1; 

o qualche consuetudine di vita comune: can. 280. 

 

- Diritti: 

o associazione: can. 278, soprattutto per fini spirituali e che favoriscano l’unità dei 

chierici, non per associazioni incompatibili o di ostacolo al proprio incarico; 

o remunerazione: can. 281, tenendo presente la natura dell’ufficio e le circostanze 

di luogo e di tempo, potendo anche retribuire le persone al suo servizio, 

considerando la previdenza sociale, con norme peculiari per i diaconi coniugati 

(§ 3: se hanno un proprio stipendio non abbisognano di remunerazione 

ecclesiale, altrimenti si deve tener conto anche dei bisogni della famiglia); 

o ferie: can. 283 § 2 (per il vescovo ausiliare o coadiutore, can. 410; per il parroco 

can. 533, § 2, per il vicario parrocchiale, can. 550, § 3: massimo un mese, 

sommando le assenze temporanee e non computando gli esercizi spirituali). 

 

- Divieti (eventuali licenze per ovviare ai divieti): 

o astensioni: can. 285, evitare ciò che è sconveniente o almeno alieno dallo stato 

clericale (§§ 1-2, deve essere precisato dal diritto particolare), non assumere 

uffici pubblici che comportano partecipazione all’esercizio del potere civile (§ 

3), non svolgere senza licenza attività economiche (§ 4) che comportano 

l’amministrazione di beni di pertinenza di laici o l’assunzione di uffici secolari 

con onere di rendiconto, la fideiussione inconsulto ordinario e il firmare 



63 

 

cambiali senza una ragione precisa (non si applica ai diaconi permanenti, così 

come il § 3); 

o divieto di svolgere senza licenza attività affaristica e commerciale: can. 286 (non 

si applica ai diaconi permanenti); 

o divieto di svolgere attività politica e sindacale: can. 287 § 2 (non si intendono 

solo i partiti politici ma «in factionibus politicis»; non si applica a livello 

generale ai diaconi permanenti, ma in Italia è fatto divieto di militanza politica 

mentre l’attività sindacale, anche con compiti direttivi, può essere svolta solo col 

consenso del vescovo: I diaconi permanenti nella Chiesa in Italia, n. 47); 

o non prestare servizio militare volontario e usufruire delle esenzioni 

eventualmente previste dalla legge civile circa incarichi e pubblici uffici civili: 

can. 289 (es. il compito di giurati o scrutatori). 

 

F - La perdita dello stato clericale e la dispensa dal celibato (cann. 290-293; Per 

litteras ad universos 14 ottobre 1980) 

 

So previste tre modalità di perdita dello stato clericale, con diversi significati: 

- Nullità: can. 290, 1° (cf. cann. 1708-1712): è come se il fedele non fosse mai stato 

ordinato (il giudizio a livello di Santa Sede è presso un ufficio dipendente dalla Rota 

Romana). 

- Perdita dello stato clericale (non del sacramento dell’ordine) a seguito di un delitto 

(dimissione dallo stato clericale): cann. 290, 2° e 1336 § 1, 5° (ad es. per il delitto di 

pedofilia o per prolungata contumacia nell’eresia): comporta la perdita dello stato 

giuridico di chierico mantenendo il dovere del celibato. 

- Perdita dello stato clericale mediante rescritto: can. 290, 3°: comporta la perdita dello 

stato giuridico di chierico ed è associata alla domanda per la dispensa dal celibato. 

Per la domanda di dispensa dal celibato di cui al can. 291 e alla normativa propria Per 

litteras ad universos, si osservino i seguenti aspetti: neppure in pericolo di morte cade la 

riserva alla S. Sede per il presbiterato; è necessaria un’istruttoria locale a partire dalla 

domanda presentata mentre la decisione è presentata al Papa per il tramite della 

Congregazione per il Clero (fino al luglio 2005 la competenza era della Congregazione 

per il culto divino e la disciplina dei sacramenti; in precedenza della Congregazione per 



64 

 

la dottrina della fede); la concessione della dispensa avviene o sulla base del modo in 

cui è avvenuta la formazione o sulla base del fatto che la situazione del richiedente non 

è più reversibile. 

Sono previste modalità specifiche di dispensa dal celibato in una lettera riservata della 

Congregazione per il Clero, a fronte di delitti gravi e conclamati (con l’intervento del 

Papa) oppure a fronte di presbiteri che, pur avendo abbandonano formalmente il 

ministero, non intendono precisare la loro situazione ecclesiale. Si noti una certa 

tensione tra la dispensa intesa come grazia accordata e la dispensa intesa come sanzione 

da applicare a chi ha tenuto o tiene un comportamento sanzionabile. 

 

Bibliografia 

 

G. BRUGNOTTO, Il concetto di celibato sacerdotale, in Quaderni di diritto ecclesiale 18 

(2005), 141-152. 

G. BRUGNOTTO, Il seminario maggiore: autentica comunità ecclesiale. Annotazioni 

teologico-canonistiche, in Quaderni di diritto ecclesiale 14 (2001), 227-249. 

G. BRUGNOTTO, “Una profonda sinergia”. Responsabilità e compiti nella comunità 

ecclesiale del seminario maggiore, in Quaderni di diritto ecclesiale 21 (2008), 375-397. 

G. BRUGNOTTO, “Alcune conseguenze pratiche per il diaconato permanente dal motu 

proprio Omnium in mentem, in Quaderni di diritto ecclesiale 24 (2011), 169-177. 

M. CALVI, “La militanza politica e la direzione di associazioni sindacali da parte dei 

diaconi permanenti alla luce del diritto particolare, in Quaderni di diritto ecclesiale 24 

(2011), 178-188. 

F. COCCOPALMERIO, La formazione al ministero ordinato, in Quaderni di diritto 

ecclesiale 3 (1990), 6-17 

R. CORONELLI, Il diaconato alla luce delle modifiche apportate al Codice dal motu 

proprio Omnium in mentem, in Quaderni di diritto ecclesiale 24 (2011), 142-168. 

A. MIGLIAVACCA, Orientamenti e problematiche della formazione al celibato 

sacerdotale, in Quaderni di diritto ecclesiale 18 (2005), 153-180. 

A. MIGLIAVACCA, Gli scrutini sulla idoneità dei candidati agli Ordini, in Quaderni di 

diritto ecclesiale 12 (1999), 297-309 



65 

 

A. MIGLIAVACCA, Le facoltà speciali concesse alla Congregazione per il clero, 26 

(2013), 415 - 436. 

E. MIRAGOLI, La dispensa dal celibato. Note per l’istruzione di una causa, in Quaderni 

di diritto ecclesiale 7 (1994), 212-235 

E. MIRAGOLI, Celibato sacerdotale: responsabilità del vescovo e funzione del diritto 

particolare, in Quaderni di diritto ecclesiale 18 (2005), 116-140. 

E. MIRAGOLI, Le esperienze pastorali dei seminaristi (can. 258), in Quaderni di diritto 

ecclesiale 14 (2001), 276-290 

G.P. MONTINI, La formazione negli studi teologici. Nota sul Regolamento degli studi 

teologici nei seminari maggiori d’Italia, in Quaderni di diritto ecclesiale 19 (2006), 

211-222 

M. MOSCONI, Il precetto penale a tutela del celibato dei chierici, in Quaderni di diritto 

ecclesiale 18 (2005), 181-193. 

M. MOSCONI, L'idoneità al sacramento dell'ordine (requisiti e verifica) e gli atti relativi 

al suo conferimento, 25 (2012), 75 -105. 

M. MOSCONI, Il vescovo davanti al sacerdote che abbandona il ministero, 26 (2013), 

387 - 414. 

P. PAVANELLO, La determinazione canonica del ministero del diacono permanente, in 

Quaderni di diritto ecclesiale 10 (1997), 143-159. 

P. PAVANELLO, Irregolarità e impedimenti a ricevere l’ordine sacro, in Quaderni di 

diritto ecclesiale 12 (1999), 279-296 

A. PERLASCA, Materia e forma, tempo e luogo dell’ordinazione presbiterale, in 

Quaderni di diritto ecclesiale 12 (1999), 254-278 

A. PERLASCA, La tutela giuridica del diritto all’intimità negli esami psicologici dei 

candidati ai seminari e agli Ordini sacri, in Quaderni di diritto ecclesiale 18 (2005), 

417-441 

A. PERLASCA, L’utilizzazione della psicologia secondo il documento “formazione dei 

presbiteri nella Chiesa italiana, in Quaderni di diritto ecclesiale 21 (2008), 422-435 

G. SARZI SARTORI, Il sacramento dell’ordine nel diritto della Chiesa, in Quaderni di 

diritto ecclesiale 12 (1999), 229-253 

G. SARZI SARTORI, L’incardinazione in una Chiesa particolare, in Quaderni di diritto 

ecclesiale 15 (2002), 124-145 



66 

 

G. SARZI SARTORI, La direzione spirituale nel cammino formativo dei candidati al 

presbiterato, in Quaderni di diritto ecclesiale 21 (2008), 398-421 

 

Libri: 

Quaderni della Mendola: Il sacramento dell’ordine, Glossa Milano 2011. 

CHRISTIAN COCHINI, Origini apostoliche del celibato sacerdotale, Roma 2011 



67 

 

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale a.a. 2015-2016 

Diritto Canonico II  

(prof. M. Mosconi) 

 

 

 

6. GLI ISTITUTI DI VITA CONSACRATA E LE SOCIETA’ DI VITA 

APOSTOLICA 

 

A. Nozione 

 

Storia: Forma eremitica e spontanea; forma cenobitica; monachesimo benedettino; 

ordini mendicanti; chierici regolari; istituti dediti a opere di apostolato; istituti secolari. 

 

Titolo: CIC 1917: istituti religiosi. LG cap. VI: i religiosi (difficoltà di trovare 

un’alternativa nella denominazione). 

Perfectae caritatis (= PC, 28 ottobre 1965): gli istituti secolari hanno consigli evangelici 

ma non sono religiosi. 

Durante i lavori per la redazione del Codice proposta del titolo “istituti di perfezione”. 

Per il CIC del 1983 prevale infine la dizione: Istituti di vita consacrata (=IVC). 

Si tratta della terza parte del libro II, non della prima parte, dove si tratta di fedeli, laici 

e chierici, perché non è uno stato canonico allo stesso modo di quello laicale e clericale 

(cf. can. 207).  

Sono trattate distintamente le società di vita apostolica, che non sono propriamente 

istituti di vita consacrata.  

 

Concetto: 

- Realtà teologica: (can. 573 § 1) vita consacrata (battesimo, cresima, Eucaristia) 

mediante la professione dei consigli evangelici, intesi come adeguamento a Cristo nel 

suo esprimere la radicale dipendenza dal Padre, sono resi possibili solo dall’azione dello 

Spirito santo. Si tratta di una “vocazione speciale” (can. 574 § 2), dono peculiare nella 

vita della Chiesa. Realtà indispensabile perché si possa parlare di vita consacrata è la 

scelta celibataria (Vita consecrata, n. 30). 



68 

 

- Realtà giuridica: sono detti “istituti”, can. 573 § 2: si tratta di una forma di vita, eretta 

dall’autorità. 

 

Non si dice come deve essere espresso il vincolo con i tre consigli evangelici (negli 

istituti religiosi con il voto: can. 607 § 2). In base al can. 574 § 1: si tratta di uno “stato 

di vita” (can. 573: forma stabile) in cui la Chiesa riconosce la vocazione e vi associa dei 

diritti e doveri: è qualcosa di meno determinato ma di più stabile della “condizione” 

giuridica del fedele. Si tratta di una distinzione che riguarda le vie di santità nella Chiesa 

e non invece la costituzione gerarchica della Chiesa. 

 

Consigli evangelici: sono un dono divino (can. 575) e per la prima volta il diritto tipizza 

il loro aspetto giuridico: 

 Can. 599 la castità: aspetto negativo (celibato) e descrittivo (continenza 

perfetta); legame con il Regno. 

 Can. 600 la povertà: dipendenza (rinuncio al libero uso, non di per sé al 

possesso) e limitazione (nell’uso, per sé e nel disporne per altri). 

 Can. 601 l’obbedienza: sottomissione alla volontà dei superiori come 

“rappresentanti” di Dio (PC 14). Nell’ambito delle costituzioni. 

 Can. 602 la vita fraterna (non è tuttavia un consiglio): realizza la dimensione 

comunionale della Chiesa nelle forme proprie dei diversi istituti. Si assume il 

paragone familiare, anche se in peculiarem. 

 

Schema:  

CIC 1983, parte III del libro II: sezione I - istituti di vita consacrata (norme comuni; 

istituti religiosi, istituti secolari); sezione II - società di vita apostolica. 

 

B. Altre forme di consacrazione 

 

Vita eremitica (can. 603): competenza del vescovo e riscoperta dello stato di vita. 

Ordine delle vergini (can. 604): antico ma recentemente riscoperto.  

Nuove forme (can. 605).  Il riferimento teologico è alla consacrazione nei consigli 

evangelici (tra i quali sempre la verginità), sul modello di Cristo. Le nuove forme 



69 

 

mutano alcuni aspetti della concreta configurazione giuridica stabilita dal can. 573; ad 

esempio: 

 non a tutti i membri viene chiesto di emettere la professione dei consigli 

evangelici; 

 i tre consigli non vengono professati esplicitamente; 

 l’assunzione dei consigli non avviene né col voto né con altri vincoli sacri. 

Una diversa realtà sarebbe costituita da forme già istituzionalmente configurate (istituti 

religiosi, istituti secolari) che chiedessero eccezioni rispetto alla concreta osservanza di 

alcuni aspetti. 

Elementi problematici: 

 l’ipotesi di una forma di vita consacrata in cui convivono diverse scelte di vita 

può indurre a una meno precisa distinzione tra la realtà associativa dell’istituto e 

la Chiesa stessa; 

 l’esercizio del ministero ordinato esige delle cautele specifiche che non sono 

osservate in realtà non adeguatamente articolate e ordinate; 

 la natura carismatica non dipende solo dal “fondatore” ma anche dal necessario 

riconoscimento dell’autorità ecclesiale, a cui deve essere data un’attenzione 

specifica; 

 la forma di vita verginale è connessa strettamente ad un proposito di donazione 

totale e quindi implica sempre l’assunzione di altri consigli, risulta pertanto 

problematica ogni differenziazione tra questi. 

 

C. Norme comuni agli Istituti di Vita Consacrata 

 

Atti fondamentali relativi alla nascita e alla cessazione degli IVC: 

Can. 576: autorità competente per legiferare in materia, stabilire le forme di vita 

consacrata e approvare i singoli istituti (esercizio del potere amministrativo). 

Can. 579: erezione, inizialmente dal Vescovo diocesano, nell’ambito del proprio 

territorio e avendo consultato la Santa Sede.  

Can. 584: cessazione.  

Can. 582: fusioni e unioni. Sono “fusioni” i semplici “assorbimenti”, mentre sono 

“unioni” le convergenze tra più soggetti. Per federazione si intende un rapporto di 



70 

 

coordinamento tra monasteri della stessa famiglia che non cancella l’autonomia dei 

singoli (es. monasteri femminili). La confederazione è una federazione di istituti. 

Can. 580: aggregazione. Associazione, anche tra istituti sessualmente distinti, lasciando 

autonomia canonica all’aggregato. 

Can. 581: divisione interna (province, regioni).  

 

Dipendenza dall’autorità della Chiesa: 

Can. 590; can. 592: rapporto con la Santa Sede. 

Se di diritto pontificio, can. 593: dipendenza immediata ed esclusiva dalla Santa Sede 

per quanto riguarda la vita interna e la disciplina. 

Se di diritto diocesano rapporto con il Vescovo determinato dal can. 594. Si tratta di una 

“speciale cura” che non priva l’istituto del suo servizio alla Chiesa universale (can. 590 

§ 1). Riguarda l’approvazione delle costituzioni, le modifiche, gli affari di maggiore 

rilievo (can. 595), la competenza è del Vescovo della sede principale (quella in cui è 

stato eretto, ma non sempre), con l’onere di sentire (cf can. 127: per la validità) gli altri 

Vescovi interessati. 

 

Diversità tra Istituti di Vita Consacrata: 

Il can. 577 afferma genericamente la grande varietà, senza elencare delle categorie che 

restano comunque sullo sfondo: istituti di vita contemplativa, istituti dedicati 

all’apostolato. Non si ripropone la distinzione del 1917 fra fine generale (la santità) e 

particolare (proprio dell’istituto) per evitare inutili dicotomie. 

 

Una distinzione fondamentale potrà essere posta tra istituti di diritto pontificio e 

diocesano (can. 589: diocesano per erezione, pontificio per erezione o per 

approvazione) nonché tra istituti maschili e femminili (di pari dignità: can. 606). 

A queste distinzioni, all’interno degli istituti maschili, si aggiunge quella tra clericali e 

laicali (can. 588): la qualificazione è desunta a partire dal patrimonio e dalla tradizione e 

il criterio è quello della finalità approvata dall’autorità. Rispetto al CIC 1917 si 

abbandona il criterio puramente quantitativo e si introduce una definizione in positivo 

per gli istituti laicali, resta invece esclusa la possibilità di istituti “misti”. 



71 

 

 

La differenziazione specifica di ogni singolo istituto si basa su quel dono di grazia che è 

il “patrimonio” (termine desunto dal Vaticano II – Perfectae Caritatis 2 e preferito a 

“carisma”, espressione assente nel Vaticano II ma proposta per lo schema del 1977) di 

ogni istituto (can. 578) e chiede di essere rispettato. Due le fonti del patrimonio: 

l’intendimento o i progetti del fondatore, sanciti dall’autorità ecclesiastica e relativi a 

natura, fine spirito e indole (nota caratterizzante); le sane tradizioni. 

 

Autonomia. 

Can. 586: non si tratta di una forma di presunta indipendenza ma di una conseguenza 

del concetto di “patrimonio” ed è pertanto propria ad ogni istituto e limitata (giusta). 

Non è determinata dall’autorità ma da questa riconosciuta e in tale spirito accolta dagli 

ordinari (§ 2). Riguarda gli istituti clericali più che i laicali e quelli di diritto pontificio 

più che quelli di diritto diocesano. 

L’autonomia porta come conseguenza la necessità di elaborare una propria (can. 587) 

capacità normativa. Necessità di un codice fondamentale (o costituzioni), approvato 

dall’autorità ecclesiastica (normalmente in prima fase ad experimentum; l’erezione 

dell’istituto è sempre perpetua perché si tratta di una persona giuridica pubblica) che ha 

eretto l’istituto o successivamente lo ha approvato. Oltre al “patrimonio” deve contenere 

(armonizzando aspetti spirituali e giuridici) elementi per il governo, la disciplina, 

l’incorporazione e formazione, i sacri vicoli. L’interpretazione del codice fondamentali 

e le dispense da esso sono riservati all’autorità esterna, a meno che le stesse costituzioni 

stabiliscano altro (soprattutto per le norme disciplinari). 

Possono essere previste altre norme (§ 4) dall’autorità interna (che può anche dispensare 

da esse, a meno che non si coinvolga significativamente la struttura di governo). Tale 

diritto è proprio dell’istituto (tenuto ad osservarlo: can. 598 § 2) e si configura 

ordinariamente come semplice diritto statutario. 

L’autonomia di governo degli IVC, attraverso superiori e capitoli (can. 596) è detta nel 

CIC del 1917 “dominativa”: il termine deve essere inteso, secondo un’interpretazione 

autentica del 1952, come sinonimo di “pubblica”. Tale potestà non è quindi solo privata 

ed è equiparata a quella ecclesiastica di giurisdizione (§ 3: ordinaria, vicaria, delegata), 

pur essendo diversa da essa. Una effettiva potestà ecclesiastica di governo è attribuita 



72 

 

solo agli istituti clericali di diritto pontificio (can. 596 § 2) in ragione della dottrina 

sull’origine della potestà sacra (can. 129). 

Il CIC del 1917 conosceva la particolare categoria degli istituti “esenti”, i quali 

godevano di quell’autonomia interna oggi riconosciuta a tutti gli istituti clericali di 

diritto pontificio. Il can. 591 del CIC del 1983 ripropone la stessa espressione 

(esenzione: cf LG 45) per affermare piuttosto una possibilità generale (“in vista di un 

vantaggio comune”), affidata al Papa e da determinarsi caso per caso. L’ambito di 

applicazione è comunque solo quello della vita interna dell’istituto. 

 

D. Istituti religiosi 

 

Nozione: (can. 607) a livello teologico, tra gli elementi comuni della vita consacrata 

alcuni sono ripresi come caratteristici di questa forma: la consacrazione di tutta la 

persona, la manifestazione del rapporto sponsale con Dio, l’essere segno del mondo 

futuro, il valore cultuale e sacrificale (vita del credente come liturgia). Elemento del 

tutto specifico è la “separazione dal mondo” (§ 3): categoria spirituale ma anche 

sociologica. 

Elementi caratterizzanti a livello giuridico la realtà degli istituti religiosi sono (§ 2): i 

voti (dopo alcuni dubbi vengono confermati dal diritto vigente come necessari; sono 

temporanei o perpetui e sono sempre orientati a durare, perché non esiste una 

consacrazione “con riserva”; devono essere pubblici mentre non si affronta più la 

categoria dei voti solenni, comunque menzionata nel can. 1192 § 2); la vita fraterna in 

comune (con possibilità di periodi di esenzione). 

 

Case religiose: la singola comunità religiosa locale è detta “casa”. Distinguere 

costituzione (can. 608: semplice destinazione d’uso di un certo luogo) da erezione (can. 

609: che comporta la personalità giuridica pubblica – almeno tre persone - e un vero e 

proprio superiore). Si richiede il consenso scritto del Vescovo e devono vigere i 

seguenti requisiti (can. 610): utilità della Chiesa, utilità dell’istituto, condizioni di 

garanzia. Ogni casa di un istituto religioso ha diritto ad un oratorio (la cosiddetta 

“cappellina”) con custodia eucaristica e se si tratta della casa di un istituto clericale ad 

una chiesa (aperta a tutti i fedeli), la cui ubicazione deve essere però concordata col 



73 

 

Vescovo. Per la soppressione basta la comunicazione al Vescovo (can. 616). La casa 

non può essere trasferita (si trasferiscono le persone) ma può mutare la destinazione 

d’uso a livello pastorale (consenso del Vescovo diocesano: can. 612) o di regime 

interno (superiori propri). 

 

Case “sui iuris” e monasteri: i monasteri si qualificano per la vita contemplativa, la 

clausura e i voti solenni. Sono “sui iuris” quando (can. 613) il moderatore è anche 

superiore maggiore, altrimenti sono centralizzati. Il fatto di essere “sui iuris” non 

esclude che ci sia un altro superiore maggiore, nel caso in cui esso manchi si ha il 

monastero “sui iuris” completamente indipendente di cui al can. 615 in cui la vigilanza 

è affidata al Vescovo diocesano (per delega della Santa Sede). 

Possibile associazione (non aggregazione) di monasteri femminili a istituti maschili 

(can. 614). 

 

Il Governo. 

Principi generali relativi ai superiori: can. 617; can. 618; can. 619. 

Superiore supremo è il Papa (can. 590). 

Superiori maggiori (can. 620): il moderatore supremo, il superiore provinciale o di parte 

equiparata (in cui al superiore si riconosce una potestà non puramente delegata ma 

realmente autonoma), il superiore di una casa sui iuris; i loro vicari ma solo quando 

dispongono delle stesse facoltà (in alcuni istituti in modo permanente, in altri solo per 

supplenza). Si “avvicinano”: l’abate primate (di una federazione o confederazione 

monastica) e il superiore di una congregazione monastica. 

I superiori devono essere professi perpetui da alcuni anni (can. 623) e la loro nomina 

deve essere per un tempo determinato, con possibili eccezioni nel caso del moderatore 

supremo o del superiore di una casa sui iuris (can. 624 § 1). Si stabilisce inoltre che 

l’esercizio stesso del superiorato avvenga in modo non continuativo (can. 624 § 2). La 

rimozione o il trasferimento durante il mandato soggiacciono a ragioni stabilite (can. 

624 § 3). 

La scelta del superiore (can. 625) può avvenire in vario modo: elezione del moderatore 

supremo; in altri gradi elezione (con conferma del superiore) o nomina (dopo una 

consultazione). 



74 

 

Obblighi dei superiori: visita canonica (can. 628; il Vescovo diocesano per gli istituti di 

diritto diocesano e le case sui iuris); obbligo di residenza (can. 629); obbligo di 

rispettare la libertà di coscienza dei religiosi (can. 630: confessori scelti dall’ordinario di 

luogo) 

Il Superiore dispone di un proprio consiglio (can. 627), che deve essere costituito di 

almeno quattro persone e deve agire collegialmente, in base all’interpretazione autentica 

del can. 127 il superiore non è membro del consiglio e non può dirimere la parità di 

voto, sebbene il alcuni casi la Santa Sede autorizzi una prassi diversa. 

Il can. 633 fissa i criteri generali degli organismi di partecipazione e consultazione. Il 

capitolo (can. 631) deve essere rappresentativo ed ha 5 funzioni principali 

(“soprattutto”): tutelare il patrimonio, rinnovare, eleggere il Moderatore supremo, 

trattare (non necessariamente decidere) gli affari di maggiore importanza, emanare 

norme. Altre forme di partecipazione sono indicate nel can. 632. 

Amministrazione dei beni: diritto all’acquisto, possesso, amministrazione e uso, fatta 

salva la peculiare povertà degli istituti religiosi (cann. 634-635 e 640). 

Figura dell’economo, a livello generale, provinciale e locale (can. 636), di carattere 

esecutivo. 

I monasteri sui iuris presentano rendiconto annuale all’ordinario di luogo e 

analogamente gli istituti di diritto diocesano (can. 637). 

Per la distinzione tra atti di amministrazione ordinaria e straordinaria si rimanda al 

diritto proprio. Per l’alienazione e gli atti pregiudizievoli del patrimonio occorre la 

licenza scritta del superiore col consenso del suo consiglio. Se si supera la somma 

fissata dalla Santa Sede (oppure si tratta di donazioni votive o di cose preziose) occorre 

la licenza della stessa (per monasteri sui iuris e istituti di diritto diocesano occorre anche 

la licenza dell’ordinario di luogo, anche se la norma è molto discussa: can. 638, § 4). 

Problema dei debiti: can. 639. 

 

Formazione dei membri. 

Ammissione: autorità competente (i superiori maggiori a norma del diritto proprio: can. 

641); criteri (salute, indole adatta e maturità sufficiente - valutati anche con strumenti 

psicologici: can. 642); impedimenti (can. 643: età, appartenenza a un IVC o SVA, 



75 

 

violenza – timore grave – inganno, occultamento di precedente appartenenza a un IVC o 

SVA); proibizioni (can. 644: ammettere chierici senza il parere dell’ordinario, 

ammettere persone gravate da debiti); documenti e informazioni (can. 645). 

- Prima preparazione (can. 597 § 2): postulato in senso stretto e in senso lato; periodo di 

preparazione umana. 

- Noviziato: nozione (periodo in cui si entra nell’istituto ma non si è ascritti ad esso e 

non si inizia propriamente la vita religiosa), finalità (formativa e parzialmente anche di 

prova, can. 646: conoscenza della vocazione propria dell’istituto, dello stile di vita, 

verifica di intenzioni e idoneità), mezzi (can. 652 § 2). Soggetti responsabili del 

noviziato sono i superiori maggiori (can. 650 § 2) ma soprattutto il maestro, a cui 

possono essere affiancati dei collaboratori (cann. 650-651); vengono inoltre coinvolti 

nel compito tutti i membri dell’istituto (can. 652 § 4) e il novizio stesso (can. 652 § 3). 

Si preveda una casa specifica per il noviziato (can. 647: eretta, trasferita e soppressa 

mediante atto scritto del Moderatore supremo con il consenso del suo consiglio; 

eccezioni ai §§ 2-3). La durata deve essere di almeno un anno con le precisazioni del 

can. 649 (l’assenza dalla casa per più di tre mesi rende nullo il noviziato, un’assenza che 

superi i 15 giorni deve essere recuperata, lòa prima professione può essere anticipata di 

15 giorni). Il tempo massimo è di due anni ed è possibile che nel tempo eccedente 

l’anno ci siano esercitazioni apostoliche (can. 648). Incarichi o studi siano evitati nel 

tempo del noviziato: can. 652 § 5. Al termine del noviziato tre possibilità (can. 653): 

ammissione, dimissione, prolungamento del noviziato (massimo sei mesi). 

- Iuniorato: la professione temporanea incorpora all’istituto (can. 654) ma lascia aperta 

la necessità di un tempo di formazione. Tale tempo deve essere regolamentato dal diritto 

proprio e comprende un piano di studi (can. 659 esigenze specifiche per chi deve 

accedere agli ordini sacri). Sul contenuto di tale formazione si veda il can. 660, il § 2 

precisa anche la situazione di incarichi del professo temporaneo. Non si prevede la 

durata di tale formazione: i voti temporanei possono essere rinnovati per 3 (minimo, con 

possibile anticipo di 3 mesi: can. 657 § 3) o 6 anni (can. 655), con la possibilità che il 

superiore estenda tale periodo sino a 9 anni (can. 657 § 2). Al termine dell’anno o si 

rinnova o si lascia l’istituto (can. 657 § 1). Le condizioni di validità della professione 

temporanea sono indicate nel can. 656 e quelle della professione perpetua nel can. 658. 

- Can. 661: formazione permanente. 



76 

 

 

Obblighi e diritti: 

Can. 662: dovere fondamentale, la sequela di Cristo. 

Can. 663 § 1: dimensione contemplativa. 

Can. 663 § 2: sacrificio eucaristico (partecipazione quotidiana: pro viribus). 

Can. 663 § 3: sacra scrittura, liturgia delle ore. 

Can. 663 § 4: Madre di Dio. 

Can. 663 § 5: ritiro annuale. 

Can. 664: conversione e penitenza. 

Can. 665. Vita comune nella propria casa. Occorre il consenso del superiore maggiore 

(udito il suo consiglio) quando l’assenza è prolungata e se supera l’anno si deve 

ricorrere alla Santa Sede. Fanno eccezione i casi di salute, studio o opere di apostolato 

svolte in nome dell’istituto. Se l’assenza è illegittima e con cattiva intenzione, invito a 

ritornare: § 2. 

Can. 666: uso dei mezzi di comunicazione sociale con discrezione e cautela. 

Can. 667: clausura. In ogni istituto ci sia una parte riservata (§ 1 clausura comune), 

anche se la clausura sarà più rigorosa negli istituti di vita contemplativa (§ 2). Si 

distinguono quindi in generale i monasteri di monache tenuti alla clausura costituzionale 

dai monasteri dediti interamente alla vita contemplativa e tenuti alla clausura papale (§ 

3). Speciali facoltà in materia di clausura sono riservate al Vescovo (§ 4: entrare e col 

consenso della superiora permettere altri ingressi o l’uscita delle monache). 

Can. 668: uso dei beni. Tutti i religiosi cedano l’amministrazione dei propri beni prima 

della professione temporanea (disponendo comunque liberamente, salvo diverse 

disposizioni, di frutto e usufrutto) ed emettano testamento almeno prima della 

professione perpetua. Quanto tutti i religiosi acquisiscono in forza del loro essere 

religiosi (e solo questo) deve essere acquisito dall’istituto (§ 3). In alcuni istituti, per la 

loro natura (§ 4) ci deve essere una rinuncia completa (con la professione perpetua), 

anche per l’acquisizione successiva di beni. Se anche l’istituto non lo chiede il religioso 

può decidere la rinuncia ai beni, che in tal caso però non impedirà acquisizioni 

successive. 

Can. 669: abito. Per i chierici è sempre obbligatorio. 

Can. 670: l’istituto aiuti i religiosi. 



77 

 

Can. 671: assunzione di incarichi o uffici fuori dall’istituto. 

Can. 672: proibizioni. 

 

L’Apostolato degli istituti. Triplice nozione: dimensione di vita; opere di apostolato in 

senso stretto; altre opere che partecipano del significato e della missione. 

Can. 673: testimonianza di vita. 

Can. 674: tutela degli istituti di vita contemplativa. 

Can. 675: alcuni istituti sono dediti all’apostolato nel senso che non perseguono 

solamente la vita contemplativa mentre altri sono precipuamente dediti all’attività 

apostolica.  

Can. 676: gli istituti laicali esercitano opere di misericordia corporale o spirituale. 

Can. 677: dare priorità alle opere proprie dell’istituto (non nel senso della proprietà ma 

della finalità). Il § 2 tratta dei terzi ordini. 

Can. 678: la soggezione dei religiosi al Vescovo (per allontanare un religioso non 

gradito dovrà richiedere l’intervento del superiore maggiore, ove questo non 

corrisponda è possibile ricorrere alla facoltà straordinaria del can. 679) riguarda: la cura 

delle anime (insegnare, governare, santificare: parrocchie, cappellanie, chiese, scuole 

cattoliche, …), l’esercizio pubblico del culto divino (sacramenti e sacramentali), le altre 

opere e attività apostoliche (caritative, …). Resta fermo il dovere di obbedienza al 

superiore (§ 2) e quindi il coordinamento tra i due poteri (§ 3) e tra i diversi soggetti 

(can. 680). 

Il Vescovo può affidare opere agli istituti religiosi mantenendone la direzione (can. 

681), in tal caso si stipuli una convenzione. 

Possono essere affidati a religiosi singoli uffici in diocesi: con nomina dell’ordinario e 

presentazione o consenso del superiore religioso (can. 682). La rimozione da tali uffici 

può essere liberamente disposta dal superiore o dal Vescovo. 

Can. 683: facoltà del vescovo nella visita pastorale. 

 

La separazione dall’istituto. 

1. Il passaggio da un istituto religioso ad un altro (can. 684 §§ 1-2): dopo i voti perpetui 

si richiede un periodo di prova di almeno tre anni durante i quali il religioso risiede nel 

nuovo istituto (ed è tenuto agli obblighi ivi previsti: can. 685) ma resta ascritto al 



78 

 

vecchio. Al termine del periodo si decide se accoglierlo (chiedendo la nuova 

professione) o restituirlo all’istituto precedente. L’ammissione alla prova esige il 

consenso dei moderatori supremi dei due istituti (se uno è una casa sui iuris, il superiore 

maggiore della stessa), sentiti i rispettivi consigli. 

Il passaggio tra due monasteri sui iuris dello stesso istituto o federazione di un religioso 

(di voti temporanei o perpetui: interpretazione autentica) richiede il consenso dei 

superiori maggiori e del capitolo del monastero che accoglie. Non esige nuova 

professione. 

Il passaggio da istituto secolare o SVA a istituto religioso e viceversa necessita di 

licenza della Santa Sede. 

2. Esclaustrazione (can. 686): si tratta di separare il religioso dall’istituto senza 

dimetterlo (resta vincolato all’obbedienza, in primo luogo al superiore e poi 

all’ordinario di luogo: can. 687). Fino a tre anni è concessa dal moderatore supremo con 

il consenso del suo consiglio e avuta previa disponibilità da parte di un ordinario di 

luogo, se si tratta di un chierico. Oltre occorre il ricorso alla Santa Sede o al Vescovo. 

Per grave causa e salva l’equità il Vescovo (per istituti di diritto diocesano) e la Santa 

Sede (per istituti di diritto pontificio) possono imporre l’esclaustrazione (§ 3). 

3. Abbandono dell’istituto al termine della professione temporanea: per scelta del 

religioso (can. 688: al termine o anche durante i voti temporanei, in quest’ultimo caso 

con indulto del moderatore supremo e del suo consiglio per gli istituti di diritto 

pontificio, del Vescovo della casa per gli istituti di diritto diocesano e i monasteri sui 

iuris) o per imposizione dell’autorità (can. 689: decisione del superiore maggiore udito 

il consiglio, occorrono gravi cause). 

4. Abbandono dell’istituto dopo i voti perpetui (can. 691): la richiesta (per causa grave), 

corredata del parere del moderatore supremo e del suo consiglio, viene inoltrata alla 

Santa Sede per gli istituti di diritto pontificio e al Vescovo per gli istituti di diritti 

diocesano. 

Abbandono dell’istituto dopo i voti perpetui da parte di un chierico (can. 693): la 

richiesta del can. 691 deve essere corredata dalla disponibilità di una diocesi per 

l’incardinazione o almeno per offrire un periodo di prova (che dopo 5 anni comporta 

l’incardinazione, can. 693). L’indulto acquista vigore se, notificato al religioso, non è 

rifiutato (e comporta la dispensa dagli oneri: can. 692). 



79 

 

5. Riammissione di chi ha lasciato dopo il noviziato o dopo la professione (temporanea 

o perpetua: can. 690). Il can. 690 riguarda la non ripetizione del noviziato e comunque 

richiede: il giudizio del moderatore supremo (nel monastero sui iuris il superiore 

maggiore) con il consenso del suo consiglio, la statuizione di un periodo di prova e la 

durata dei voti temporanei (almeno 3 anni). 

6. Dimissione: atto disposto dall’autorità. Per il diritto stesso (can. 694): per abbandono 

notorio della fede oppure matrimonio o attentato matrimonio, con dichiarazione del 

superiore maggiore con il suo consiglio. Obbligatoria (can. 695) per i delitti di aborto, di 

attentato alla vita e alla libertà, di concubinato o permanenza in un peccato grave contro 

il sesto comandamento, di altre mancanze nella sfera sessuale (in quest’ultimo caso si 

possono scegliere altre vie, se comunque efficaci): il superiore notifica all’interessato le 

accuse con le prove, raccoglie la sua difesa e trasmette il tutto, debitamente sottoscritto 

dal notaio, al moderatore supremo. Facoltativa per le cause elencate nel can. 696 § 1 e 

nel diritto proprio (possono bastare cause di minore gravità nel caso di religioso di voti 

temporanei): il superiore maggiore, udito il consiglio, avvia la procedura, raccoglie le 

prove e procede a una prima ammonizione, dopo almeno quindici giorni precede a 

un’ulteriore ammonizione e passati altri quindici giorni, se a parere del superiore 

maggiore e del suo consiglio la difesa non convince, trasmette il tutto al moderatore 

supremo. Il moderatore supremo (nei monasteri sui iuris il Vescovo), agendo 

collegialmente col suo consiglio (di almeno quattro membri), emana il decreto motivato 

di dimissione (precisando il diritto di appello sospensivo entro dieci giorni alla 

Congregazione per gli istituti di vita consacrata: interpretazione autentica del can. 700) 

che esige quindi conferma da parte della Santa Sede per gli istituti di diritto pontificio e 

del Vescovo della casa per gli istituti di diritto diocesano. Se il dimesso religioso è 

chierico resta “acefalo” e pertanto non può esercitare gli ordini sacri fino a che non trovi 

chi lo incardini o almeno gli consenta l’esercizio degli ordini sacri. 

 

E. Istituti secolari 

 

Pio XII, Provida mater (2-2-1947), Primo feliciter (12-3-1948); Congregazione per i 

religiosi, Cum sanctissimus (19-3-1948); Vaticano II, Perfectae Caritatis. 



80 

 

Sono istituti di vita consacrata (can. 710) caratterizzati da un diverso rapporto con la 

secolarità. La nozione di secolarità è poi diversa in dipendenza del fatto che l’istituto sia 

laicale (ex saeculo et in saeculo) o clericale (in saeculo: in questo caso il secolo è quello 

dei chierici diocesani). In ogni caso gli istituti secolari sono intrinsecamente 

caratterizzati dalle opere di apostolato. 

Il governo degli istituti secolari è descritto in modo molto succinto (can. 717) e 

diversissime possono essere le forme di vita (singoli, in famiglia, in piccole comunità: 

can. 714). 

L’itinerario di ammissione prevede sempre un periodo di preparazione (can. 722: 

almeno due anni) e un periodo temporaneo iniziale di almeno 5 anni (can. 723). La 

condizione di appartenenza dopo il periodo temporaneo può essere perpetua o definitiva 

(can. 723 § 3: anche nella forma del periodico rinnovo). 

Gli istituti secolari non mutano la condizione canonica del fedele (can. 711) nel senso 

che non ne alterano radicalmente lo stile di vita (non comportano la “fuga dal mondo”), 

mentre lo stato di vita in senso proprio diviene evidentemente quello della vita 

consacrata. 

Se l’istituto è clericale può avere o meno diritto di incardinazione: gli incardinati 

saranno direttamente al servizio dell’istituto, non così i diocesani (can. 715). 

Possono esserci fedeli associati agli istituti secolari (can. 725). 

 

F. Società di vita apostolica 

 

Il confronto con gli istituti di vita consacrata è stabilito dal can. 731 in cui si possono 

raccogliere i seguenti elementi specifici: fine apostolico, vita fraterna secondo il fine 

apostolico, tensione alla perfezione della carità. Si differenziano dagli istituti religiosi 

per l’assenza di voti religiosi e accedunt agli istituti di vita consacrata: sul senso di 

questo termine è presente un conflitto interpretativo tra chi riconduce tali società alla 

vita consacrata, benché non siano istituti di vita consacrata, e chi le riconduce nella 

sostanza dei fatti alla nozione di associazione. 

Possono richiedere o meno la professione dei consigli evangelici (§ 2). 

Moltissimi sono gli aspetti normativi desunti dalle norme comuni agli istituti di vita 

consacrata (can. 732) o dagli istituti religiosi (erezione e soppressione di una casa – can. 



81 

 

733 § 1 - dipendenza dal Vescovo nell’attività apostolica - can. 738 - uscita e 

dimissione dalla società - cann. 742-746). 

Differenziazioni rispetto agli istituti di vita consacrata: l’oratorio è possibile ma non 

necessario (can. 733 § 2); il governo e la formazione sono configurabili con un’ampia 

autonomia (cann. 734-735); l’incardinazione è prevista per le società di vita apostolica 

clericali solo se le costituzioni non la escludono (can. 736); le singole parti e case 

godono di personalità giuridica pubblica (e soggiacciono alle stesse leggi per 

l’amministrazione dei beni), ma le costituzioni possono disporre altrimenti (can. 741 § 

1); l’obbligo di residenza nella casa e di vita in comune è interamente regolato dal 

diritto proprio (can. 740); i singoli membri non sono tenuti alla rinuncia ad 

amministrare i beni e possono acquistare tutto ciò che non proviene in considerazione 

della società (can. 741 § 2). 

 

Nota bibliografica 

J. BEYER, La vita consacrata nella Chiesa, in Quaderni di diritto ecclesiale 3 (1990), 

163-172. 

E. BOLCHI, La ricomparsa dell’ordo virginum e la sua configurazione canonica tra 

normativa universale e normativa della Chiesa particolare, in Quaderni di diritto 

ecclesiale 19 (2006), 364-391. 

M. MOSCONI, Commento a un canone. L’ordinario del luogo e la correzione penale di 

un religioso (can. 1320), in Quaderni di diritto ecclesiale 18 (2005), 393-416 

S. RECCHI, Tipologia e forme di vita consacrata, in Quaderni di diritto ecclesiale 3 

(1990), 173-183. 

S. RECCHI, Vita consacrata: le questioni aperte. Le nuove forme di vita consacrata, in 

Quaderni di diritto ecclesiale 10 (1997), 98-109. 

S. RECCHI, Assunzione dei consigli evangelici e consacrazione di vita nelle 

associazioni, in Quaderni di diritto ecclesiale 12 (1999), 339-352. 

S. RECCHI, Commento a un canone. Il consiglio evangelico dell’obbedienza (can. 601), 

in Quaderni di diritto ecclesiale 23 (2010), 450-455. 

I. ZACCHELLO, La formazione e le sue tappe, in Quaderni di diritto ecclesiale 3 (1990), 

221-233. 

Libri: Quaderni della Mendola: La vita consacrata nella Chiesa, Glossa Milano 2005. 


